
                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 1

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM 
ANTROPOLOGIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

VEM DO BAIRRO DO JURUNAS 
      SOCIABILIDADE E CONSTRUÇÃO DE 

IDENTIDADES  ENTRE RIBEIRINHOS EM BELÉM-PA  
 
                                                 

                                                    Carmem Izabel Rodrigues 
 
 

 
 
Tese apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Antropologia da 
Universidade Federal de Pernambuco, 
como requisito parcial para obtenção do 
título de doutora em Antropologia, sob 
orientação da Profª Drª Josefa Salete 
Barbosa Cavalcanti. 

 
 
 

 
Recife - PE 
   2006 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 2

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

             Dados Internacionais de Catalogação-na-Publicação (CIP)  
                          (Biblioteca de Pós-Graduação do CFCH-UFPA, Belém-PA - Brasil)  
______________________________________________________________ 

  

Rodrigues, Carmem Izabel 

 Vem do bairro do Jurunas: sociabilidade e construção de identidades entre 

ribeirinhos em Belém-PA / Carmem Izabel Rodrigues; orientadora, Josefa 

Salete Barbosa Cavalcanti. - 2006 

 

Tese (Doutorado) - Universidade Federal de Pernambuco, Centro de 

Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia, Recife, 2006. 

 

1. Cultura popular - Belém (PA). 2. Festas religiosas - Belém (PA). 

3. Festas juninas. 4. Carnaval - Belém (PA). 5. Identidade social. 6. 

Jurunas (Belém, PA). I. Título.  

 

CDD - 20. ed. 306.4 

_______________________________________________________________ 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 3

 
 

 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 4

 

AGRADECIMENTOS 
 
                   O final de uma tese é sempre o momento de saldar as dívidas, 
pagar os débitos, que são muitos, de uma vida inteira. Começo pelos 
colegas-professores de departamento: Anaíza Vergolino, Angelica Maués, 
Heraldo Maués e Jane Beltrão, entre outros, com quem convivi e aprendi, 
durante todos esses anos. Depois aos professores da UNB, onde aprendi a 
conhecer ou reconhecer um pequeno arsenal de conceitos antropológicos, 
mas cujo uso aqui feito é de minha inteira responsabilidade. Ao programa 
de intercâmbio Procad/Capes (UFPE/UNICAMP), que me garantiu, através 
de uma bolsa de estudos, a oportunidade de participar das atividades do 
PPGCS e do CERES – Centro de Estudos Rurais da Unicamp, em 2003.  
 
                   Agradeço ao Programa de Pós-Graduação em Antropologia da 
UFPE, especialmente aos professores Josefa Salete Barbosa Cavalcanti, 
Roberta Campos e Antonio Mota, pela atenção recebida durante o período 
em que cursei as disciplinas do Programa, assim como aos colegas, 
especialmente a Angela Sacchi e Marcos Homero Lima, pelas conversas 
em sala de aula. Agradeço também a Mark Harris e Jimena Felipe Beltrão, 
com quem cursei disciplinas no PPGCS da UFPA. Aos participantes do 
Projeto Entender Belém, Jane Beltrão e Cristina Cancela, pelo trabalho 
conjunto, assim como aos bolsistas Benedito Carlos Barbosa, Carlos 
Eduardo Chaves e Thais de Sousa Abud, pelo auxílio na pesquisa de fontes 
na Biblioteca Arthur Vianna, do CENTUR. Finalmente, aos funcionários 
do DEAN, Elói, Paulo e Rosângela, pela competência e gentileza com que 
sempre atendem a todos.  
 
                   A Salete, minha orientadora, agradeço a competência 
profissional, assim como a amizade pessoal e a confiança em mim 
depositada. A Cleonice Batista Regis e Margareth de Souza, pela confecção 
dos mapas. A Elyeda Pessôa, pela revisão minuciosa, assim como a Maria 
Roseane Pinto Lima pela leitura crítica e revisão do texto. A Cláudia 
Palheta pela montagem dos mapas, figuras e fotos. A Rosyane Rodrigues 
pela montagem e impressão da tese. A Cláudia, Lia e Rosy agradeço ainda 
pelo apoio e auxílio incondicionais ao longo de um percurso sempre 
incompleto e inconcluso. 
 
                   Finalmente, aos amigos, conhecidos e chegados jurunenses, 
agradeço por me receberem em suas casas e em suas festas, em momentos 
de alegria, assim como em momentos de tristeza ou dificuldades, mas 
sempre exercitando a capacidade inesgotável de transformar o estranho em 
conhecido 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 5

RESUMO 
 
 
 
                   Este trabalho visa analisar, a partir de diversas formas narrativas 
(orais, textuais, visuais) produzidas no espaço da cidade, algumas práticas 
culturais cotidianas consideradas significativas por seus usuários coletivos. 
Focaliza as festas populares, especialmente o carnaval das escolas de 
samba, as festas juninas e as festas religiosas em homenagem aos santos do 
catolicismo popular, muitos deles sincretizados e incorporados às festas de 
caboclo, umbanda ou mina, realizadas periodicamente por moradores do 
bairro do Jurunas, um dos bairros mais antigos e populosos da cidade de 
Belém-Pa. 
 
                   Tomando a cidade contemporânea como um contexto onde se 
produzem formas e processos que articulam o global e o local, o tradicional 
e o moderno, o urbano e o rural, e tomando a localidade do bairro como 
palco da vida cotidiana (de Certeau, 1994), analisaremos modos de 
sociabilidade e construção de identidades em espaço urbano entre 
moradores do bairro do Jurunas, através de suas tradições festivas 
produzidas e compartilhadas pelos moradores, dinamizadas pela ação 
coletiva. 
 
                   Para viver a cidade e, portanto, conquistar um lugar na 
modernidade, migrantes de origem ribeirinha colocam em operação redes 
de relações, a partir das quais organizam práticas coletivas de uso, 
apropriação e produção de sentido dos espaços públicos urbanos, e através 
das quais constroem processos de identificação e (re) constroem 
identidades articuladas à localidade bairro e - ao mesmo tempo - a 
contextos mais amplos. 
 
                   Usaremos o conceito de sociabilidade (Simmel, 1983) como 
uma categoria mediadora na construção identitária em espaço urbano, e 
especialmente a noção de sociabilidade festiva (Costa, 2002) presente nas 
ritualizações da vida cotidiana, através das quais muitos jurunenses se 
apresentam/representam como habitantes de um bairro com tempo e espaço 
específicos, onde o lúdico tem um lugar central.  

 
Palavras-chave: Jurunas, identidade, sociabilidade, festas urbanas, caboclos 

 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 6

ABSTRACT  
 

 
 
                   This work uses various forms of narratives - oral, textual and 
visual - to analyze daily cultural practices that are of significance to 
producers on an urban setting. It focus the analysis on popular festivals 
such as the Carnival of the Samba Schools, June Festivals1 and those in 
homage of Catholic Saints many under the influence of caboclo, umbanda 
and mina celebrations2 and all of which take place in Jurunas District one 
of the oldest and most populous in the city of Belém. 
 
                   Contemporary city is the context where many of the forms and 
processes that establish connection between global and local, traditional 
and modern and urban and rural take place. We have taken the Jurunas 
District as the stage of daily life (de Certeau, 1994) to analyze modes of 
sociability and identity-building in urban space as those who live there do 
through their festive traditions produced and shared by all as a collective 
action. 
 
                   In order to live the city life and, thus, conquer modernity, 
migrants from riverside villages put to work their networks which aid at 
organizing collective practices of use, appropriation and production of 
meaning about public urban spaces. They also build processes of 
identification and (re)build identities articulated with their local 
environment as well as more comprehensive contexts. 
 
                   We use the concept of sociability (Simmel, 1983) as a 
mediating category in the identity- building processes on urban settings, 
with special emphasis on the notion of festive sociability (Costa, 2002) 
present in the ritualization of daily life by which jurunenses present and 
perform their roles as inhabitants of such District who have specific time 
and space and place the ludic at the center of the stage. 
 
Keywords: Jurunas, identity, sociability, urban celebrations, caboclos 

 
 

                                                 
1 According to the Catholic tradition, the month of June is dedicated to celebrating St. Anthony, St. John 
and St. Peter. The June Festival includes religious and mundane celebrations. 
2 Ritual practices which blend african, amerindian and european religious systems. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 7

RESUMÉ  
 

 
 

                   Cette étude souhaite s’arrêter sur quelques pratiques culturelles 
quotidiennes, considérées comme étant symptomatiques dans l’analyse de 
l’attitude sociale de leurs acteurs, à partir de plusieurs formes narratives 
(orales, écrites, visuelles), exprimées dans l’espace urbain. Notre propos se 
concentrera sur les fêtes populaires, notamment le Carnaval des écoles de 
samba, les fêtes de Saint Jean et les fêtes en hommage aux saints du 
catholicisme populaire. Signalons que nombre de ces saints font l’objet 
d’un syncrétisme  religieux, assimilé par les fêtes de caboclo, umbanda ou 
mina, organisées ponctuellement par les habitants du quartier de Jurunas, 
un des quartiers les plus anciens et les plus populeux de Belém do Pará. 
 
                   Jetant délibérément un regard sur “la cité” contemporaine à 
travers le prisme nous permettant de restreindre notre observation à ses 
évolutions globales et locales, traditionnelles et modernes, urbaines et 
rurales et appréciant la localisation et les limites de notre aire 
d’investigation, circonscrite au “quartier”, théâtre du quotidien (de Certeau, 
1994), nous tentons d’analyser les modes de socialisation et de construction 
des identités, dans l’espace urbain particulier des habitants du quartier de 
Jurunas  (Belém), très respectueux de ses traditions festives, entretenues et 
toujours plus dynamisées par la collectivité. 
 
                   Pour participer à la vie municipale, il est cependant 
indispensable à chacun de trouver sa place, même si ça n’est que de façon 
partielle, dans “la modernité”, pour ces migrants d’origine riveraine 
intégrant des réseaux de relations, à partir desquelles s’organisent des 
pratiques et coutumes collectives, se creusant un espace  de légitimité dans 
les lieux d’expression publics et, à travers lesquels, encore, se développent 
des processus d’identification et se (re) bâtit l’identité locale soumise, en 
même temps, à l’influence d’évolutions plus amples. 
 
                   On considérera le concept de sociabilité (Simmel, 1983), pour 
ses facultés de médiation dans la construction de l’identité de l’espace 
urbain, et, tout particulièrement, la notion de sociabilité festive (Costa, 
2002), matière des rituels de la vie quotidienne, à travers lesquels, nombre 
de jurunenses se présentent et s’affirment comme citoyens d’un quartier 
atypique, ludique entre tous. 
 
Mots-clés : Jurunas, identité, sociabilité, fêtes urbaines, caboclos 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 8

SUMÁRIO 
 
 
 
LISTA DE SIGLAS E ABREVIAÇÕES    
 

 
INTRODUÇÃO: ...........................................................................    11 - 30 
 
 
 
CAPÍTULO 1: ENTRE FRONTEIRAS:  
                           identidades e culturas na modernidade ........   31 - 63 

                                  
1.1. as impurezas do real e as impurezas da teoria .................................................     32 
1.2. hibridismos, sincretismos, mesclas ..................................................................     38 
1.3. entre fronteiras: identidades e culturas na modernidade ..................................     44 
1.4. vida cotidiana e sociabilidade festiva na modernidade ....................................     50 
1.5. cidades, migrações e (novas) identidades ........................................................     58 
 
 
 
 
CAPÍTULO 2 – À BEIRA DO RIO GUAMÁ:  
                     ritmos e pulsares da vida cotidiana em Belém ......  64 - 100 
 
2.1. do Castello para o Bagé ... pelas estradas de São João e São José .................     65 
2.2. à beira do rio Guamá ........................................................................................    72 
2.3. um bairro em movimento .................................................................................    79 
2.4. bairro em movimento, identidades em fluxo ...................................................     94 

 
 
 
CAPÍTULO 3 – VEM DO BAIRRO DO JURUNAS: 
                          a identidade jurunense e as festas ..................... 101 - 130 
 
3.1. ritmos e pulsares da vida cotidiana em Belém ...............................................      102 
3.2. o signo Jurunas: entre a festa e a violência ....................................................      110  
3.3. a identidade jurunense e as festas ...................................................................     120 
 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 9

 
CAPÍTULO 4 – A NAÇÃO JURUNENSE: 
             cultura, tradição e identidade no samba ...................  131 - 170 
 
4.1. o signo Jurunas e o signo Rancho ...................................................................    132 
4.2. lembrar pra não esquecer: narrando a nação ...................................................    138 
4.3. memória e tradição construindo a nação ........................................................     152 
4.4. a nação jurunense: um evento real, social e narrado ......................................     164 
 
 
CAPÍTULO 5 – FESTAS POPULARES NA AMAZÔNIA:  
                            tradições festivas, mestiças, modernas .......   171 - 209 
 
5.1. festas coloniais e mestiçagens culturais na Amazônia ..................................     172 
5.2. festas religiosas populares em Belém, nos oitocentos ...................................     177 
5.3. festas, culturas e mestiçagens ........................................................................     185 
5.4. festas populares no Jurunas: tradições festivas, mestiças, modernas .............     190 
 
 
 
CAPÍTULO 6 – ENTRE PARENTES, VIZINHOS E AMIGOS:  
                          redes de sociabilidade e agência jurunense ..... 210 - 259 
                        
6.1. sociabilidade festiva e práticas cotidianas .....................................................     211 
6.2. entre parentes, vizinhos e amigos... os inimigos ............................................     218 
6.3. sociabilidade festiva e agência jurunense .......................................................    234 
6.4. Jurunas: um lugar imaginado? ........................................................................    251 
 
 
 
(IN) CONCLUSÃO:   

Ribeirinhos na cidade: caboclos urbanos ? ........................  260 - 274 
 
 
 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  ..................................   275 - 292 
 
ANEXOS 
 
Mapas  
Figuras  
Croqui  
Fotos   
Lista de entrevistados  
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 10

LISTA DE SIGLAS E ABREVIAÇÕES 
 
 
 

ASJ Academia de Samba Jurunense 
CENTUR Fundação Cultural do Pará Tancredo Neves  
CFCH Centro de Filosofia e Ciências Humanas 
DEAN Departamento de Antropologia 
FEUCABEP Federação Espírita-Umbandista e dos Cultos Afro-brasileiros 

do Estado do Pará. 
FUMBEL Fundação Cultural do Município de Belém  
GRBJ Grêmio Recreativo Beneficente Jurunense  
GRCC Grêmio Recreativo Cultural Carnavalesco Deixa Falar  
IBGE Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 
JUTAC Associação Comunitária Juventude, Teatro e Artes 

Comunitárias 
NAEA Núcleo de Altos Estudos Amazônicos  
PA Aparelhagem eletrônica 
PMB Prefeitura Municipal de Belém 
PPGCS Programa de Pós-Graduação em Ciênciais Sociais 
PPGA Programa de Pós-Graduação em Antropologia 
RAK Roceiros do Allan Kardek 
SESP Fundação de Serviços da Saúde Pública  
SNAPP Serviço de Navegação na Amazônia e Administração do Porto 

do Pará 
UFPA Universidade Federal do Pará 
UFPE Universidade Federal de Pernambuco 

 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 11

INTRODUÇÃO:  
perspectivas metodológicas 

 

 

 

 

porque o Jurunas  
 

 

 

 

                   Este trabalho visa analisar formas de sociabilidade e construção de 

identidades entre migrantes ribeirinhos em Belém-Pará, tendo como foco analítico 

algumas manifestações culturais, especialmente as festas populares como o carnaval, as 

festas juninas e as festas em homenagem aos santos do catolicismo popular, muitos 

deles sincretizados e incorporados às festas de caboclo, umbanda ou mina, realizadas 

periodicamente por moradores do bairro do Jurunas, um dos bairros mais antigos e 

populosos da cidade.  

 

                   Entender a cidade do ponto de vista antropológico exige considerar as 

interpretações que os próprios moradores fazem de suas vivências e experiências 

individuais ou coletivas no contexto urbano, e os significados por eles atribuídos a essas 

vivências, tendo como referentes imediatos o bairro e a cidade que habitam, a partir dos 

quais as relações espaciais vinculam-se às relações sociais, estabelecendo um trânsito 

constante entre os níveis local, regional e mundial da realidade vivenciada. Essas 

experiências misturam padrões de relações consideradas modernas, produtivas e 

individualizantes (trabalho, emprego, consumo) com outras mais coletivas 

(religiosidade, lazer, parentesco, vizinhança), nas quais se entrecruzam saberes 

tradicionais, aprendidos via tradição oral, familiar ou vicinal, com novos 

conhecimentos, adquiridos na cidade, através da educação escolar ou dos mass media 

disseminados no meio urbano.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 12

                  Escolhemos como campo de investigação o bairro do Jurunas, demarcado 

por uma espacialidade que lhe confere uma especificidade própria, como um dos bairros 

periféricos mais antigos da cidade, que se delineou na seqüência do prolongamento 

natural do núcleo central e mais antigo de Belém, sobre terrenos alagadiços e de pouco 

valor, mas que foram lenta e crescentemente valorizados pelo fato de estarem próximos 

ao centro da cidade, na forma de um polígono topográfico que se estende da baía do 

Guajará ao rio Guamá. 3 Constituído em grande parte por migrantes de origem 

ribeirinha, 4 muitos dos quais circulam constantemente entre os lugares de origem e a 

cidade de Belém, o bairro se distingue de outros bairros também periféricos mas de 

ocupação mais recente, cujos moradores chegaram através da malha rodoviária que liga 

a cidade ao nordeste do estado e ao centro-sul do país. Diversos portos localizados no 

rio Guamá, ao longo da Avenida Bernardo Sayão – mais conhecida como Estrada Nova 

– garantem ainda hoje, aos moradores da cidade, migrantes ou não, as entradas e saídas 

por via fluvial, a mais antiga. Nos mapas 1, 2 e 3, temos a localização do Estado do 

Pará, da cidade de Belém e do bairro do Jurunas.  

                   Ao se instalarem nos lugares de destino, os migrantes misturam práticas e 

saberes ribeirinhos com novas práticas construídas no mundo urbano, reconstroem redes 

de parentesco, compadrio e conterraneidade, 5 que articulam com novas relações de 

vizinhança e amizade, que lhes permitem reproduzir formas de sociabilidade, padrões 

de consumo, trabalho, lazer e residência adequadas, na medida do possível, ao novo 

projeto de vida. Entretanto, mesmo quando se estabelecem em definitivo na cidade, não 

cortam completamente as relações com seus lugares de origem, onde possuem parentes, 

amigos e conterrâneos, que visitam anualmente, mensalmente ou semanalmente, 

inclusive por ocasião das festas do santo padroeiro, festivais de comida, ou quando 

trabalham ou negociam entre as cidades visitadas. 6  

                                                 
3 O bairro de Jurunas situa-se na parte sul da cidade, entre os bairros da Cidade Velha, Condor, e Guamá, 
ligados entre si pela Avenida Bernardo Sayão, que começa no Arsenal de Marinha e termina na UFPA.  
4 Incluímos nessa categoria pessoas nascidas e/ou oriundas das ilhas localizadas no Arquipélago do 
Marajó e adjacências, assim como nas pequenas e médias cidades localizadas às margens dos rios que 
deságuam próximo a Belém, como os rios Pará, Tocantins, Guamá, Moju, Acará, inclusive as cidades 
localizadas ao longo do baixo e médio Amazonas. Dados acerca da procedência dos moradores do bairro 
demonstram que cerca de 54% dos entrevistados e seus familiares são nascidos em Belém, enquanto 46% 
são migrantes de origem ribeirinha (34%) e não ribeirinha (12%). Cf. Chaves (2001).  
5 Referimo-nos a um padrão de relações comum entre migrantes que, ao se instalarem na cidade, 
procuram bairros e ruas onde já moram seus conterrâneos, que passam a ser considerados como um tipo 
de parente. 
6 Podemos listar entre os principais motivos de deslocamento: trabalho (trazer produtos para vender nos 
portos, tais como açaí, babaçu, banana; trabalhar diariamente nos barcos e nos portos); problemas de 
saúde (viagens a Belém em busca de recursos médicos); comércio (levar produtos industrializados para 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 13

                    Em sua feição mais geral, o bairro apresenta os mesmos contrastes 

presentes em outros bairros periféricos das cidades brasileiras. Ao lado de uma feição 

mais urbanizada, com ruas de traçado largo e bem pavimentadas, nas quais moradores 

mais recentes e de maior poder aquisitivo vivem em edifícios modernos, permanecem as 

formas mais tradicionais de ocupação do espaço, com estreitas vilas e passagens que 

acusam um uso bastante desorganizado do solo urbano, abarrotadas de casas estreitas – 

de alvenaria, madeira ou taipa – que parecem sempre inacabadas, em construção ou em 

reforma.  

 

                    Dentro e fora das casas desenvolve-se uma intensa rede de relações de 

parentesco, vizinhança e amizade, diversas formas de lazer e sociabilidade, dentre as 

quais se destacam inúmeras expressões da cultura popular: festas juninas, festas de 

santos católicos nas ruas e nas quadras das igrejas; rituais de umbanda e mina em casas 

construídas para esse fim ou em pequenos cômodos nos fundos das residências.  

 

                    Indo além dessa configuração geral, pela qual se assemelha aos demais 

bairros de periferia da cidade de Belém, o Jurunas aparece no imaginário popular como 

um bairro cujos moradores se apresentam / representam a partir de um conjunto de 

construções identitárias que circulam reiterativamente nos espaços públicos internos ou 

externos ao bairro, veiculados através de formas locais de divulgação e amplificados 

através de diversos tipos de mídia que alcançam inclusive o interior do estado.  

 

                   Nessas imagens e representações, o bairro é visto como um lugar onde 

festas e procissões acontecem (quase) todo dia. Pequenos ou grandes rituais festivos, 

por eles elaborados e a eles mesmos destinados, são tão freqüentes na vida dos 

moradores do bairro, que acabaram por demarcar um ethos festivo ao bairro e uma 

identidade de festeiros aos seus habitantes, sendo um lugar comum, nos dias atuais, a 

associação entre os moradores e as festas, produzindo uma imagem que extrapola o 

próprio bairro, e que se mistura, alternando-se e superpondo-se, à imagem de lugar 

periférico, pobre e violento que também acompanhou o crescimento do bairro.  

                                                                                                                                               
sustento próprio ou comercialização); prazer do passeio (visitas a parentes, amigos e conhecidos nos fins 
de semana, férias, festas de fim de ano); motivos religiosos (o Círio de Nazaré/ outubro). Cf. Mesquita 
(2001). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 14

                 Através das festas, de sua fabricação incessante durante todo o ano, 

colocando em operação redes de relações de parentesco, amizade e vizinhança, os 

sujeitos se constroem a si mesmos como habitantes de um espaço próprio – um lugar - 

onde vivem sua vida, reproduzem suas práticas cotidianas e garantem, através dessas 

práticas de uso e apropriação desse lugar, o direito à cidade. Nesse sentido, o bairro é 

visto, ao mesmo tempo, como um bairro cultural, de espaços de inovação e criatividade 

(Costa, 2000: 961), um território cultural (Lull: 1998), um espaço público de invenção 

e reprodução de práticas culturais identitárias, através de sociabilidades e tradições 

festivas (Costa, 2002: 482-3).   

                   Analisamos as festas de bairro como pequenos rituais da vida cotidiana 7 

que conjugam formas de lazer, sociabilidade e ação política (Amaral, 1998), assim 

como performance ritual (Connerton, 1989) e reflexividade (Costa, 2002). Como 

momentos privilegiados de manifestação e expressão da identidade (Silva, 1997: 13), as 

festas de bairro tornam-se eventos rituais produzidos/consumidos em uma esfera pública 

alternativa (Costa, 2002, Fortuna, 2002) e reproduzidos na memória social e coletiva 

(Halbwachs, 1990; Fentress e Wickham, 1994) de seus produtores/consumidores. 

                   Para tanto, utilizamos o conceito de sociabilidade no sentido de Simmel 

(1983: 165) como uma categoria mediadora na construção identitária em espaço urbano, 

especialmente a noção de sociabilidade festiva (Costa, 2002: 484) presente nessas 

ritualizações da vida cotidiana, através das quais muitos jurunenses se apresentam 

como habitantes de um bairro com tempo e lugar específico, onde o lúdico tem um lugar 

central. Essa sociabilidade festiva garante aos moradores do bairro uma certa 

visibilidade social (Costa, 1999: 13,19), reforçada periodicamente através de práticas 

culturais identitárias, entre as quais destacamos o pertencimento à escola de samba mais 

antiga da cidade: o Rancho Carnavalesco Não Posso me Amofiná, como analisamos no 

Capítulo 4. 

                  Tomando a cidade como contexto e o bairro como palco da vida cotidiana 

(De Certeau, 1996: 38), objetivamos analisar modos de sociabilidade e construção de 

identidades em espaço urbano entre moradores do bairro do Jurunas, em Belém, tendo 

como foco analítico a produção de práticas culturais, especialmente as festas populares 

– carnaval, festas juninas, festas em homenagem aos santos padroeiros –, consideradas 

                                                 
7 Na extensa bibliografia antropológica sobre rituais, destacamos Durkheim (1989), Turner (1974), Leach 
(1972,1996) e Tambiah (1985). Sobre os pequenos rituais da vida cotidiana, ver Connerton (1989), 
Featherstone (1997) e Cavalcanti (2002). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 15

como tradições festivas (Costa, 2002), dinamizadas pela ação coletiva. Dando ênfase às 

dinâmicas culturais e sócio-espaciais presentes no bairro, especialmente as festas 

coletivas realizadas periodicamente pelos moradores, tomamos seus rituais 

comemorativos como expressões de uma identidade local (Costa, 1999; Menezes, 

2000), articulada e afirmada pelos sujeitos em questão, em espaços rituais próprios.  

                   Enquanto locus de reprodução de múltiplas formas de vida, de processos 

sociais e práticas culturais que misturam o global e o local, o moderno e o tradicional, o 

urbano e o rural, a cidade expressa, através de seus signos e símbolos espaciais, sonoros 

ou visuais, as inúmeras interseções e ambigüidades da experiência cotidiana (Luchiari, 

1996: 224). Se viver na cidade é lidar com margens (Pina Cabral, 2000: 861), podemos 

pensar o bairro do Jurunas como esse espaço de fronteira, de liminaridade, que é ao 

mesmo tempo um espaço produtivo, de reflexão e de criação cultural, um espaço de 

sociabilidade próprio, de construção dos sujeitos e produção de identidades.  

                   Visto como um espaço intermediário entre o público e o privado, entre o 

espaço vivido e imaginado (Lefebvre, 1991), o bairro pode ser pensado como uma 

fronteira ou margem onde se sobrepõem saberes e práticas rurais e urbanas: para baixo, 

em direção ao rio, abre-se um espaço de saberes tradicionais ou ribeirinhos; para cima, 

em direção aos bairros mais centrais da cidade, onde se localizam as principais 

instituições e agências do mundo moderno, abre-se um espaço de circulação que exige 

conhecimento e domínio de códigos e saberes citadinos ou urbanos. Viver na cidade 

exige aprender a circular por todos esses espaços e especialmente, por seus interstícios.  

                   No cruzamento desses espaços e tradições, interessa-nos perceber o jogo 

das identidades (Hall, 2000: 20) colocado em operação por esses ribeirinhos urbanos, 8 

auto-denominados jurunenses, quando confrontados com novos padrões de relações, 

construindo processos de identificação (Bauman, 2001) e formas de negociação 

político-culturais no espaço do bairro e da cidade, adaptando e redefinindo modos de 

sociabilidade colocados em operação através de redes de relações construídas no 

cotidiano.  

                                                 
8 Usamos o termo para designar migrantes de origem ribeirinha que se estabelecem na cidade em áreas 
próximas ao rio Guamá, mantendo um contato relativamente freqüente com os lugares de origem. Não 
estamos afirmando que são ribeirinhos no sentido estritamente sociológico do termo, mas encontramos 
casos de moradores urbanos que trabalham em atividades ligadas direta ou indiretamente ao rio e à orla 
ribeirinha (empregados dos portos, barcos e canoas, carregadores, empregados das estâncias localizadas 
na orla do rio). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 16

algumas questões metodológicas 
 

                   O recorte metodológico necessário para desenvolver a pesquisa dentro da 

problemática proposta, exigiu que utilizássemos ferramentas de pesquisa antropológica 

dentro do campo de “estudos urbanos” no contexto sócio-antropológico contemporâneo, 

com ênfase nas articulações entre o local e o global. Tomando a cidade contemporânea 

como um contexto onde se articulam o global e o local, o rural e o urbano, a tradição e a 

modernidade, e enfocando as festas populares como ritualizações da vida cotidiana, 

seguimos algumas estratégias metodológicas, no sentido de: 

1. trabalhar a partir de dois eixos temáticos: migração e cidade / identidade e 

sociabilidade;  

2. tomar a sociabilidade como uma categoria mediadora da construção identitária em 

espaço urbano; 

3. trabalhar a rede de relações construídas pelos moradores do bairro, migrantes (antigos 

ou recentes) ou nascidos na cidade (parentesco, compadrio, vizinhança, 

conterraneidade); 

4. trabalhar a sociabilidade festiva produzida dentro e fora do bairro: o ciclo das festas, 

os circuitos de lazer, os produtores culturais; 

5. analisar as festas populares como um fenômeno constitutivo de um modo de 

sociabilidade próprio (Amaral, 2000), produtor de identidades regionais / locais; 

6. trabalhar o conceito de tradição festiva (Costa, 2002), desenvolvida em uma esfera 

pública alternativa (Costa, 2002; Fortuna, 2002), capaz de produzir, além dos efeitos 

lúdicos, prazerosos mas instantâneos, um processo de reflexividade permanente, 

transformador de valores e hábitos, e produtor de novos sentidos e práticas culturais 

locais; 

7. entender as festas de bairro como eventos rituais demarcadores de uma identidade 

local que se projeta para fora desse espaço, isto é, como práticas culturais identitárias 

que garantem ao bairro uma certa visibilidade social (Costa, 1999) no conjunto da 

cidade; 

8. entender a cidade de Belém através dos sentidos, produzidos por seus usuários 

coletivos, de seus espaços urbanos, espaços públicos partilhados e simbolizados 

coletivamente através de suas práticas cotidianas locais, em interação com contextos 

mais amplos.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 17

                         No contexto atual da supermodernidade (Augé, 1994), a paisagem-

mundo urbana que se oferece à nossa percepção e análise, aparece como um vasto 

sistema de inter-relações multiculturais e/ou multirraciais. Isso traz graves problemas 

metodológicos. Como adequar os métodos tradicionais de pesquisa antropológica ao 

mundo urbano? Como escolher conceitos operacionais capazes de dar conta da 

multiplicidade de formas de vida, em um campo de significados culturais dos diversos 

signos visuais presentes no espaço urbano, produzidos e/ou disseminados nos bairros 

periféricos das grandes cidades? Como aplicar categorias conceituais produzidas para 

entender fenômenos urbanos que ocorrem hoje em grandes metrópoles nacionais e 

mundiais a uma cidade amazônica ?  

                   Por outro lado, partindo da afirmação de Marc Augé de que tudo o que 

afasta da observação direta afasta também da antropologia (1994: 14), premissa 

metodológica presente na etnografia, de Malinowski a Geertz, como podemos utilizá-la 

para apreender o contemporâneo observando uma cidade como Belém, cidade híbrida, 

multifacetada, fragmentada em espaços e tempos diversos, onde o acesso ao consumo 

privado de bens e serviços de última geração por alguns segmentos sociais se contrapõe 

à ausência quase absoluta de acesso a bens de consumo e a formas básicas de 

participação política por outros segmentos? Como chegar a conclusões de validade geral 

pela observação do local? De que modo o estudo do local pode contribuir para a teoria 

antropológica em geral? 

                   Seguindo as perspectivas, ainda válidas, de Velho & Machado (1977) sobre 

a organização social do meio urbano, de Oliven (1985) sobre as formas de trabalho, 

religiosidade e lazer dos grupos urbanos, e de Magnani  (1992; 2000) acerca da vida nas 

metrópoles, seus pedaços e trajetos da periferia ao centro, não podemos isolar o urbano 

como um fenômeno ou domínio autônomo da realidade. Se a antropologia hoje – 

estudando as cidades ou nas cidades 9 - busca construir um saber especializado sobre a 

diferença (social, racial, étnica, cultural, sexual) presente no mundo contemporâneo, 

seus métodos de análise das sociedades ou grupos urbanos não ficarão muito distantes 

dos métodos usados pelos antropólogos clássicos para traduzir os modos de viver e de 

pensar das sociedades tradicionalmente consideradas como seu objeto de estudo.  

                                                 
9 A questão metodológica central, que tem estado em evidência desde os trabalhos de Simmel e da Escola 
de Chicago, coloca o fenômeno cidade no centro do debate: a cidade é determinante das práticas que nela 
se desenvolvem, ou ela é apenas o espaço privilegiado onde esses processos ocorrem ? Sobre a questão, 
ver  Magnani: Quando o campo é a cidade (2000). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 18

                   Vale acrescentar que a antropologia não procura estabelecer apenas o 

reconhecimento ou registro da diversidade cultural, mas os significados desses 

comportamentos, conforme atribuídos pelos diversos atores sociais (Geertz, 1978; 

Magnani, 2000: 18). O que muda, então, na análise dos grupos urbanos, é que a 

antropologia, ao se propor a interpretação de uma vasta complexidade que é uma 

metrópole urbana, percebe que não precisa mais ir ao outro lado do mundo para 

encontrar seu objeto: somos todos nativos (Geertz, 1997).  

                   Mas o que a antropologia estuda e como estuda? Em primeiro lugar, 

sabemos que no espaço de uma grande cidade coexistem diferentes estilos de vida, 

diferentes visões de mundo e diversas práticas sociais (Velho & Machado, 1977: 75). Se 

de um lado o trabalho individual e especializado é uma prática fundamental no mundo 

moderno, e a especialização da divisão do trabalho social pode levar a uma acentuada 

individualização de estilos de vida particulares e padrões diferenciados de renda e 

consumo, sabemos também que a obtenção de emprego ou trabalho, mesmo no mundo 

urbano, depende em grande parte da “extensão e solidez da rede de relações pessoais [e 

que] relações clientelísticas de compadrio e parentesco” são bastante vigorosas na 

cidade (:74).  

                   A cidade, vista pelo olhar antropológico, nunca será um espaço uniforme 

onde se reproduzem relações sociais específicas de classes totalmente segmentadas, 

separadas e opostas. Nem um espaço unicamente urbano, um mundo de relações 

impessoais e de individualização absoluta de um sujeito moderno, laicizado e descrente 

(Prandi, 1991; Silva, 1995). Por outro lado, o problema da generalização torna-se 

crucial na abordagem antropológica desse espaço urbano. Como estabelecer mediações 

entre um trabalho de minúcias, detalhes, fragmentos (Ginzburg, 1987: 16), obtidos 

muitas vezes sem uma sistematização rigorosa, e uma análise interpretativa capaz de 

desvendar realidades mais amplas? Magnani (2000) trata dos dilemas e possibilidades 

do antropólogo aplicar, no registro e interpretação das práticas culturais urbanas, as 

ferramentas conceituais tradicionalmente utilizadas em  

 
“outros campos, outras culturas [posto que] o estudo das modernas 
sociedades nacionais traz novos desafios e problemas para a pesquisa 
e reflexão antropológicas [em função de] outras escalas de 
complexidade. A metrópole multiplica e concentra essa 
complexidade” (:20-21).  
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 19

                    Como pensar, nesses termos, uma cidade-metrópole como São Paulo, onde 

se praticam variados modos de vida, trabalho, trocas e contatos, onde se produzem 

representações diversificadas dos grupos em interação, onde se acentuam a diversidade 

étnica e as desigualdades sociais, onde se combinam – misturando-se o antigo e o 

moderno, o conhecido e a novidade, o tradicional e a vanguarda, a periferia e o centro?  

 

                   Voltamos à questão metodológica colocada por Magnani: como uma ciência 

formada no estudo de sociedades simples pode dar conta da complexidade da vida 

urbana? 10 As respostas apresentadas pelo autor são recortes metodológicos de como 

fazer pesquisa antropológica na cidade, recortando um objeto (formas de sociabilidade e 

lazer na cidade de São Paulo) dentro de um campo teórico mais amplo (estudos de 

dinâmica cultural urbana), demonstrando que não existe método sem uma teoria que lhe 

dê suporte. A partir de um termo nativo – o pedaço – transformado em categoria 

analítica, o autor recorta os diversos modos de sociabilidade na cidade, especialmente as 

práticas de lazer, consumo e diversão, nos espaços do bairro, onde a presença de bailes, 

festas, circos, rituais religiosos, partidas de futebol realizados nos pedaços conhecidos 

da periferia delimita um território de iguais. Ligando pedaços, manchas e circuitos, os 

trajetos impedem o fechamento espacial e conceitual do campo de pesquisa – a cidade – 

ampliando os horizontes da pesquisa antropológica. Como afirma Magnani,  

 
“o fazer etnográfico no contexto da cidade é o duplo movimento de 
mergulhar no particular para depois emergir e estabelecer 
comparações com outras experiências e estilos de vida – semelhantes, 
diferentes, complementares, conflitantes – no âmbito das instituições 
urbanas, marcadas por processos que transcendem os níveis local e 
nacional” (2000: 48-50). 

                                                 
10 Cf. Magnani: “Quando o campo é a cidade: fazendo antropologia na metrópole” (2000: 19-20). Ver 
também “De perto e de dentro: notas para uma etnografia urbana” (2002). O título do primeiro artigo 
indica claramente a posição do autor, seguindo a perspectiva geertziana, acerca da questão do campo e do 
objeto da antropologia urbana: antropólogos interpretam os fenômenos sócio-culturais cotidianos, 
contemporâneos, cuja complexidade a cidade acentua. A cidade é o contexto onde a diversidade cultural 
está posta de forma mais acentuada, cabendo ao antropólogo “não apenas o reconhecimento e registro da 
diversidade cultural (...) mas também a busca dos significados de tais comportamentos [enquanto] 
experiências humanas de sociabilidade, trabalho, entretenimento, religiosidade” (:18).  No segundo artigo, 
há uma certa alteração na perspectiva do autor, quando apresenta a etnografia urbana como um método de 
trabalho que permite “a compreensão do fenômeno urbano, mais especificamente para a pesquisa da 
dinâmica cultural e das formas de sociabilidade nas grandes cidades contemporâneas” ( 2002: 11). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 20

 

                   Nosso objetivo geral é, portanto, analisar formas de sociabilidade e 

processos de identificação e construção de identidades entre migrantes em espaço 

urbano, tendo como foco analítico algumas manifestações culturais, especialmente as 

festas populares – como o carnaval, as festas juninas e as festas em homenagem aos 

santos do catolicismo popular – realizadas periodicamente por moradores do bairro do 

Jurunas, um dos bairros mais antigos e populosos da cidade, constituído em grande 

parte de migrantes de origem ribeirinha. No projeto, esses objetivos foram desdobrados 

em três pontos principais: 

 

a) analisar, através de diversas formas narrativas (orais, textuais, visuais), 

representações e práticas culturais produzidas por esses migrantes, misturando práticas e 

saberes relativos aos lugares de origem, considerados mais tradicionais e específicos do 

mundo rural, com práticas urbanas, consideradas mais amplas e específicas da cidade 

moderna, constituindo um modo próprio de viver a condição de ribeirinhos urbanos, 

acionando ou excluindo identidades locais, regionais ou nacionais, através de processos 

de identificação, de acordo com os contextos e situações vividas. 

 

b) analisar a articulação das diversas identidades construídas no interior de processos de 

identificação colocados em operação por esses migrantes, quando confrontados com 

novos padrões de relações, elaborando e construindo formas de negociação sócio-

político-culturais no espaço do bairro e da cidade, adaptanto e redefinindo 

constantemente modos de sociabilidade envolvendo relações de parentesco e 

vizinhança, trabalho e consumo, lazer e convivência, construídas no cotidiano. 

 

c) interpretar, a partir das representações, discursos e práticas culturais consideradas 

significativas, especialmente as elaboradas no contexto das festas populares, os modos 

específicos pelos quais os sujeitos se pensam e se afirmam como participantes de uma 

tradição comum, elaborada através da memória e das vivências dos grupos –  a nação 

jurunense – como uma categoria de auto-afirmação e auto-valorização do bairro e de 

seus moradores. 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 21

                   A nação jurunense foi um conceito construído em torno de uma escola de 

samba surgida no bairro desde os anos 30 – o Rancho Não Posso me Amofiná –, e que 

ao longo de seus setenta anos de existência e persistência no carnaval de Belém, tem 

participado de quase todos os eventos carnavalescos da cidade, o que contribuiu para a 

construção de uma identidade cultural – ranchista – que inclui as mais diversas 

categorias de pessoas, entre as quais: 

 

a) fundadores históricos da escola de samba, nos anos trinta do século passado; 

b) antigos freqüentadores da quadra da escola, brincantes dos velhos carnavais (velha 

guarda); 

c) freqüentadores atuais da quadra da escola e brincantes do carnaval (ala jovem); 

d) participantes do grupo de músicos, sambistas e compositores da escola; 

e) moradores do bairro, que acompanham a escola até o local do desfile e torcem por 

ela; 

f) moradores do bairro que não acompanham a escola ao desfile, mas que torcem por 

ela; 

g) torcedores da escola, ex-moradores do bairro, que também fazem parte da assistência; 

h) torcedores ou simpatizantes não-moradores do bairro; 

 

                   Procuramos, através da análise do conceito de nação jurunense (Capítulo 4), 

chegar a alguns dos significados possíveis desse termo, a partir dos sentidos atribuídos 

por seus produtores e/ou usuários coletivos, utilizando como material dessa análise:  

 

a) enredos construídos anualmente para o desfile carnavalesco, na forma de textos 

escritos, de produção individual ou coletiva, com predomínio de temas ligados à escola 

e ao bairro; 

b) sambas-enredo produzidos pelos compositores a partir do tema dominante no enredo, 

selecionados anualmente, atualmente através de concurso público; 

c) sambas-exaltação, criados para exaltar, homenagear, valorizar a escola de samba; 

d) depoimentos dos moradores do bairro e freqüentadores da escola, em geral; 

e) textos (artigos, notas) publicados nos jornais da cidade sobre o bairro e suas festas. 

 

 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 22

                   Esses materiais foram produzidos por especialistas culturais (músicos, 

sambistas, artistas, artesãos) freqüentadores ou não da escola, tomados aqui como 

sujeitos que ocupam lugares sociais diversos e produzem práticas sociais e discursivas 

específicas no carnaval de Belém. Os conceitos de tradição (Shils, 1971, 1981), 

memória histórica (Pollak, 1989) e memória pública (Huyssen, 2000), comunidade 

discursiva e memória discursiva (Maingenaeu, 2000: 29-30; 96-97) 11 auxiliaram a 

análise, no sentido de que os sujeitos constroem um discurso que é, ao mesmo tempo, 

legitimado em nome de uma tradição e recoberto pela memória de outros discursos 

integrantes de uma ou diversas formações discursivas (Foucault, 1969) e, portanto, 

produzido em condições de dialogismo, intertextualidade 12 e interdiscursividade 

(Maingeneau, 2000: 86-89; Fairclough, 2001).  

 

                   O contexto de análise é o das práticas culturais produzidas por especialistas 

culturais enquanto sujeitos vinculados a essas práticas e, ao mesmo tempo, como 

sujeitos ou grupos que participam, direta ou indiretamente, na construção de práticas 

discursivas relativas à escola de samba e à nação jurunense. Para isso, tomaremos essas 

práticas discursivas – especialmente o conjunto de textos e/ou narrativas relativos à 

escola de samba – como diretamente vinculadas às práticas sociais e culturais mais 

amplas, todas elas imbricadas na vida dos sujeitos, no espaço do bairro e no tempo das 

festas, constituindo um conjunto de discursos relacionados às diferentes posições dos 

sujeitos, revelando disjunções, fissuras, solidariedades e/ou conflitos que se alternam, 

dentro de uma formação discursiva não-homogênea e extremamente fluida, que 

apresenta emendas, borrões e rasuras, mas ainda assim um conjunto que pode ser 

percebido através das relações dialógicas entre os sujeitos envolvidos e as diversas 

memórias discursivas que circulam internamente, dentro da mesma formação 

discursiva, ou externamente, atravessando outras formações discursivas. 

                                                 
11  Segundo Maingeneau “constrói-se progressivamente uma memória intratextual na medida em que o 
discurso remete a enunciados precedentes; mas o discurso também é recoberto pela memória de outros 
discursos. Toda formação discursiva tem uma dupla memória. Ela constrói para si uma memória externa 
colocando-se na filiação de formações discursivas anteriores. Ao longo do tempo ela cria também uma 
memória interna (com os enunciados produzidos antes, no interior da mesma formação discursiva) O 
discurso se apóia então em uma tradição, mas cria pouco a pouco sua própria tradição. Certos tipos de 
discursos têm uma relação privilegiada com a memória” (2000: 29; 96-97). 
12 Tomamos a intertextualidade, a partir de Fairclough (2001: 114), como a “propriedade que têm os 
textos de serem cheios de fragmentos de outros textos, que podem ser delimitados explicitamente ou 
mesclados, e que o texto pode assimilar, contradizer, ecoar ironicamente e assim por diante”. O autor 
distingue a “intertextualidade manifesta (...) em que se recorre explicitamente a outros textos específicos” 
e a “interdiscursividade [que] estende a intertextualidade em direção à primazia da ordem do discurso”. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 23

                   A análise das relações entre práticas discursivas e práticas sociais e culturais 

(Fairclough, 2001; Bourdieu, 1998; de Certeau, 1994) é fundamental para entendermos 

os processos de produção das formações discursivas (Foucault, 1996 [1969]) que 

subjazem aos enunciados e aos lugares de enunciação dos sujeitos, o que implica 

necessariamente um poder (mais ou menos limitado) de produzir ou reproduzir certos 

enunciados num determinado contexto. No contexto analisado, da produção de sentidos 

através de discursos elaborados pelos produtores culturais vinculados à escola de samba 

e ao bairro que ela representa, trata-se também do exercício de um poder simbólico que, 

segundo Bourdieu, por estar em todo lugar, é sempre muito difícil de ser reconhecido 

como tal, especialmente o poder de nomear e de constituir o mundo nomeando-o 

(Bourdieu, 1987: 7; 1998: 81).13  

 

                   Fairclough (2001:20) destacou a virada lingüística na teoria social, a partir 

da qual a linguagem passou a ter um papel central na análise dos fenômenos sociais, 

enquanto Jakobson, na metade do século XX, já concordava com a visão dos 

antropólogos de que “a linguagem e a cultura se implicam mutuamente [e que] a 

linguagem deve ser concebida como uma parte integrante da vida social” (1995: 17). 

Sendo a linguagem uma prática social e não apenas individual, sendo uma prática com 

poder de instituir os próprios sujeitos que se comunicam e criam/recriam mundos 

através da linguagem, o discurso é visto, ao mesmo tempo, como “um modo de ação, 

uma forma em que as pessoas podem agir sobre o mundo [e] um modo de 

representação” (Fairclough, 2001: 91).  

                   Para Fairclough, a relação entre discurso e estrutura social é dialética: por 

um lado, o discurso é moldado e restringido pela estrutura social mais ampla (pelas 

diversas relações ou sistemas de classificação sociais); por outro lado o discurso é 

socialmente constitutivo dos objetos, sujeitos, conceitos. Sendo uma prática não apenas 

de representação, mas de significação do mundo, o discurso participa da construção das 

‘identidades sociais’ e ‘posição dos sujeitos’ [sociais], das relações sociais e dos 

                                                 
13Para o autor “a ciência social lida com realidades já nomeadas e classificadas, portadoras de nomes 
próprios, títulos, signos, siglas [e] precisa examinar a parte que cabe às palavras na construção das coisas 
sociais”, posto que a eficácia simbólica da linguagem consiste, em grande parte, em seu poder de 
determinação na construção da realidade (1998: 81). A linguagem é, de fato, “um enorme depósito de pré-
construções generalizadas, portanto ignoradas como tal, que funcionam como instrumentos inconscientes 
de construção” (1989: 39). 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 24

sistemas de representações (conhecimento e crença), tendo portanto função identitária, 

relacional e ideacional (:91-92). 

                   Fairclough destacou, a partir de Foucault (1996), o poder constitutivo do 

discurso e sua capacidade de construir-se através de processos de intertextualidade e 

interdiscursividade, ao mesmo tempo como linguagem e prática social, como modo de 

ação e representação. A intertextualidade, definida como  a  “propriedade que têm os 

textos de serem cheios de fragmentos de outros textos, que podem ser delimitados 

explicitamente ou mesclados, e que o texto pode assimilar, contradizer, ecoar 

ironicamente e assim por diante” (Fairclough, 2001: 114), contribui para constituir uma  

memória discursiva, ao mesmo tempo em que se alimenta dela. 

 

                   Distinguindo sua análise, textualmente orientada, da análise clássica de 

Foucault, mais abstrata e preocupada com um tipo de discurso específico, das ciências 

humanas e das instituições, Fairclough considera que qualquer tipo de discurso, como 

uma conversação, o discurso de sala de aula ou o discurso da mídia, enfim, qualquer 

texto de linguagem falada e escrita pode ser objeto da análise de discurso (:62). Nesse 

sentido, buscamos entender os discursos e práticas culturais relacionadas à escola de 

samba para enriquecer a análise da nação jurunense e do seu significado simbólico na 

construção da identidade jurunense. 

 

retrocedendo (a)os passos da pesquisa 
 

                  A pesquisa de campo consistiu em sucessivos surveys realizados no bairro, 

que auxiliaram nas aproximações entre o objeto empírico e as questões teóricas. Dados 

quantitativos e qualitativos sobre o bairro foram obtidos inicialmente através de dois 

projetos de pesquisa desenvolvidos nos anos de 2000/2001, 14 quando aplicamos, junto 

com um grupo de bolsistas da UFPA, cerca de 200 formulários entre moradores do 

bairro, visando obter um mapeamento geral acerca da origem, tempo de residência no 

bairro, condições de habitação, instrução, profissão, trabalho e renda, freqüência a 

igrejas e/ou outras instituições no bairro e fora do bairro, preferências de lazer, assim 

como opiniões sobre a cidade e o bairro onde moram.  

                                                 
14 Projetos Entender Belém: formas de sociabilidade na cidade (2000) e Entre o rio e a cidade: a orla 
ribeirinha Jurunas/Condor (2001).DEAN/CFCH/UFPA, sob coordenação da Profª Drª Jane Felipe 
Beltrão. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 25

                   Os resultados dessa pesquisa inicial confirmaram algumas hipóteses 

levantadas acerca da origem ribeirinha da maioria da população do bairro, 

especialmente na faixa localizada próximo ao Rio Guamá. Entrevistas realizadas em 

dois portos localizados no bairro confirmaram a circulação freqüente, dos entrevistados, 

entre a cidade de Belém e as cidades ribeirinhas próximas ou distantes. Formulários 

aplicados entre moradores da cidade de Abaetetuba, distante cerca de 100 km de Belém, 

confirmaram a freqüência de contatos (semanais, mensais) entre moradores das duas 

cidades, especialmente entre parentes. Moradores das cidades ribeirinhas costumam 

visitar seus parentes residentes no bairro, especialmente no segundo período do ano, 

entre os meses de outubro (por ocasião do Círio de N. Sª de Nazaré) e dezembro (Natal). 

Moradores do bairro dirigem-se às cidades ribeirinhas nos meses de junho/julho (por 

ocasião das festas juninas e no período das férias escolares) e especiamente por ocasião 

das festas dos santos padroeiros.  

 

                   Ampliamos os dados através de entrevistas individuais com moradores do 

bairro, de diversas idades e procedências, com objetivos diferenciados conforme 

fossem: 

a) antigos moradores do bairro, migrantes do interior, com mais de 70 anos de idade; 

b) organizadores ou produtores culturais de festas juninas, carnavalescas ou outras; 

c) organizadores ou produtores de festas religiosas católicas ou misturadas (sincréticas); 

d) participantes e/ou freqüentadores das escolas de samba ou de outras festas. 

 

                  Utilizamos os procedimentos já consagrados na prática etnográfica, no 

sentido de construir, junto com os sujeitos pesquisados, dados qualitativos que nos 

permitiram responder a algumas das questões levantadas no projeto acerca das redes de 

sociabilidade adaptadas pelos migrantes quando se estabelecem na cidade, assim como 

das relações entre essas redes de sociabilidade e os processos de identificação 

vinculados à localidade (o bairro e a cidade), especialmente nos espaços e tempos das 

festas.  

 

                   Durante o trabalho de campo, um primeiro formulário foi aplicado pelos 

bolsistas do Projeto Entender Belém/2000. Os dados obtidos serviram de suporte para 

nossa análise acerca da organização familiar, do grupo doméstico, tempo de residência 

no bairro e na cidade, religiosidade e práticas religiosas, consumo, renda e lazer. Um 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 26

segundo formulário buscava obter respostas acerca dos motivos para morar no bairro, 

do itinerário da migração, para saber se vieram através dos rios ou pelas estradas. 

Perguntamos sobre a freqüência dos moradores a igrejas e/ou outras instituições no 

bairro e fora do bairro, sobre suas preferências de lazer, assim como suas opiniões sobre 

a cidade e o bairro onde moram.  

                   Realizamos também entrevistas pautadas por um conjunto de perguntas 

acerca do lugar de origem, da vinda para a cidade, do itinerário e dos caminhos da 

migração; das práticas de trabalho, lazer e consumo cotidiano na cidade; das formas de 

interação com parentes, vizinhos e amigos, com o objetivo de tentar chegar, através 

desses registros, às interpretações que os sujeitos constroem sobre si próprios e sobre os 

mundos em que vivem, com base em suas experiências e vivências da cidade e no 

bairro. A análise desses dados é apresentada no Capítulo 2.  

                   O nosso objeto principal não é a migração, mas os sujeitos migrantes 

quando se transferem para o espaço urbano, buscando reproduzir sua existência através 

de redes de sociabilidade construídas com base em suas relações anteriores e/ou atuais. 

Através dessas redes os migrantes se estabelecem no bairro e na cidade, construindo ou 

reconstruindo suas práticas cotidianas, produzindo processos de identificação através 

dos quais procuram situar-se no mundo urbano.   

 

                   A pesquisa inicial visou a obtenção de dados sobre o carnaval e outras 

festas, assim como sobre as associações carnavalescas, concentrou-se no levantamento e 

coleta, em jornais da capital, de material relativo aos principais eventos ligados ao 

carnaval de rua, especialmente aqueles referentes aos blocos, ranchos e escolas de 

samba surgidas no século passado. Os dados obtidos estão sendo arquivados em um 

banco de dados sobre o carnaval popular paraense. Demos destaque às letras de músicas 

carnavalescas, especialmente às letras de sambas-enredo e sambas-exaltação, algumas 

obtidas junto aos compositores ou através de discos gravados. O trabalho de campo 

propriamente dito consistiu na observação, mais ou menos sistemática, das atividades 

coletivas nas agremiações carnavalescas e que pertencem ao Grupo Especial do 

carnaval de Belém, uma delas localizada no centro do bairro do Jurunas (Rancho Não 

Posso me Amofiná), enquanto as outras, de fundação mais recente, localizam-se nas 

fronteiras dos bairros da Cidade Velha (Grêmio Recreativo Cultural e Carnavalesco 

Deixa Falar) e Condor (Academia de Samba Jurunense).  

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 27

                   De 2000 a 2004, especialmente durante o segundo período de cada ano, 

acompanhamos de perto essas três escolas de samba, fazendo observação direta de suas 

principais atividades relativas à organização do carnaval, da preparação para o desfile 

até à apuração do resultado oficial. Acompanhamos tanto os ensaios carnavalescos 

quando o desfile das escolas no carnaval nesse período, constatando um momento de 

grandes mudanças na estrutura do carnaval paraense, mudanças que produziram graves 

conflitos e que também foram produzidas por outros eventos de natureza político-

cultural mais amplos, mas que envolveram e afetaram diretamente as escolas em 

questão. Acompanhamos também outros eventos internos às próprias escolas, que 

incluíram rupturas, coalizões, conflitos ou acordos que, de um modo ou de outro 

garantiram sua reprodução e manutenção no carnaval paraense, como analisado no 

Capítulo 6. 

                   Durante o ciclo junino, observamos os ensaios das quadrilhas, assim como 

os concursos patrocinados pela Prefeitura de Belém, na praça Valdemar Henrique (no 

centro da cidade), e pela Fundação Cultural Tancredo Neves – CENTUR. 

Acompanhamos também o Festival Folclórico de Belém, realizado à rua dos Tamoios 

no fim do mês de junho, pelo pai Reginaldo Lopes, presidente da Irmandade Recreativa 

de São Sebastião, localizada em sua residência.  

                   No final de julho e início de agosto de cada ano, de 2000 a 2004, 

participamos das duas festividades em honra de São Benedito, organizadas pela 

Comunidade dos Moradores da rua dos Timbiras e pela Irmandade Cultural e Recreativa 

de São Benedito, ambas localizadas na mesma rua, em datas quase simultâneas. 

Acompanhamos a preparação e as festas propriamente ditas: as procissões, a levantação 

e derrubação dos mastros, as ladainhas e rezas e a festa profana, com o concurso de 

conjuntos musicais e principalmente aparelhagens contratadas para as festas dançantes, 

em cujo repertório predominava um estilo musical conhecido como tecnopop ou  

tecnobrega. 15 

                   De setembro a janeiro de cada ano, acompanhamos as festas paroquiais de 

São Judas Tadeu (Condor), Santa Terezinha e Santa Luzia (Jurunas) e Nossa Senhora da 

Conceição (Cidade Velha). Acompanhamos também os rituais em homenagem a Santa 

Bárbara (dezembro) e a festividade de São Sebastião (janeiro), ambas realizadas no Ilê 

de Minanagoense Oxóssi Pena Verde, localizado à rua Cesário Alvim (Cidade Velha) a 

                                                 
15 Sobre o brega como estilo musical e as festas de brega, eventos comuns nos bairros populares em 
Belém, especialmente nos fins de semana, ver a tese de Maurício Costa:  “Festa na Cidade” (2004). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 28

poucos passos da paróquia de N. Sª da Conceição. Seus dirigentes, além de participarem 

ativamente do carnaval, realizam anualmente essas duas festas, sendo a principal delas a 

de São Sebastião, protetor da casa desde sua fundação, na década de 1960. 

                   Fizemos incontáveis visitas ao bairro desde janeiro de 1999 (quando 

encontramos reunidos um grupo de compositores, cantores e bateristas do Rancho Não 

Posso me Amofiná, com quem conversamos e vivemos uma experiência singular de 

encontro e descoberta etnográfica) 16 a janeiro de 2004. No início da pesquisa essas 

visitas muitas vezes resumiram-se a curtos passeios para observar o movimento no 

bairro, em dias de semana, em fins de semana normais ou especiais (mais festivos), pela 

manhã, à tarde ou à noite. Aos poucos, fomos fazendo contato com os moradores e 

conseguimos negociar com eles algumas trocas, como por exemplo, fotografias por 

entrevistas, visitas ou conversas informais. 17 Acompanhamos a organização de muitos 

eventos festivos, como a preparação para o carnaval, procissões e festas de lazer em 

geral.  

                   Estabelecemos, através desses contatos, condições mínimas adequadas para 

realizar entrevistas com vários participantes desses grupos ou associações. O nosso 

principal procedimento na realização da pesquisa foi a observação direta, através da 

circulação contínua e sistemática no bairro, ao lado de uma participação mais efetiva 

nos eventos acima referidos, quando estabelecemos conversas, informais ou “oficiais”, 

rápidas ou mais demoradas com os nossos interlocutores, enquanto acompanhávamos o 

desenrolar das atividades. Nessas conversas conseguimos negociar e agendar contatos 

futuros, mais detalhados, nos períodos concernentes aos eventos estudados, o que foi 

feito de um modo não muito rígido, mas de acordo com as circunstâncias que 

facilitaram os contatos e as entrevistas com uns e dificultaram com outros. Mas acima 

de tudo, observamos o mundo cotidiano dos moradores do bairro, um mundo ao mesmo 

tempo próximo e distante, familiar e desconhecido. 

                                                 
16 Ver o INTERTEXTO, no Capítulo 4 (:159-160). 
17 Todas as fotos apresentadas na tese são de nossa autoria, com exceção das fotos 18, 19, 20 e 21, 
pertencentes ao acervo de João Manito, a quem agradecemos. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 29

recapitulando... 
 

                   No Capítulo 1 fizemos um levantamento bibliográfico relativo à questão das 

identidades e culturas na modernidade, mostrando que as oposições e dicotomias 

consagradas pelas ciências sociais não conseguem dar conta da complexidade das 

dinâmicas sócio-culturais presentes no mundo contemporâneo. Múltiplas formas de 

inserção e de identificação dos sujeitos borram as fronteiras entre o urbano e o rural, o 

local e o global, produzindo identidades que podem estar dentro ou fora, ou ainda nos 

interstícios sociais, políticos e culturais da modernidade contemporânea. 

 

                   No Capítulo 2 apresentamos uma etnografia parcial do bairro, destacando 

alguns espaços que se constituíram como lugares de sentido / fontes de identidade para 

seus moradores, contribuindo para construir imagens que circulam de dentro para fora e 

de fora para dentro. A conquista da localidade permite aos moradores, muitos deles 

migrantes ribeirinhos, situar-se no cotidiano do bairro e na modernidade urbana, através 

de redes de relações articuladas localmente.  

 

                  No Capítulo 3 tratamos da construção de uma identidade jurunense a partir 

das festas, especialmente ligadas à escola de samba mais antiga da cidade, o “Rancho 

Não Posso me Amofiná”, posto que, na memória de muitos moradores, o bairro e a 

escola cresceram juntos e são hoje dois signos inseparáveis. Predominam, entre as 

diversas imagens do bairro, duas representações principais, que se sobrepõem 

freqüentemente: o bairro é visto, no imaginário da cidade, como um lugar de festas e ao 

mesmo tempo como um lugar violento e perigoso. Para além das imagens negativas, os 

moradores constroem uma imagem positivada do bairro e de si próprios, na qual o 

lúdico tem um lugar central. 

 

                   No Capítulo 4 falamos especificamente da nação jurunense, um conceito 

construído em torno da escola de samba surgida no bairro nos anos trinta e que, ao 

longo de seus setenta anos de existência e persistência no carnaval de Belém, tem 

participado de quase todos os eventos carnavalescos da cidade, contribuindo para a 

construção de uma identidade cultural – ranchista – que abarca diversas categorias de 

pessoas, moradores ou não no bairro e na cidade de Belém. Analisamos a nação 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 30

jurunense como uma idéia central presente nas narrativas que compõem um conjunto de 

discursos sobre o bairro do Jurunas e sua escola de samba, o “Rancho Não Posso me 

Amofiná”. Esses discursos estão presentes nas falas elaboradas por muitos moradores 

do bairro, que se afirmam ranchistas, participantes de uma longa tradição cultural, 

assim como nos enredos e sambas-de-enredo elaborados pelos compositores e sambistas 

que freqüentam ou freqüentaram a escola de samba ao longo de sua trajetória secular.  

 

                   No Capítulo 5 voltamos a algumas das questões descortinadas no Capítulo 

1, especialmente às misturas culturais e religiosas presentes em um modelo amazônico 

de catolicismo popular extremamente plástico, atravessado por múltiplos sincretismos e 

mestiçagens culturais. Concluimos que as festas religiosas populares em Belém são 

festas urbanas, mestiças e modernas, pois ao mesmo tempo em que dependem de uma 

rede de relações locais, procuram, sempre que possível, o apoio de agências e 

instituições mais amplas para obter, além de algum suporte financeiro, meios de 

divulgação do evento. 

 

                   No Capítulo 6 tratamos da sociabilidade local, construída através de 

múltiplas redes de relações sociais mais amplas ou mais restritas, especialmente nos 

espaços das festas. A sociabilidade festiva, enquanto prática cultural, estabelece 

relações entre os sujeitos e as festas, assim como entre a localidade e as identificações 

dos sujeitos. Através dessas formas de sociabilidade, produzidas localmente, os 

jurunenses constroem, para além de suas diferenças sociais, uma identidade cultural 

através da qual se reconhecem e se projetam para além do bairro. 

 

                 Na (In)Conclusão, procuramos responder à questão dos ribeirinhos urbanos, 

sujeitos migrantes que circulam continuamente entre o rio e a cidade, entre as cidades 

através dos rios, entre fronteiras, movimentos e margens, buscando conquistar a cidade 

através da localidade do bairro e inserir-se na modernidade, enquanto sujeitos que 

articulam passado e presente, cidade e localidade, tradição e modernidade e, em seus 

próprios termos e condições, fazem sua história. 

 

 
 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 31

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CAP. 1-  
ENTRE FRONTEIRAS: 

identidades e culturas na modernidade  
                        
 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
1.1. as impurezas do real e as impurezas da teoria .............................................  32 
1.2. hibridismos, sincretismos, mestiçagens ........................................................  38 
1.3. entre fronteiras: identidades e culturas na modernidade ...........................  44 
1.4. vida cotidiana e sociabilidade festiva na modernidade ...............................  50 
1.5. cidades, migrações e (novas) identidades .....................................................  58 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 32

1. as impurezas do real e a as impurezas da teoria 
 

 
“O antropólogo social contemporâneo está plenamente 
ciente de que sabe muito menos do que Frazer imaginava 
saber com certeza. Talvez essa seja a questão” (Leach, 
1974: 8). 
 
“A modernidade se define em relação a diversos outros: 
primitivos (tribos indígenas, sociedades de subsistência), 
tradicionais (camponeses, sociedades rurais), irracionais 
(animais, mulheres, não-ocidentais), atrasados ou 
subdesenvolvidos (mundo colonial, neo-colonial)... As 
fronteiras com esses outros têm sido policiadas e 
reproduzidas pelas modernas disciplinas acadêmicas 
institucionalizadas no centro, na segunda metade do 
século XIX” (M. Louise Pratt, 1999: 45). 
 

 

 

                   Nos dias atuais, duas tarefas principais estimulam e ao mesmo tempo 

assustam os analistas sociais: como entender e explicar o mundo em que vivemos e 

como contribuir para que a produção de um conhecimento possível – sempre parcial e 

limitado – possa ser útil aos diversos segmentos da sociedade, principalmente àqueles 

que escolhemos, enquanto cientistas sociais, como sujeitos da interlocução cultural? Se 

existe uma certeza que nos atinge a todos é a de que não conseguimos dominar o mundo 

pelo conhecimento ou pelo que acreditamos ser o conhecimento dos processos 

econômicos, sociais e culturais que se constituíram nos mais distantes – ou próximos – 

lugares do mundo atual. Aliás, como cientistas sociais, sabemos que toda certeza 

absoluta é perigosa, e que os paradigmas construídos para servir de quadro de referência 

para nossas explicações nunca se fecham.  

                   Quais os paradigmas disponíveis hoje, nas ciências sociais, para analisar o 

contemporâneo? Que ferramentas teóricas, conceitos heurísticos e metáforas 

apropriadas podemos utilizar para dar conta das múltiplas interações sociais produzidas 

ao largo do último grande processo de expansão do mundo conhecido, a que chamamos 

globalização? (Robertson, 1999). Como dar conta, por exemplo, dos diversos processos 

étnicos que estão explodindo nos diferentes lugares do planeta, vistos por muitos 

analistas como conseqüência indesejada da expansão ocidental sobre o resto do mundo?  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 33

                   Como entender as relações entre identidade, etnicidade e cultura no contexto 

urbano, no mundo em que vivemos? Seria a etnicidade um fenômeno essencialmente 

contemporâneo, produto da modernidade e do processo de globalização ou 

mundialização do ocidente? Quais as ferramentas disponíveis para analisar os processos 

de construção das identidades no mundo atual, sejam as identidades forjadas no 

confronto direto do ocidente com o resto do mundo, isto é, aquelas produzidas dentro do 

contexto colonial, sejam identidades internas ao mundo europeu, silenciadas durante 

séculos por diversas formas de persuasão e recém-despertadas do inquieto sono secular 

em que pareciam dormir? Como equacionar – sem dissolver a complexidade do real – as 

crises da modernidade ou pós-modernidade (ou como quer que se queira chamar o 

contemporâneo) que afetam e são afetadas ao mesmo tempo por processos econômicos, 

culturais e políticos rotulados de transnacionais? Qual o papel das ciências sociais no 

processo de auto-reflexividade da modernidade (Giddens, 1991) e no desvendamento de 

suas principais questões?  

                   Muitas respostas podem surgir para essas questões, mas há algo de comum 

em algumas delas: uma posição epistemológica que exige ou não sobrevive sem a 

interdisciplinaridade dos campos de conhecimento e a interação dialética entre os 

sujeitos envolvidos no processo de conhecimento, autores-atores sociais, observadores-

observados (Stocking, 1992), antropólogos-nativos (Geertz, 1997). Entretanto, mesmo 

admitindo que as teorias sociais não conseguem estabelecer categorias puras e nem 

podem pretender isso, posto que o real – ou o que esse termo pretenda ou consiga hoje 

recobrir – está repleto de impurezas, muitos de nossos cientistas resistem aos riscos dos 

ecletismos e ambigüidades teóricas, assim como ao uso de metáforas para exprimir 

realidades cada vez mais separadas de uma referência concreta.  

                   De fato, metáforas são boas para expressar sentidos polissêmicos acerca de 

fenômenos extremamente complexos, que os conceitos científicos não dão conta. 

Metáforas de movimento e marginalidade, como as que falam das culturas como fluxos 

(Hannerz, 1997; Appadurai, 1996), contrapõem-se a metáforas sedentárias de 

enraizamento, pertencimento e exclusividade (Bhabha, 1998; Featherstone, 1996). 

Conceitos ambíguos como fronteiras, limites, culturas híbridas, que revelam a extrema 

plasticidade e fluidez de alguns processos de interação que recortam a realidade, talvez 

consigam expressar de um modo bastante original a indeterminação, a ambigüidade e a 

permeabilidade dos sentidos produzidos em um campo de interações culturais 

fragmentadas.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 34

                   Hannerz (1997) reconhece que conceitos como fluxos, fronteiras, híbridos, 

usados como palavras-chave de uma antropologia transnacional, são noções 

provisórias, metafóricas, imprecisas ou ambíguas, e afirma que “quando se brinca 

intelectualmente com uma metáfora é preciso saber onde parar”. Entretanto, o uso, 

mesmo que provisório, dessas palavras indomadas pode nos auxiliar a chegar aos 

conceitos domesticados que nos permitam exercitar uma melhor reflexão acerca de 

processos sociais presentes no mundo atual, num contexto de globalização (:10-14).  

 

                   Analisando o lugar da globalização na história das idéias antropológicas, o 

autor faz uma breve revisão dos conceitos que balizaram os paradigmas desenvolvidos 

pela antropologia, ao longo do século XX, para explicar os fenômenos e processos 

culturais contemporâneos que os diversos autores chamam de interações transculturais 

ou globais (Appadurai, 1996), fluxos culturais (Hannerz, 1997; Appadurai, 1996), 

relações fronteiriças ou entre fronteiras étnicas (Barth, 2000), zonas de contato e de 

transculturação (Ortiz, 1973; Pratt, 1999), culturas híbridas e hibridação cultural 

(Canclini, 1997).  

 

                   Segundo Hannerz, as interconexões culturais sempre existiram, pelo menos 

desde os antigos gregos até os dias atuais, mas quase não foram estudadas, posto que as 

culturas eram pensadas como fixas e isoladas. A questão mais importante para os 

analistas seria então a de delimitar “culturas claramente limitadas, isoladas e definidas 

no tempo e no espaço, enquanto questões de mistura cultural, de circulação e contato 

cultural ficavam em segundo plano”. Mesmo para os antropólogos que privilegiaram os 

estudos de aculturação nos anos 50, a preocupação em definir “isolados culturais” 

deixou clara a dificuldade dos autores em tratar teoricamente as complexas interações 

entre o social e o cultural, reificando esses dois níveis da realidade através da equação 

uma sociedade :: uma cultura (Barth, 2000 [1969]). Os fluxos culturais que se tornaram 

recorrentes em fins do século XX replicam, de fato, processos analisados desde fins do 

século XIX e ao longo do século XX, denominados de difusão cultural, aculturação, 

sincretismo, mestiçagem, mescla cultural, de modo que “a discussão sobre sistemas 

culturais [e processos de aculturação] que na década de 50 transformou os limites de 

grupos em limites de culturas pode estar acontecendo de novo agora”(Hannerz, 1997: 

12-16).  

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 35

                   A mudança global não é um processo uniforme, afeta mais alguns povos que 

outros e pode ter diferentes conseqüências para as pessoas em diferentes cenários. 

Talvez sequer possamos afirmar com segurança que se trata de uma mudança global, na 

medida em que os diversos sentidos e direções desses processos produzem cruzamentos 

de fluxos e contrafluxos que competem entre si, mesmo que em condições desiguais de 

hierarquia e poder de determinação (Appadurai, 1996; Hannerz, 1997). Assim, devemos 

pensar as culturas na contemporaneidade como estando interconectadas, interligadas, 

em redes (Agier, 1998; Castells, 2001). Ou, usando a metáfora de Hannerz, podemos 

pensar as culturas como fluxos, como “rios caudalosos ou estreitos riachos, correntezas 

isoladas ou confluências de redemoinhos”, sempre em movimento, cujos limites não 

são uniformes e fixos, nem estão dados a priori, mas sugerem descontinuidade, ao 

mesmo tempo em que permitem contatos e interações (1997: 12).  

 

                   Robertson (1999) dedicou-se ao estudo da globalização – e da modernidade 

– no contexto da sociologia da religião, enfatizando também a produção de identidades 

coletivas em condições de globalização acelerada. 18 O enfrentamento desse campo 

global de estudos apontou a dificuldade do uso de conceitos disciplinares tradicionais e 

exigiu um enfoque interdisciplinar, levando o autor a uma sociologia cultural (:19). 

Destacando o papel central das ciências sociais para enfrentar as questões propostas, 

que envolvem problemas de ordem teórica e prática, assim como conseqüências 

políticas e éticas, o autor chamou a atenção para a virada cultural das ciências sociais 

nos anos sessenta do século XX. Criticando Giddens por “não levar as questões 

culturais a sério”, Robertson afirma que não é plausível  

 

“a idéia de que alguém possa interpretar sensivelmente o mundo 
contemporâneo sem abordar questões surgidas do debate 
contemporâneo sobre política cultural, capital cultural, diferença 
cultural, homogeneidade e heterogeneidade culturais, etnicidade, 
nacionalismo, raça, gênero e assim por diante...” (1999: 19).  

 

                                                 
18 Partindo de um contexto weberiano das idéias e questões acerca da relação entre o fenômeno religioso e 
a modernidade, no qual a religião se tornou “um modo categórico para a organização das sociedades 
nacionais e das relações entre elas” e tomando a religião como “fonte de expressão de questões da 
modernidade” o autor interessou-se especialmente pelas relações de complementaridade entre 
globalização e religião e entre globalização e construção de identidades, especialmente no contexto do 
fundamentalismo religioso (:16, 23). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 36

                   Considerando que “o declínio do interesse sociológico pela cultura depois 

do período clássico da sociologia (ou seja, após 1920) precisa de tanta atenção quanto 

o seu crescente interesse”, o autor enfatiza a necessidade da interdisciplinaridade entre 

sociologia, antropologia e ciência política para enfrentar a questão da globalização 

(:55). 

                   Idéias de descentramento, deslocamento e fragmentação do mundo pós-

colonial estão fundamentadas, de certo modo, nos movimentos de deslocamento, das 

periferias para os centros, de grupos de intelectuais, sociólogos e críticos culturais que, 

trazendo seu ponto de vista, abriram um grande espaço para a literatura, a poesia e a 

teoria social chamada pós-colonial: mulheres e homens, negros, indianos, africanos, 

todos aqueles que sempre estiveram na periferia e que não tinham voz e que, ao se 

deslocarem, transitando entre as margens e os centros, deslocaram também as 

concepções acerca das fronteiras historicamente construídas, colocando em cheque as 

teorias e conceitos produzidos nos centros hegemônicos, colocando a teoria social de 

cabeça para baixo.  

                  Vários deslocamentos na teoria antropológica perturbaram a fixidez das 

categorias e as certezas que elas pretendiam garantir. Na metade do século, Evans-

Pritchard, herdeiro da tradição inglesa que alicerçou a cientificidade da disciplina, 

rompeu com seu pressuposto de ciência natural, afirmando a relação inequívoca entre 

antropologia, história e a arte literária, e a posição do antropólogo como alguém que, 

vivendo em outra sociedade, “aprende a falar sua língua, a pensar através de seus 

conceitos e a sentir através de seus valores” e, através da interpretação de suas 

“categorias conceituais e valores [os] traduz de uma cultura para outra” (1962 [1950]: 

148).  Mas essa tradução não é unívoca, pois é produto da interpretação através da qual 

o antropólogo estabelece um duplo diálogo: entre os dados etnográficos e a teoria 

antropológica, e entre a cultura do outro e a sua própria cultura. Como assegurar a 

tradutibilidade das categorias nativas para garantir a validade do conhecimento? E 

como garantir a pureza da tradução?  

                   Na mesma década, Edmund Leach (1996 [1954]) produziu outro tipo de 

deslocamento, quando afirmou que toda teoria social, toda explicação deixa resíduos, 

que são como ruídos que podem produzir falhas em um processo de comunicação (e 

isso se percebe mesmo na obra de Malinowski, que pretendia legitimar a antropologia 

como uma ciência racional e positiva).  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 37

                   Entretanto, esses resíduos não inviabilizam a comunicação e não são para se 

jogar fora. Pelo contrário, podem ser fundamentais à compreensão da realidade que se 

quer alcançar, na medida do possível. No contexto atual, esses resíduos constituem 

justamente esse campo minado onde precisamos caminhar, tentando desdobrar uma 

série de perguntas, mais do que respostas, uma série de indagações e perplexidades 

acerca do mundo contemporâneo em que vivemos.  

                   Um terceiro deslocamento foi produzido pelo interpretativismo geertziano, 

quando a antropologia deixou definitivamente de se autoproclamar uma ciência 

explicativa para se assumir como uma interpretação de interpretações, em busca do 

sentido (Geertz, 1978). Estudos subseqüentes, seguindo e às vezes contrapondo-se aos 

pressupostos interpretativos formulados por Geertz, jogaram por terra qualquer 

possibilidade de garantia de uma verdade absoluta sobre qualquer conhecimento 

produzido pela antropologia, ao questionar a autoridade do antropólogo na produção de 

um discurso tanto mais retórico quanto mais se pretenda científico. 19  

 

                   Partimos desse contexto de desfocamento, de deslocamento e de total 

impureza e ambigüidade, em busca de um caminho para pensar os limites teóricos e 

metodológicos acerca dos processos de sociabilidade e construção de identidades entre 

ribeirinhos urbanos, categoria ambígua, vista por muitos como situada às margens da 

modernidade amazônica contemporânea. É nesse contexto que devemos pensar as 

identidades (étnicas, culturais, sociais, religiosas), que podem estar dentro ou fora dos 

limites culturais e das fronteiras políticas, dentro ou fora da modernidade, assim como 

as retóricas identitárias (Agier, 2001) produzidas pelos grupos num contexto de mistura 

e hibridez, como veremos a seguir. 

 

                                                 
19 Ver Stocking (1992), sobre a etnografia de Malinowski; Geertz (1989) sobre a escrita etnográfica de 
Lévi-Strauss, Malinowski, Evans-Pritchard e Ruth Benedict. Ver também Caldeira (1998) e Clifford 
(1998) sobre a presença do autor no texto etnográfico. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 38

2. hibridismos, sincretismos, mestiçagens... 
 

 
 
“Localizar-se epistemologicamente na zona de contato é 
localizar-se no terreno do que Fernando Ortiz (1940) 
chamou de transculturação, para desafiar os modelos 
simplistas da difusão cultural (...) a transculturação é 
inevitável (...) e imprevisível – ninguém pode controlar 
totalmente os signos” (Mary Louise Pratt, 1999: 33). 
 
 As mestiçagens nunca são uma panacéia: elas expressam 
combates jamais ganhos e sempre recomeçados. Mas 
fornecem o privilégio de se pertencer a vários mundos 
numa só vida: Sou um tupi tangendo um alaúde...” (Serge 
Gruzinski, 2001: 320). 

 

 

 

                   O termo hibridismo deriva do grego hybris = desmedida, significando a 

ultrapassagem dos limites entre o humano e não-humano e a conseqüente mistura entre 

diferentes espécies, violando as leis da natureza. O híbrido participa, ao mesmo tempo, 

de dois ou mais conjuntos, gêneros ou estilos (Bernd, s/d). O termo tem sido utilizado 

pela crítica pós-moderna, como também pelas ciências sociais, às vezes com uma certa 

equivalência a termos como mestiçagem, sincretismo e mescla cultural, às vezes 

tentando distinguir-se deles.  

                   Segundo Victor Chanady a “mestiçagem funcionou como paradigma da 

modernidade graças principalmente à obra de Gilberto Freire (Casa Grande e Senzala) 

que advogou a causa de uma América mestiça, mas predominantemente branca”, de 

modo que o conceito de mestiçagem funcionou como uma cilada da modernidade posto 

que “sob a aparência do múltiplo se encobriu um projeto racista que previa a mistura 

de raças, mas com a predominância da raça branca, e o branqueamento progressivo da 

população”. Assim, sob aparência de uma certa igualdade, o paradigma da mestiçagem 

preservava seu conteúdo etnocêntrico da “desigualdade entre as raças” enquanto a pós-

modernidade, ao optar pelo conceito de híbrido, estaria enfatizando “o respeito à 

alteridade e a valorização do diverso” (apud Bernd, op. cit).  

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 39

                   O termo foi consagrado na obra de Garcia Canclini (1997) para falar de 

processos de mistura produzidos na América Latina onde “as tradições ainda não se 

foram e a modernidade não terminou de chegar” (:17). Para enfrentar a questão 

principal que o autor se coloca, a da relação entre culturas híbridas e poderes oblíquos, 

o mesmo parte de três hipóteses:  

 

a) a incerteza em relação ao sentido e valor da modernidade deriva não apenas do que 

separa nações, etnias e classes, mas também dos cruzamentos sócio-culturais em que o 

tradicional e o moderno se misturam; esses cruzamentos pressupõem estratégias de 

“reestruturação econômica e simbólica com que os migrantes do campo adaptam seus 

saberes para viver na cidade e seu artesanato para atrair os interesses dos consumidores 

urbanos, [com que] operários reformulam sua cultura de trabalho frente às novas 

tecnologias de produção sem abandonar crenças antigas e [com que] os movimentos 

populares inserem suas reivindicações no rádio e na televisão”; 

 

b) a necessidade de ciências sociais nômades, cujo trabalho conjunto permitiria a 

circulação entre as diversas esferas ou camadas da cultura (massiva, popular, culta), 

com um novo olhar, que prepararia para enxergar melhor o contexto da modernização 

latino-americana e seus processos de hibridação;  

 

c) esse novo olhar transdisciplinar sobre os circuitos híbridos pode iluminar processos 

políticos como a questão da coexistência de formas arcaicas e modernas de poder e 

permite, partindo da análise da heterogeneidade cultural, teorizar sobre os “poderes 

oblíquos” que misturam instituições liberais e hábitos autoritários, movimentos sociais 

democráticos e regimes paternalistas (:18-19). 

 

                   Para entender a hibridação cultural das cidades latino-americanas, 

intensificada pela migração e outros processos de expansão urbana, Canclini aponta as 

formas sincréticas “que brotam de seus cruzamentos ou em suas margens”, em suas 

zonas fronteiriças, passando pela arquitetura urbana (casas, museus, monumentos em 

praças públicas), pela cultura visual dos signos (letreiros e placas luminosas) e demais 

formas de expressão das vanguardas estéticas e artísticas como sendo processos de 

“desterritorialização e hibridez pós-modernos” (:284; 328), e conclui que:  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 40

“hoje todas as culturas são de fronteiras (...) o artesanato migra do 
campo para a cidade; os filmes, os vídeos e canções que narram 
acontecimentos de um povo são intercambiados com outros. Assim, as 
culturas perdem a relação exclusiva com seu território, mas ganham 
em comunicação e conhecimento” (1997: 348). 

 

 

A noção de hibridismo usada por Canclini recebeu diversas críticas, entre as quais a de 

que o autor estaria vendo na migração uma “celebração quase apoteótica da 

desterritorialização” (Polar, 2002: 304) ou nivelando as profundas desigualdades 

sociais a uma questão de simples diferença (Moreiras, 2001: 314). Segundo este autor, o 

uso da noção de hibridismo por Canclini como um “conceito mestre para o pensamento 

social latino-americano e âncora epistemológica” para políticas culturais de defesa 

contra “múltiplos processos trans-estatais que a nova configuração do capital 

(capitalismo financeiro) tornou inevitáveis”, acabaria se transformando em um 

programa político, no sentido de que expressava também o “desejo das novas elites 

intelectuais de tomar o controle do presente” (:314). 20  

                   Afirmando que as “reificações ou essencializações da etnia e reificações 

que envolvem gênero ou identidade nacional não são boas do ponto de vista político 

porque parecem depender de uma inversão das posições hegemônicas contra as quais 

lutam”, Moreiras conclui que o conceito de hibridismo não pode ser usado “contra a 

reificação de identidades culturais, [pois] pode também produzir uma forma de 

reificação conceitual” (:313; 316).  

                   Entretanto, para escritores contemporâneos como Rushdie (1998) e Bhabha 

(1998), que vivenciaram a situação diaspórica de estar nos entrelugares e de falar da 

fronteira, o hibridismo pode ser performativo, transgressivo, “uma força criativa, capaz 

de abalar, desnaturalizar e mesmo derrubar as formações culturais hegemônicas” 

(Friedman, 2001: 12). 

                                                 
20 Nos termos de Canclini “talvez o tema central da política cultural de hoje seja como construir 
sociedades como projetos democráticos (...) em que a desintegração seja elevada à diversidade e as 
desigualdades (entre classes, grupos étnicos ou outros grupos) sejam reduzidas às diferenças” (apud 
Moreiras, 2001: 314). Segundo Moreiras, Kraniaukas (1992) também criticou o caráter ideológico da 
noção de hibridismo, no sentido de que os “processos de territorialização (desterritorialização e 
reterritorialização) que estabelecem os parâmetros de hibridização cultural” podem funcionar como um 
“disfarce ideológico para a reterritorialização capitalista” e mesmo um “processo de naturalização da 
exclusão do subalterno” (apud Moreiras, 2001: 315-16). 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 41

                   Outros conceitos foram usados na tentativa de explicar as sociedades latino-

americanas, como transculturação e heterogeneidade. O conceito de transculturação 

foi um neologismo criado por Fernando Ortiz na década de 1930 para falar dos contatos 

entre índios americanos, imigrantes europeus e africanos, de diversas etnias e culturas, 

transplantados ao Novo Mundo, onde se estabeleceram através de relações hegemônicas 

e subalternas. Segundo o autor 

 
 “o vocábulo transculturação expressa melhor o processo de transição 
de uma cultura para outra porque não implica somente em adquirir 
uma cultura diferente (vocábulo aculturação) mas implica 
necessariamente na perda, no desenraizamento de uma cultura anterior 
[e] significa a criação conseqüente de novos fenômenos culturais” 
(Ortiz, 1973).  

 

Criticado por Moreiras como um “conceito-chave de uma ideologia de integração 

social cujo objetivo principal era oferecer uma base imaginária para a construção do 

estado nacional-populista (...) que prevaleceu, na América Latina, de 1930 a 1980”, o 

conceito de transculturação foi recentemente recuperado por Pratt (1999). Segundo a 

autora 

 
“Localizar-se epistemologicamente na zona de contato é localizar-se 
no terreno do que Fernando Ortiz chamou de transculturação, para 
desafiar os modelos simplistas da difusão cultural. Grupos 
subordinados ou marginais não são simplesmente assimilados às 
culturas dominantes ou metropolitanas, dizia ele, mas fazem uma 
transculturação a partir das mesmas. Enquanto os povos periféricos 
não podem facilmente controlar tudo que emana dos centros 
decisórios, eles de fato determinam, em graus variáveis, o que vão 
absorver e com qual finalidade, quer se trate de objetos materiais ou 
idéias. A transculturação é inevitável – está na natureza do 
colonialismo que a colônia jamais possa reproduzir a pátria mãe – e 
imprevisível – ninguém pode controlar totalmente os signos” (:33-34). 

 

O conceito de heterogeneidade foi desenvolvido por Polar no final da década de 70 “em 

dupla relação de antagonismo e suplementaridade com a transculturação” com a 

função estratégica de realizar “a crítica da ideologia nacional-populista”. Para o autor, 

“do ponto de vista do que era heterogêneo em relação à articulação social dominante 

(as etnias indígenas no Peru), a transculturação era um instrumento de subordinação 

social poderosamente ameaçador, e não de redenção” (cf. Moreiras, 2001: 313-314). 

Segundo Polar (2000), não há síntese no discurso migrante, que 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 42

 “se constrói através de vários eixos assimétricos, incompatíveis e 
contraditórios, de uma forma não-dialética. Acolhe não menos de duas 
experiências de vida, que a migração, ao contrário do que  supõe o uso 
da categoria mestiçagem e em algum sentido do conceito de 
transculturação, não tenciona sintetizar num espaço de resolução 
harmônica (...) Contra certas tendências que querem ver na migração a 
celebração quase apoteótica da desterritorialização (...) o 
deslocamento migratório duplica (ou mais) o território do sujeito e lhe 
oferece a oportunidade de falar a partir de mais de um lugar ou o 
condena  a essa fala. É um discurso duplo ou multiplamente situado” 
(2000: 304). 

 

 

As inúmeras, recorrentes e válidas críticas aos conceitos de mestiçagem, hibridismo e 

transculturação não podem, entretanto, apagar a presença de mundos mestiços, visíveis 

na cena contemporânea, posto que a modernidade ocidental (para não falarmos em 

outras) construiu-se nessa relação histórica e geográfica de mundos em contato. Glissant 

(1996) retomou o conceito de mestiçagem, usado para pensar a interpenetração das 

culturas como formas híbridas e mestiças, para construir o conceito de crioulização, que 

ele distingue da mestiçagem no sentido de que a crioulização é um processo onde 

interagem o cultural e o lingüístico, com elementos heterogêneos e ambíguos e 

resultados imprevisíveis.  

 

                   Imprevisíveis foram também para Gruzinski (2001) os resultados dos 

contatos culturais entre índios e civilizados que contaminaram o coração da empresa 

colonial européia. O autor usa o conceito de mestiçagem cultural para entender a 

aceleração e a intensificação das misturas no(s) mundo(o) contemporâneo(s), “a mistura 

dos seres humanos e dos imaginários”, como um conceito capaz de dar conta das 

ambivalências e ambigüidades resultantes de “séculos de enfrentamento entre invasores 

europeus e sociedades indígenas, nos quais se misturaram colonização, resistências e 

mestiçagens”    (: 42;15).  

 

                   Cobrindo os cinco séculos de contato e luta entre europeus e ameríndios, 

com guerras e destruição de grande parte das culturas primitivas, o autor demonstra que 

esse contato produziu diversas formas de resistência ao colonizador, mas também 

diversas misturas ou mesclas culturais, de modo que a contaminação ou transformação 

das crenças indígenas gerou hibridações e mestiçagens, dando a feição do mundo atual. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 43

Nesse sentido, em pleno processo de globalização ou ocidentalização, vivemos em 

mundos mesclados e entre culturas mestiças. 21 

 

                   Para entender como se produzem essas mestiçagens, é preciso ir além das 

categorias fixas de pensamento, para enxergar as zonas de fronteira, zonas de contato 

(Pratt, 1999: 27;31), zonas de penumbra, zonas estranhas, “emblemáticas dos mundos 

intermediários” em questão (Gruzinski, 2001: 50). Essa postura exige abandonar as 

concepções há muito estabelecidas de cultura e identidade, como categorias fixas que 

não deixam margem para perceber os espaços intermediários, os sujeitos multifacetados 

e as identidades e culturas em transformação (:51-52).  

 

                   Do contexto da situação colonial ao contexto atual de mundialização da 

cultura, podem ser exaustivos os exemplos de mestiçagens culturais de todo tipo. 

Entretanto, nem sempre os seus diversos sentidos foram completa ou mesmo 

parcialmente esclarecidos pelos agentes envolvidos, apreendidos pelos autores dos 

diversos textos que os retrataram, interpretados pelos analistas que se debruçaram sobre 

eles. Como afirma Ginzburg (1987), há sempre um “resíduo de indecifrabilidade [em 

um registro escrito do mundo passado] que resiste a qualquer tentativa de análise” 

(:31). Mas isso não deve paralisar o trabalho da interpretação ou neutralizar o esforço 

analítico de dar sentido aos dados disponíveis, mesmo quando incompletos e refratários 

à análise.  

                   Essa interpretação deve permitir, ao lado ou além dos limites conceituais 

fixados na tradição científica, que se considere tanto os eventos quanto os conceitos 

produzidos nas margens, nos interstícios, nas fronteiras das disciplinas acadêmicas 

rigorosa e poderosamente constituídas.  

 

                                                 
21 Indo além, o autor defende a tese de que “vários traços característicos das sociedades indígenas da 
América provêm da península ibérica e não do distante passado pré-hispânico...” (2001: 26). No Brasil, 
exemplos de sincretismos religiosos analisados por Mello e Souza (1995) e Vainfas (1992, 1995, 1999) 
enquadram-se no conceito mais amplo de mestiçagem cultural de crenças e ritos, conforme analisamos no  
Capítulo 5.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 44

3. entre fronteiras: identidades e culturas na modernidade... 
 
 

 
 
“O paradoxo central da política étnica no mundo atual é 
que seus vínculos primordiais (linguagem, cor da pele, 
vizinhança, parentesco) tornaram-se globalizados, isto é, 
sentimentos cuja maior força é sua capacidade de 
incendiar a intimidade em uma forma política e 
transformar a localidade em um palco de identidade, se 
espalham por vastos espaços irregulares, à medida em 
que os grupos se movimentam e ainda permanecem 
ligados uns aos outros através de sofisticadas 
capacidades da mídia. Isso não significa negar que esses 
vínculos  primordiais são muitas vezes o produto de 
tradições inventadas (Hobsbawm & Ranger, 1983) ou 
afiliações retrospectivas, mas enfatizar que, por causa da 
interação disjuntiva  e instável do comércio, da mídia, da 
política nacional e das fantasias do consumidor, a 
etnicidade, outrora um gênio contido na garrafa de uma 
espécie de localidade (embora ampla), tornou-se agora 
uma força global que desliza continuamente dentro e 
através das fissuras entre os estados e as fronteiras” 
(Appadurai, 1996: 41). 
 
 

 

                   A questão da identidade está na ordem do dia. A ênfase nas diferenças reais 

ou imaginárias, nas divisões que recortam a estrutura social, traz em seu bojo a busca 

por afirmação de identidades elaboradas cotidianamente por pessoas, grupos ou 

coletividades mais amplas, como argumenta Cavalcanti (1999) sobre a construção de 

identidades no campo da agricultura de exportação no nordeste brasileiro. 

 

                   Nesse novo contexto de explosão das identidades, de processos de 

identificação e formas de reivindicação, é especialmente no mundo urbano que 

explodem os conflitos étnicos, as afiliações são feitas e desfeitas, as desigualdades estão 

claramente expostas, visíveis e tangíveis, e os discursos favoráveis ou contrários à 

igualdade ou diferença se amplificam.  

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 45

                   Isso não significa que as metrópoles estejam isoladas dos outros campos de 

interação, desde as pequenas cidades dentro de um mesmo país, até os lugares mais 

distantes, nos quais e através dos quais, as pessoas interagem com a cidade, como os 

espaços extraterritoriais e transnacionais. Muito pelo contrário, alguns analistas tendem 

a crer que o mundo atual está completamente conectado em todos os lugares e em todos 

os aspectos, está globalizado, e alguns estão convencidos de que esse processo é tanto 

inevitável quanto irreversível. Algumas teorias defendem a existência de contrafluxos 

que procuram resistir a esse processo hegemônico, funcionando como cabo de força que 

tenta equilibrar a situação ou pelo menos diminuir os efeitos dos graus de desigualdade 

presentes nesses novos contextos. 

 

                   Uma das questões mais importantes na discussão da identidade é a questão 

acerca de “quem, por que, para quem e para que está reivindicando o direito à 

identidade”. Quais são os fatores, as diferenças subjetivas/objetivas que os atores vão 

levar em conta ao construir esses limites ou fronteiras, para construir uma autodefinição 

ou auto-atribuição de sua diferença? A questão que para Barth era: como os grupos 

étnicos conseguem manter os limites que os distinguem dos outros? é hoje, segundo 

Pierucci (1999): como e por que os grupos hoje produzem e reproduzem a diferença, 

qualquer diferença, ad infinintum, construindo, demarcando, aumentando os limites que 

os distinguem (ou pelos quais se distinguem) dos demais grupos?   

                   Segundo Boaventura Santos (1993) “quem pergunta sobre a identidade 

questiona suas estruturas hegemônicas”. As identidades são plurais, obcecadas pela 

diferença e pela hierarquia de distinções. Identidades culturais são identificações em 

curso. Assim, é de fundamental importância conhecer “quem pergunta pela identidade, 

em que condições, contra quem, com que propósitos e com que resultados” (:31-32). 

Interesses políticos, práticas sociais e ideologias racistas, étnicas ou universalistas estão 

presentes nos processos de afirmação ou negação, auto-afirmação das diferenças étnicas 

e/ou – às vezes ao mesmo tempo – reivindicação de direitos políticos e sociais 

universais (Bauman, 2001).  

                   Essas considerações nos trazem a questão da politização da etnicidade 

(Tambiah, 1997) e da identidade (Viegas, 1994) ou de guerras de identificação 

(Bauman, 2001). Segundo este autor 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 46

“em vez de falar sobre identidades herdadas ou adquiridas, melhor 
seria, para ficarmos mais próximos da realidade de um mundo 
globalizado, falar de identificação, uma atividade incessante, sempre 
incompleta, infindável, e que não se fecha, na qual estamos todos 
engajados, por necessidade ou escolha” (:129).  

 

Bauman sugere que o “crescimento espetacular do discurso da identidade” no mundo 

atual tem relação com o “desejo de reconhecimento” de grupos minoritários, que 

detonam processos políticos em que exigem direitos humanos de justiça e igualdade – 

como o “direito a uma identidade separada” – e direitos políticos que implicam na 

“construção, negociação e afirmação da identidade” (2001: 121,129). 

                   A contribuição de Barth na discussão dos processos de afirmação e/ou 

manutenção da identidade é bem conhecida (Barth, 2000). Seu conceito de grupo étnico 

leva em consideração o constante movimento de construção de fronteiras ou limites dos 

grupos étnicos como limites organizacionais, culturais e políticos a partir dos quais 

determinados grupos distinguem-se uns dos outros. Em grupos aparentemente isolados, 

seria possível delinear de forma relativamente simples os atributos utilizados para 

definir um grupo étnico. Entretanto, Barth já observava, na década de sessenta, que não 

existem isolados naturais e que as zonas limítrofes são áreas de contato e interação ou 

zonas de fronteiras (Hannerz, 1997: 16).  

                  A idéia de que a fronteira étnica é “portátil [isto é] livre dos 

constrangimentos territoriais” (Lask, na Introdução a Barth, 2000: 21) mudou a ênfase 

das culturas de grupos fechados e isolados para a análise das zonas fronteiriças ou zonas 

de contato (Pratt, 1999), não mais vistas como limites entre culturas e grupos, mas como 

espaços intermediários, intersticiais, compartilhados e negociados, entrelugares de 

produção de identidades e diferenças (Bhabha, 1998), espaços de circulação das 

culturas híbridas (Canclini, 1997), dando lugar ao aparecimento de culturas nômades, 

culturas migrantes, influenciando decisivamente as políticas identitárias e nos debates 

atuais sobre o multiculturalismo. 

                   Diversas pesquisas e relatos acerca dessa zona de fronteira foram 

produzidos nas duas últimas décadas no campo das ciências culturais e dos estudos 

sociais. 22  

                                                 
22 Segundo Appadurai (1997), a produção de translocalidades é cada vez mais real no mundo pós-
moderno, incluindo as “zonas de fronteiras, zonas turísticas, zonas de livre-comércio, campos de 
refugiados, albergues de imigrantes, bairros de exilados e trabalhadores imigrantes”, além de “muitas 
cidades que também estão se tornando translocalidades” (:36). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 47

                   Esses estudos analisam as interações locais, nacionais e transnacionais que 

se produzem em espaços de fronteiras políticas, propriamente falando, ou de fronteiras 

étnicas ou culturais, onde as diferenças étnicas, culturais, lingüísticas podem ser usadas 

como formas de exclusão ou de não-aceitação. 23  Mas é também nesses espaços 

intersticiais que a questão da agency pode ser colocada e acionada pelos grupos 

excluídos, no sentido de contrafluxo à corrente dominante ou hegemônica de relações e 

representações (Hannerz, 1997). 24  

 

                   Tal problemática é discutida por Agier acerca das identidades étnicas e 

culturais construídas por grupos sociais que, na tentativa de afirmar suas especificidades 

e estabelecer fronteiras étnicas claramente delimitadas, reproduzem no contexto da 

modernidade retóricas identitárias ou declarações de identidade através de processos 

recorrentes de inovações, invenções e mestiçagens (2001: 11). Analisando a relação 

entre identidade e cultura no contexto contemporâneo, Agier parte da questão 

identitária de uma perspectiva antropológica, na qual a mundialização dos processos 

culturais contemporâneos deslocou “as fronteiras territoriais locais e a relação entre 

lugares e identidades e dissociou lugares e culturas”, [de modo que] os sentimentos de 

perda de identidade são compensados pela criação de novas retóricas identitárias”. 25 

Criticando a noção de identidade como abrigo virtual (Lévi-Strauss: 1977), o autor 

afirma que se existem razões para a identidade “é preciso procurá-las nos limites, nas 

fronteiras, nos contatos” e, como Barth enfatizou, na alteridade, posto que a identidade 

é um conceito mais proveitoso se analisado de modo “contextual, relacional, 

construtivista e situacional” (Agier, 2001: 9). 26  

                                                 
23 Ver, entre outros,  Alvarez Jr. (1995); Canclini (1997) e Rosaldo (1988).  
24 Segundo Hannerz, para sobreviver nessas inseguras zonas intersticiais, e mesmo para nelas prosperar, é 
necessário uma certa agilidade e criatividade, o que implica na “organização dos recursos disponíveis” 
em “combinações inovadoras” e “deslocamentos situacionais” (1997: 22). A questão da agency é também 
referida por Matory (1999) acerca da construção de “identidades transatlânticas” como as identidades 
Yorubá e Jeje, e por Agier (2001) acerca da construção da identidade negra entre os participantes do 
Bloco Ilê Aiyê. Baseando-se em diversos trabalhos recentes que apontam a existência de “comunidades 
culturais, econômicas, políticas e sociais que transcendem, transbordam e atravessam as fronteiras de 
múltiplas nações”, Matory dedica-se à “reteorização da diáspora africana” e dos conceitos de nação e 
transnacionalismo, a partir das noções de comunidades imaginadas (Anderson, 1989) e transnacionalismo 
e globalização (Appadurai, 1996; Hannerz, 1997; entre outros).  
25 Agier (2001: 7) destaca a importância, para se realizar a “crítica da identidade cultural”, de considerar 
os “lugares” social e intelectual do antropólogo, que lhes permita realizar uma investigação “negociada” 
no campo, utilizando-se de “ferramentas teóricas atualizadas para dar conta da relação contemporânea 
entre identidade e cultura”. 
26 No Brasil, os estudos pioneiros de Cardoso de Oliveira (1972, 1976) sobre processos de identificação 
étnica já salientavam, seguindo Barth, o caráter contrastivo, processual e relacional da identidade. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 48

                   Nessa abordagem contextual, não existe definição de identidade em si 

mesma. Os processos identitários não existem fora do contexto, são sempre relativos a 

algo específico que está em jogo, como o acesso à terra, ao mercado de trabalho ou a 

determinados privilégios (Barth, 2000). O estudo de Agier sobre a invenção de uma 

identidade negra e africana pelos participantes do bloco carnavalesco Ilê Aiyê na Bahia 

é exemplar: os membros do Bloco Ilê Aiyê reconstituíram as origens africanas de sua 

identidade negra, recriando uma tradição, apoiados por lideres religiosos, intelectuais e 

– inclusive – pesquisadores (Agier, 2001: 13-17). 27 

                   Como vimos, a maioria dos estudos citados defendem uma posição crítica 

em relação às essencializações e reificações que definiam a identidade como algo fixo, 

imutável, primordial e pré-determinado. Vista agora como um “modo de ação e de 

representação” (Cohen, apud Guibernau e Rex, 1997: 4) ou como um caldeirão de 

enunciados ou de declaração de identidades (Agier, 2001: 10), a identidade é múltipla, 

inacabada, instável, sempre em construção, criação ou inovação. Entretanto, ao mesmo 

tempo em que as ciências sociais desconstroem uma visão primordialista e essencialista 

da identidade, os grupos a reconstroem de modo absoluto, autêntico e atemporal (2001: 

10).  

                   No mundo contemporâneo as identidades – representações do sujeito ou do 

grupo social ao qual se julga pertencer – são múltiplas e flexíveis, construindo-se no 

jogo político da diferença. É nesse contexto que emergem, nos mais diversos lugares do 

mundo, movimentos étnicos, raciais, regionais, religiosos que reconstroem identidades 

pretensamente originárias e enraizadas no tempo, representadas como homogêneas e 

localizadas em um território definido. É nesse contexto que devemos pensar as 

identidades (étnicas, culturais, sociais, religiosas), que podem estar dentro ou fora, ou 

ainda nos interstícios dos limites culturais e fronteiras políticas, assim como as retóricas 

identitárias produzidas pelos grupos. 28  

                                                 
27 Exemplos de novas narrativas identitárias são: a construção da identidade cultural entre os habitantes 
negros de uma cidade do litoral colombiano, que procuram reproduzir, a partir das práticas carnavalescas, 
fragmentos da cultural regional que eles unificam e transformam em elementos-suporte de identidade no 
contexto urbano (Agier: 24-27); a construção das identidades Iorubá e Jeje como resultados recentes de 
um processo de invenção produzido através dos contatos entre os “retornados à África” e os espaços 
territoriais e culturais localizados entre a África e as Américas no período da modernidade (Matory, 
1977); discursos identitários de populações negras hoje residentes na Inglaterra, acerca de sua origem 
histórica (Gilroy, 2001). 
28 Esse processo de criação de novas  identidades ou de reformulação de identidades que estavam 
adormecidas está presente também na etnologia brasileira contemporânea, especialmente entre índios da 
Amazônia e do nordeste brasileiro. Diversos rótulos foram utilizados para falar desse processo – 
etnogênese, novos movimentos de territorialização, emergência de novas identidades ou reinvenção da 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 49

                   Nos exemplos citados por Agier, percebemos as articulações, mesmo que 

conflituosas, entre o local e o global, que permitem desvendar as relações, ao mesmo 

tempo particulares e universais, entre identidade e cultura. Segundo o autor, o trabalho 

de fabricação das identidades culturais é possível, no mundo contemporâneo, devido a 

dois tipos de exacerbação na identidade e na cultura: 

 

a) o caráter reflexivo da identidade, diante da enorme diversidade presente no mundo; 

b) o aspecto declarativo da cultura, que permite criar eficientes narrativas simbólicas, 

capazes de recriar os fundamentos de uma comunidade (racial, étnica, cultural) 

(2001:23). 

                   Posto que as sociedades contemporâneas estão sempre abertas às influências 

culturais, as culturas locais articulam-se em um amplo circuito de trocas culturais, de 

onde emergem identidades múltiplas e multifacetadas, fabricadas incessantemente 

através de processos de criação, inovação ou invenção, de modo que o retorno à etnia 

atualiza – de fato – a hibridez dos processos culturais contemporâneos  (2001:7). Como 

afirma Agier: 

 
“híbrida ou mestiça, a cultura encontra-se dominada, mais do que 
nunca, pela problemática da identidade (...) A identidade cultural 
tornou-se um lugar comum das novas formas do político, fonte de 
mobilização popular em zonas rurais e urbanas [e especialmente] os 
meios urbanos podem ser fatores de encadeamento ou reforço dos 
processos identitários. A cidade multiplica os encontros de indivíduos 
que trazem consigo seus pertencimentos étnicos, suas origens 
regionais ou suas redes de relações familiares ou extrafamiliares [e é o 
lugar onde nascem] novas etnicidades, para as quais o espetáculo da 
diferença cultural se torna não somente um objeto identitário, mas 
também um recurso político e econômico para indivíduos e redes à 
procura de um lugar na modernidade”.(2001: 7-9, 21-22). 

 

                                                                                                                                               
etnia – através dos quais índios emergentes, índios misturados, caboclos descendentes de índios 
reapropriam-se de elementos culturais já esquecidos e signos diacríticos antes desvalorizados para falar de 
si próprios como autênticas etnias e exigir maior participação na cena política. Na ausência de dados 
“objetivos” para afirmação da identidade, como documentos que comprovem a posse ancestral da terra ou 
a continuidade “histórica” com seus ancestrais, e mesmo na ausência de “sinais diacríticos” e traços 
culturais indígenas, os novos índios do nordeste afirmam sua identidade através de processos de auto-
identificação, e reivindicam o direito de serem reconhecidos como tais. Oliveira Filho (1998), Grünewald 
(1994) e Barreto (2000) dedicaram-se à análise da etnicidade indígena de uma perspectiva política, a da 
construção de “novas” identidades indígenas surgidas no nordeste nas últimas décadas, através das quais 
novos – ou renovados – atores políticos e sociais reivindicam o direito à “distintividade cultural” 
(Oliveira, 1998: 48), à posse de um território pretensamente original e, enfim, a uma história e destino 
próprios, de cujas decisões desejam participar.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 50

4. vida cotidiana e sociabilidade festiva na modernidade 
 

 
 
“Hoje duas coisas parecem ser modernas... a 
análise da vida e a evasão da vida (...) Modernos 
são móveis antigos e neuroses recentes...”(von 
Hoffmannsthal, 1893; apud McFarlane, 1998: 55).  

 
 

 

                   A frase do pensador alemão do século XIX está muito próxima das idéias de 

Georg Simmel acerca das contradições da modernidade. Nascido no coração de Berlim, 

em um período de grande efervescência da vida urbana moderna, Simmel viveu as 

contradições do seu tempo e tentou explicá-las através de um pensamento complexo, 

tanto quanto ambíguo. A recuperação da obra de Simmel pelos cientistas sociais quase 

um século depois de escrita (assim como o “gigantismo” de Weber nos últimos vinte 

anos) comprova que as lições e as contradições acerca da modernidade estão presentes 

no pensamento e na vida contemporânea e que as ciências sociais, para dar conta das 

constantes transformações do mundo atual, precisam recriar-se continuamente. Como 

produtores e produto, atores e expectadores dos cenários construídos nesse contexto, 

estamos todos mergulhados no processo de viver a modernidade e, ao mesmo tempo, 

refletir sobre ela e tentar entendê-la e explicá-la – ou melhor, representá-la – como um 

momento específico do mundo que ajudamos a construir e no qual vivemos.  

 

                   As contradições da vida urbana moderna, entre o excesso de novos signos e 

informações e a aparente escassez das formas de reciprocidade, ao lado do 

desvanecimento dos sentimentos de pertencimento, foram analisadas por Simmel há um 

século e permanecem extremamente atuais. Entre os temas recorrentes tratados pelo 

autor, destacamos três: as inquietações da modernidade, as contingências da vida urbana 

metropolitana e os fenômenos de sociabilidade ou sociação, nos quais as questões de 

reciprocidade, solidariedade e conflito têm importância central.  

 

                   A modernidade de Simmel aparece na flexibilidade e plasticidade com que 

buscava escapar da rigidez dos sistemas fixos de pensamento para entender o mundo 

moderno como transitório e inconcluso, sempre em relação e transformação, onde o 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 51

contingente e o superficial, a pluralidade, a possibilidade e o talvez abrem caminhos 

diversos para o conhecimento do presente. Daí seu interesse por novos objetos de 

análise, muitos considerados de pouco valor ou interesse acadêmico: moda, adorno, 

coqueteria, amizade, amor, solidão, segredo (Waizbort, 2000).  

 

                   Simmel foi o primeiro sociólogo da modernidade (Frisby, 1992). Segundo 

Featherstone (1997), ele identificou a condição moderna, na virada do século [XX], 

como a “dificuldade de lidar com o excesso de produção da cultura objetiva, de 

assimilar [essa produção] conferindo-lhe um significado” (:20). Esse acúmulo 

exagerado de cultura objetiva na modernidade impossibilitaria assimilar e sintetizar o 

conhecimento de modo significativo (:66), posto que, para Simmel, “tudo hoje se 

arroga ter um valor cultural” (1996: 106).  

 

                   Sua análise da cultura e da sociedade moderna relacionou a metrópole com 

a economia do dinheiro e a atitude blasé dos indivíduos diante do excesso de 

informações objetivas presentes no cenário urbano (1979: 15-16). A metrópole moderna 

foi descrita pelo autor como um espaço de heterogeneidade, diversidade e 

complexidade, onde a velocidade dos movimentos, o trânsito e a circulação entre 

diferentes grupos e meios sociais estariam levando à destruição dos laços originais que 

ligavam os sujeitos em suas comunidades de origem, produzindo um individualismo 

exacerbado que, se por um lado rompia com a rigidez dos sistemas tradicionais, 

combinando com as idéias de liberdade e igualdade, por outro lado produzia um efeito 

extremamente desagregador, rompendo com os valores tradicionais e com as redes de 

reciprocidade mantidas pelos migrantes em seus lugares de origem (Velho, 2000).  

                   Simmel percebeu, melhor do que qualquer analista da sociedade do seu 

tempo, que a matéria da sociologia – a vida em grupo – é altamente fluida e 

perfeitamente moldável por interesse, desejo ou vontade dos sujeitos em interação. Para 

o autor “o presente é por demais repleto de contradições para ficar estático [e] talvez 

essa ausência de forma seja a forma apropriada à vida contemporânea”. Sendo a vida 

moderna uma espécie de forma sem forma, a imersão em uma sociabilidade lúdica como 

afirmação da vida pode ser uma resposta às contradições da vida moderna, propiciando 

um “sentimento de imersão e perda do eu na imediatez das experiências” 

(Featherstone, 1997: 66).  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 52

                   Simmel definiu sociabilidade como a “forma autônoma ou lúdica de 

sociação”, uma forma de interação entre iguais, sem qualquer propósito objetivo ou 

conteúdo determinado, onde a conversa e o lúdico tornam-se um fim em si mesmo; para 

tornar possível o jogo da sociabilidade, os indivíduos devem de despojar dos conteúdos 

objetivos e subjetivos que os definem na estrutura social mais ampla, e entregar-se ao 

jogo lúdico e afetivo da interações, ao impulso da sociabilidade (Featherstone, 1997; 

Simmel, 1983: 168). Como forma pura, a sociabilidade não teria objetivos, interesses ou 

resultados exteriores ao puro jogo da interação, pois se existem  

 
 
“interesses e necessidades específicas [que] fazem com que os homens 
se unam em associações econômicas, em irmandades de sangue, em 
sociedades religiosas, em quadrilhas de bandidos, todas essas 
sociações se caracterizam por um sentimento, entre seus membros, de 
estarem sociados e pela satisfação derivada disso; sociados sentem a 
formação de uma sociedade como valor, são impelidos para essa 
forma de existência (...) os limiares da sociabilidade são transpostos 
quando os indivíduos interagem motivados por propósitos e conteúdos 
objetivos...” (:168, 171).   

 
 

Mas a interação social inclui também um campo no qual se exercem as diferenças, as 

lutas pelo poder, as disputas em torno de prestígio, que permitem o reconhecimento das 

diferenças e do conflito social. Fatores de dissociação (ódio, inveja, necessidade, 

desejo) podem levar a uma interação, mesmo que conflituosa, entre os indivíduos, o que 

confirma a tese simmeliana de que o conflito é também uma força integradora, uma 

forma de sociação (:122-126). Como afirmou Simmel 

 
“os instintos eróticos, os interesses objetivos, os impulsos religiosos e 
propósitos de defesa ou ataque, de ganho ou jogo, de auxílio ou 
instrução e incontáveis outros, fazem com que o homem viva com 
outros homens, aja por eles, com eles, contra eles (...) para influenciar 
os outros e ser influenciado por eles...” (Simmel, 1983: 165). 

 

Se toda socialidade é conflitiva e toda harmonia é fundada na diferença (Maffesolli, 

1984: 39), é na vida coletiva cotidiana que a sociabilidade se manifesta de forma 

concreta, onde “o lúdico não é divertimento de uso privado, mas efeito e conseqüência 

de toda socialidade em ato” (:44-5). Através da localidade do território, da vizinhança, 

do interior, esboçam-se modos de solidariedade específicos, nos quais a 

complementaridade ou a troca são elementos estruturais da socialidade” (:41). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 53

                   Festa ou festas: singulares ou plurais, idênticas ou diversas, arcaicas ou 

atuais? Conforme Sanchis (1992: 16), 

 
 
“O calendário de festas não assinala, ao longo dos anos, decrepitude, 
nem mesmo estaciona. Por uma que desaparece, reforçam-se dez, e 
quantas novas festas surgem, um pouco por toda parte! As mesmas? 
Ou semelhantes? Não completamente. E se desaparecem algumas 
particularidades, criam-se outras e estabelece-se nova diversificação”.  

 

 

Dos escritos de Durkheim e Mauss sobre festas e rituais, passando por Dumézil, 

Caillois, Girard, Bataille, Eliade, Duvignaud, entre outros, a festa é proteiforme e 

polissêmica, permitindo diferentes interpretações: referida como efervescência e 

comunhão coletiva ritualizada (Durkheim, 1989 [1912]), transgressão do sagrado e 

regeneração do social através do sacrifício, (re) encontro entre o homem e natureza 

(Caillois, 1970 [1950]), mas também como ruptura, destruição, desordem e rebeldia 

(Duvignaud, 1983), repetição simbólica de atos memoráveis, reforçando a coesão social 

(Poitrineau, 1976). 29 A festa é tudo isso: o social, o não-social, o anti-social 

(Duvignaud,1983: 69). O carnaval é a festa no sentido pleno. 

                   Conforme Caillois a festa seria, em qualquer sociedade humana, um 

paroxismo em oposição à vida cotidiana (Almeida, 1994: 154). Peter Burke (1989) 

demonstra que a festa era o cenário mais importante da cultura popular européia 

tradicional, incluindo aí as festas de família (como o casamento) e as festas de 

comunidade (como a festa do santo padroeiro da cidade ou paróquia), além das festas 

anuais comuns a toda a Europa (como a Páscoa, o Natal, o Ano-Novo e o Carnaval). 30  

 

                                                 
29 Partindo desses autores, Jaime de Almeida (1994) realiza uma pequena síntese histórica das festas 
através do tempo, demonstrando como a oposição tradicionalmente estabelecida entre o tempo do 
trabalho (e da vida cotidiana) e o tempo das festas é progressivamente esvaziada, ao longo dos séculos, 
nas sociedades ocidentais industrializadas, sendo substituída pela oposição entre tempo do trabalho (nas 
fábricas, nas empresas) e tempo de lazer (das férias gozadas individualmente ou com a família) (:155-
156). Dumazedier (1964) aponta esse processo no qual o tempo de lazer ganha terreno gradativamente 
sobre o tempo de trabalho e sobre o tempo da festa. Diluída na vida cotidiana, a festa cede seu espaço 
tradicional a outros espaços, muitos deles de ordem privada, e aos mass media.  
30 As festas na sociedade tradicional se opunham à vida cotidiana, apresentando-se como “ocasiões 
especiais em que as pessoas paravam de trabalhar, comiam, bebiam e consumiam tudo o que tinham (...) 
era uma época de desperdício, justamente porque o cotidiano era uma época de cuidadosa economia” 
(Burke, 1989: 202). As pessoas usavam suas melhores roupas e objetos (jarras, copos e pratos decorados) 
que comumente guardavam para as ocasiões festivas.  
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 54

                   Para alguns autores a festa é funcional, utilitarista, enquanto para outros não 

se encaixa muito bem nas explicações funcionais. Poitrineau (1976) reforça a posição de 

Duvignaud (1983) de que a festa se torna “pura solenização, mecanismo de afirmação 

de uma determinada ordem moral e social (...) e se distancia dramaticamente da 

verdadeira festa” (Cf. Almeida, 1994: 169). Sanchis (1992) resgatou, a partir de 

Durkheim, a dupla função libertadora da festa, de recreação lúdica e recriação do 

mundo, e destacou seu lugar fundamental na vida das camadas populares urbanas e 

rurais, como um momento de encontro ou reencontro entre os indivíduos e grupos. 

                   Usado em diversos momentos da história das sociedades para cobrir 

múltiplas manifestações concretas e diversos sentidos locais, o termo festa é 

essencialmente ambíguo e impreciso. Buscando ultrapassar os usos e sentidos 

particulares do conceito, Guarinello (2001) propõe que abandonemos as visões 

históricas, fenomenológicas ou tipológicas para analisar a festa como “parte de uma 

estrutura do cotidiano de todas as sociedades humanas, como um produto necessário 

desse cotidiano” (:971). Assim, longe de se opor ao cotidiano, a festa estaria totalmente 

integrada à vida cotidiana, pensada como um “tempo concreto de realização das 

relações sociais” (:971). Como um campo social de produção e negociação de 

identidades sociais, a festa também produz conflitos, tensões, posto que “a identidade 

[produzida na festa] não é homogênea nem uniforme (...) a festa não apaga as 

diferenças, mas antes une os diferentes” (:973). Em síntese, 

 
“Uma festa é sempre uma produção do cotidiano, uma forma de ação 
coletiva que se dá num tempo e lugar definidos e especiais, 
implicando a concentração de afetos e emoções em torno de um objeto 
que é celebrado e comemorado, e cujo produto principal é  a 
simbolização da unidade dos participantes na esfera de uma 
determinada identidade. Festa é  um ponto de confluência das ações 
sociais cujo fim é a própria reunião ativa de seus participantes. Festa, 
portanto, produz identidade (...) Festa é um trabalho coletivo da 
sociedade sobre si mesma” (2001: 972-74). 

Há uma estreita relação entre festa e ritual, estejam esses eventos ligados a um campo 

religioso (Gluckman, 1966) ou comunicativo (Leach, 1972), ou tomados como modo de 

ação social (Turner, 1974 [1969], 1967), de comunicação (Leach, 1972) ou performance 

(Tambiah, 1985). Festas e rituais têm sido analisados, por muitos autores, como 

suportes da identidade social de diferentes grupos urbanos ou rurais (Galvão, 1976; 

Sanchis, 1992; Silva, 1997; Amaral, 2002, entre outros).  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 55

                   Festas populares são fenômenos simbólicos excepcionalmente ricos para 

uma análise social da vida cotidiana (Sanchis, 1992; Machado Pais, 2003), 

especialmente quanto à relação entre a sociabilidade festiva e a dinâmica das festas em 

determinados espaços urbanos, produzindo identidades vinculadas a esses espaços de 

sociabilidade (Firmino da Costa, 1999; Cordeiro, 2001; Costa, 2002; Cavalcanti, 2002).  

                   Partindo do mote constantemente repetido “No Brasil tudo acaba em festa”, 

Amaral (1998) relaciona as variadas formas de festejar dos brasileiros com os temas 

mais amplos da cultura brasileira e da identidade nacional. Como um elemento 

constitutivo do modo de vida brasileiro ou como “expressão e síntese de um ethos 

brasilicus”, a festa se apresenta com três aspectos principais, complementares entre si: 

como expressão cultural dos valores do povo, como modelo de ação popular de grupos 

específicos, e como espetáculo turístico.  

                   Pensada como um fato social total (Mauss, 1974 [1923-24]), capaz de 

operar uma síntese de mediações, a festa brasileira realiza a comunicação entre 

diferentes dimensões culturais, categorias e símbolos. Como um modo de ação coletiva, 

estabelece a mediação entre utopia e ação social transformadora, contribuindo para a 

construção da cidadania entre os grupos subalternos. 31  

                   Entretanto, a festa não é a mesma para todos os grupos que dela participam. 

A mistura entre elementos sagrados e profanos, tradicionais e modernos, públicos e 

privados, assim como a sobreposição de funções (comemoração e recreação, trabalho e 

lazer), práticas (comer, beber, dançar, namorar, viver), objetivos e sentidos (integrar 

pessoas e mundos diversos, transmitir valores e crenças, reforçar identidades, recriar 

tradições, trocar informações e conhecimentos, colocar em circulação símbolos 

socioculturais, consolidar relações, atualizar a esfera de reflexividade e autoconsciência 

do grupo, mobilizar para a ação coletiva, negociar com esferas mais amplas, redes ou 

instituições, incluir e/ou excluir outros grupos), demonstram que a festa tem variadas 

formas e conteúdos, múltiplos sentidos e funções, e se realiza através de diversas 

práticas culturais cotidianas. 

                    

                                                 
31 Segundo Amaral (2000), as festas podem, em contextos urbanos ou rurais, expressar valores e crenças 
de diferentes grupos sociais, mobilizar pessoas e recursos, “comemorar acontecimentos, reviver tradições, 
criar novas formas de expressão, afirmar identidades, dramatizar situações e afirmações populares” 
(:257). A festa é ritual, divertimento e ação política (:260). Como fato social total, a festa engloba as 
esferas do sentido, transcendência, política, lazer, estética, tradição, trabalho, etc (:262)  [expressando] 
estilos de vida, visões de mundo e identidades” dos grupos que as realizam (:265).  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 56

                    A análise da vida cotidiana vivida na periferia das grandes cidades 

contemporâneas traz para o centro da cena o que estava nas margens, nos interstícios, 

nos “espaços liminares de diferenciação e inovação” e os sujeitos que “estando à 

sombra, são essenciais” (Costa, 2000: 876). Não podemos esquecer o papel central das 

mulheres na vida familiar, esse “mundo silenciado, gerador de práticas” cotidianas e 

rotineiras (entreajuda, cooperação entre parentes e vizinhas), além de outros atores que, 

mesmo com uma “participação periférica, participam ativamente da vida social” 

(:880). Assim, o que caracteriza a vida cotidiana são os eventos mais rotineiros do dia a 

dia, principalmente na esfera doméstica e feminina, que tem sido sempre deixada de 

lado como menos importante. É quando se estuda a vida cotidiana que esses aspectos 

menos valorizados se tornam mais importantes (Featherstone, 1997: 82-86) 

 

                   Segundo Featherstone podemos destacar como características da vida 

cotidiana:  

1) a ênfase nos acontecimentos diários, na rotina, nas experiências repetitivas, que não 

são mais percebidas nas crenças e nas práticas; universo mundano, ordinário, sem 

grandes acontecimentos extraordinários; 

2) o papel das mulheres na execução das tarefas cotidianas necessárias para a 

reprodução e a manutenção das atividades básicas que sustentam outros  mundos; 

3) a ênfase no presente, com um sentido de imersão não-reflexiva nas experiências e 

atividades mais cotidianas; 

4) a ênfase no sentido não-individual de se estar junto em atividades comuns, 

espontâneas, que estão fora ou nos interstícios dos campos institucionais; ênfase na 

sensualidade comum, em estar com os outros em uma sociabilidade frívola, lúdica; 

5) a ênfase no conhecimento heterogêneo, na mistura desordenada de muitas línguas; 

onde a fala e o mundo das vozes são mais valorizados que a linearidade da escrita  

(1997: 82; itálicos acrescidos). 32 

                                                 
32 No campo de interações entre o culto, o popular e o massivo, o autor resgata a importância das feiras 
públicas e populares como “espaços de hibridização e de exotismo”, como (1) espaços abertos do 
mercado, para trocas comerciais locais, nacionais e internacionais; (2) espaços de prazer: locais, festivos, 
comunais, fora do mundo real. Funcionando não apenas como “guardiãs das tradições locais, mas também 
como espaços de transformação da tradição popular pela interseção de diferentes culturas”; como 
“agências de pluralismo cultural”, levando ao rompimento de hábitos provincianos e tradições locais. 
Enfim, como “precursoras, ao ar livre, das lojas de departamento e exposições universais (fim do XIX), 
menos domesticadas e controladas, as feiras locais serviram também às experiências estéticas (...) das 
classes médias emergentes” que aos poucos se apropriavam dos espaços de desordem ordenada das 
camadas populares (carnaval, feiras espetáculos públicos), e que hoje se reproduzem na forma de parques 
temáticos, shopping centers, lugares de diversão (e de sociabilidade) em geral. Thompson (1987) também 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 57

                   Como suportes de identidades e espaços, por excelência, de sociabilidades 

cotidianas, de atividades lúdicas e experiências comunitárias, de diversão e 

reflexividade, de manutenção e circulação de valores locais e e globais, individuais e 

coletivos, as festas são, ao mesmo tempo, antigas e modernas. Festas populares como as 

fallas valencianas (Costa, 2002) colocam em ação, através da sociabilidade festiva 

produzida em uma esfera pública alternativa, um campo de interação dialógica entre a 

tradição festiva e vida moderna, atualizando a experiência cotidiana dos seus 

participantes e dissolvendo qualquer dicotomia rígida entre  tradição e modernidade. 33 

A sociabilidade festiva é, portanto, central para a transmissão da tradição e, ao mesmo 

tempo, um espaço produtor de relações, valores e experiências extremamente atuais.  

                   Sendo a sociabilidade um dos traços característicos da vida cotidiana, 

“aberta à exploração igualitária de ludicidade e do prazer com o outro” (Simmel, 

1983: 172), torna-se um conceito central para o entendimento das relações entre os 

moradores de uma localidade de bairro. A imersão no cotidiano, em suas emoções, em 

sua dimensão espacial local, coloca em cena os rumores de diferentes vozes, os ruídos 

de muitas atividades, os movimentos das práticas cotidianas, pois se “é na vida mais 

concreta que existe mais socialidade” (Maffesolli, 1984: 61), é no contexto da cidade, 

matriz de múltiplos encontros (:60), nas ruas, travessas e becos de um bairro, que se 

estrutura a trama social de forma mais precisa (:62). O conceito de sociabilidade, como 

forma lúdica, igualitária e afetiva de associação, torna-se um conceito extremamente útil 

para entender, no contexto da cidade, as redes de relações estabelecidas pelos migrantes, 

assim como os processos de construção das identidades em espaço urbano, com base na 

localidade do bairro.  

                                                                                                                                               
destacou a importância das feiras na vida cultural dos pobres da Inglaterra no século XIX, num momento 
de transição em que o confronto entre o antigo e o novo modo de vida não conseguiu romper com as 
tradições mais antigas (costumes locais, dialetos, superstições). Ao contrário, num contexto em que a vida 
cotidiana era atravessada pelas festas e pela freqüência às feiras, as tradições locais podem ter contribuido 
para um “aumento da autoconsciência e orgulho provincianos” (:295; 299). 
33 Analisando o Festival de Fogo realizado anualmente em Valência, Espanha, Xavier Costa dissolve a 
rígida dicotomia modernista entre tradição e modernidade, demonstrando que as fallas valencianas são 
formas sincréticas de expressão de um modo de sociabilidade festiva produzida em uma esfera pública 
alternativa (da experiência popular, comunitária, lúdica). Ao trazer elementos da experiência 
contemporânea à memória coletiva dos participantes do evento, permite que estes atualizem tradições 
festivas seculares, produzindo um diálogo extremamente atual entre a tradição e a vida moderna, 
confirmando que a “tradição tem um papel inescapável no discurso moderno, e é parte do problema da 
modernidade” (2002: 482-501).  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 58

5. cidade, migrações e (novas) identidades 
 
 
 

Não fique de boca aberta, ó Zé,             
em cidade que for chegando 
tem que tomar cuidado, Zé, 
 tem que tomar cuidado...” 

( Siba, Cd Mestre Ambrósio) 
 
 

“A cidade não pára 
 a cidade só cresce 

o de cima sobe, o de baixo desce 
a cidade se apresenta 
 o centro das atenções 

para mendigos ou ricos 
 e outras armações 

coletivos, automóveis 
 motos e metrôs 

trabalhadores, patrões 
 policiais, camelôs (...) 

 
(CIDADE, Cd Chico Science) 

 

Mas eu fui num forró 
num pé duma serra 
nunca nessa terra vi uma coisa igual 
mas eu fui num forró 
num pé duma serra 
cumê quente, baiano sensacional 
rebeca véia do pinho de arvoredo 
espalhava baiano no salão 
o pandeiro tremia a maquinada 
eu via a poeira subir do chão 
hoje eu faço forró em pé-de-calçada 
no meio da zoada, pela contramão 
eu fui lá na mata e voltei pra cidade 
de caboco eu sei minha situação (...) 
rebeca véia não me abandona 
zabumba treme - terra  come o chão 
na hora que o tempo desaparece 
transforma em pé-de-serra o calçadão” 

 
(Pé-de-calçada. Cd Mestre Ambrósio) 

 
 

 

 

                   Entre as formas cotidianas de sociabilidade produzidas por migrantes rurais 

em bairros de periferia podemos destacar as festas populares. As festas brasileiras, como 

um modo próprio de expressão da nossa identidade (Amaral, 1998), articulam antigas e 

novas formas de sociabilidade entre diversos grupos religiosos, étnicos, culturais, 

migrantes ou não migrantes, urbanos ou rurais, que compartilham a experiência, mesmo 

que fragmentada, de viver a cidade. As festas brasileiras – nacionais, regionais ou locais 

– nos permitem colocar em questão algumas nuances do que pode significar, para os 

sujeitos, ser brasileiro, migrante, nordestino, nortista, gaúcho, caboclo, católico ou 

filho-de-santo; colocar em cheque as ambigüidades e contradições desse processo de 

construção da(s) identidade(s) brasileira(s) dentro da ambigüidade própria das tradições 

híbridas e culturalmente mestiças (DaMatta, 1998: 81) que as grandes metrópoles 

brasileiras não conseguem eliminar, e que se tornam cada vez mais recorrentes em 

espaço urbano.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 59

                   As três citações acima são letras de músicas que têm como horizonte o 

universo dos migrantes rurais em direção à cidade, recém-chegados ou nela 

estabelecidos, mas claramente diferenciados dos citadinos em sua condição de outsiders 

ao mundo urbano. O primeiro refrão da música de Mestre Ambrósio coloca o dilema do 

encontro com a cidade: entre a perplexidade e o estranhamento iniciais, o imediato 

desejo de fazer parte (o ponto de chegada) e o receio diante da novidade (aqui sinônimo 

absoluto de modernidade), a incerteza acerca de como agir para ser bem-sucedido e 

conquistar a cidade.  

                   Especialmente aos migrantes rurais, a cidade ao mesmo tempo fascina e 

assusta, pela mobilidade e velocidade dos signos sonoros e visuais. A letra da música 

Cidade, de Chico Science, fala dessa mobilidade cotidiana do urbano que nunca pára de 

crescer, e ao crescer nunca pára de produzir diversidade e aumentar as contradições e 

desigualdades entre seus habitantes, dos abastados moradores da avenida beira-mar aos 

habitantes dos mangues e das diversas favelas das periferias distantes do litoral.  

                   A leitura ácida da cidade nordestina se enriquece através dos mais diversos 

sons e ritmos melódicos presentes na música contemporânea local, cotidianamente 

(re)criados, produtos de uma mistura híbrida que inclui desde o maracatu rural e 

urbano, o frevo e o mangue beat, o forró mais tradicional, de âmbito rural, em oposição 

ao forró de feição mais urbana, denominados por alguns, inclusive pelo autor da música 

gravada pelo grupo Mestre Ambrósio, de forró pé-de-serra e forró pé-de-calçada. A 

letra da terceira música fala dessa passagem através de um “momento paradigmático” 

de mudança de produção da música tradicional nordestina – o forró – tocado com 

instrumentos tradicionais e dançado de forma prazerosa, fazendo a poeira subir do 

chão, numa autêntica festa de caboco, realizada num tempo e num espaço agora 

perdidos (o meio rural, um mundo verdadeiro, em um tempo que existiu de fato no 

passado), para o mundo atual – a cidade – um mundo caótico, confuso, barulhento, cujas 

ruas pertencem aos carros em movimento, e não aos homens que tentam produzir sua 

música nas calçadas; um mundo que não pode ser possuído ou apropriado pelos 

migrantes, a não ser de um modo fragmentário e incompleto.  

                   Entretanto, os dois momentos aparentemente separados se interpenetram – 

temporal e espacialmente – através dos sujeitos, de seus instrumentos musicais e de sua 

arte, através da qual o mundo rural e sua música são introduzidos, encenados, 

reproduzidos na cidade que será – quem sabe um dia – por eles conquistada. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 60

                  “Os ares da cidade libertam!” O aforismo dos camponeses da Alemanha 

pré-moderna, habitantes do lado leste rio Elba, 34 citado por Fortuna (1997), expressaria, 

segundo o autor, 

 
 “o desejo de romper os vínculos jurídico-comunitários, religiosos e de 
trabalho (...) quebrar tais vínculos e alcançar a cidade (...) era uma 
aspiração radical (...) Por ela se garantia a dava forma ao desejo de se 
tornar outro. Antecipava-se o tempo, mudava-se de lugar, enfim, 
construía-se uma nova identidade” (:127).  

 

O desejo da cidade implicaria, por sua vez, em uma dupla radicalidade: 

 

“por um lado decorre do fato de pressupor que a fuga para a cidade 
romperia por si os rígidos sistemas de construção de identidades 
típicos da era pré-moderna, quando as identidades e as respectivas 
cosmologias eram predeterminadas e impostas do exterior, a partir de 
sistemas de mitos e crenças orientados por princípios religiosos, 
políticos e de parentesco. Por outro lado (...) o ambiente sócio-político 
pré-industrial não contém a plasticidade que há de permitir à cidade da 
era moderna e industrial tornar-se um espaço de libertação pessoal e 
coletiva, no sentido de transfiguração das identidades de origem dos 
sujeitos... Para que os ares da cidade se tornassem libertadores foi 
preciso [o] despontar da modernidade e as correspondentes 
transformações civilizacionais” (:127-128). 

 
 

 

Entretanto, a percepção da cidade por seus moradores não é abrangente, mas parcial e 

fragmentária; ao invés de “um objeto percebido (e desfrutado) por milhões de pessoas 

de diversas classes sociais”, a cidade é o produto de muitos construtores que alteram o 

tempo todo sua forma e sua estrutura que, mesmo relativamente estável, está sempre se 

modificando nos detalhes; os sujeitos têm consciência “da feiúra do mundo em que 

vivem” e são bastante eloqüentes acerca “da sujeira, da fumaça, do calor, do 

congestionamento, do caos e da monotonia das cidades”, embora praticamente não 

tenham “consciência do valor potencial de entornos harmoniosos da cidade, um mundo 

relanceado de passagem, como turistas ou viajantes ocasionais”, de modo que  

                                                 
34  No século XIX, a estrutura agrária do lado oriental do rio Elba estava baseada em latifúndios de regime 
semifeudal, conforme estudos de Weber, que identificou, na passagem do século, a existência simultânea 
de estruturas arcaicas e formas modernas de organização. Cf. Silvio Sant’Anna: Introdução a “A Ética 
Protestante e o Espírito do Capitalismo” (2002: 15-16). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 61

“perder-se completamente pode ser uma experiência rara para a 
maioria das pessoas que vivem na cidade moderna (...) a cidade é um 
símbolo poderoso de uma sociedade complexa e uma cidade altamente 
imaginável deve ser evidente, legível ou visível  (Lynch, 1999: 2). 

 

Metáforas modernas e pós-modernas da cidade, construídas nos séculos XIX e XX (para 

não recuarmos mais), são bastante elucidativas do medo e do fascínio que esta exerce 

sobre todos. A cidade, esse amontoado de bairros que se cortam, se recortam, se 

atravessam e que também marcam – como as nações – formas territoriais de identidade 

e de afirmação das diferenças, é o locus principal dos processos de etnicidade, de 

reivindicações de identidade. Como afirma Agier, determinados espaços da cidade 

funcionam como fontes de identidade. 35 Ao mesmo tempo, a metrópole pode não se 

limitar ao espaço local, territorial ou mesmo nacional de um país, podendo ser também 

um espaço extraterritorial, transnacional, espaço de cosmopolitismo e desenraizamento, 

lugar por excelência do cidadão do mundo. 

                   O conceito de sociabilidade, como forma lúdica, igualitária e afetiva de 

associação, é um conceito extremamente útil para entender, no contexto da cidade, as 

redes de relações estabelecidas pelos migrantes, assim como os processos de construção 

das identidades em espaço urbano, com base na localidade do bairro. A presença 

cotidiana do sujeito migrante na cena urbana, de suas falas e modos de representação, 

nos leva à questão das identidades constituídas na relação com a cidade e seus 

habitantes.  

                   A presença de migrantes na cidade é um fato dominante no mundo 

contemporâneo. A cidade representa o desejo, o destino, o devir dos migrantes rurais 

que 

“atravessam a cidade em muitas direções e instalam, precisamente nos 
cruzamentos, suas barracas barrocas de doces regionais e rádios de 
contrabando, ervas medicinais e videocassetes. Como estudar os ardis 
com que a cidade tenta conciliar tudo que chega e prolifera..: a 
barganha do provincial  com o transnacional, os engarrafamentos de 
carros diante das manifestações de protesto [ou diante de uma 
procissão], a expansão do consumo diante das demandas dos 
desempregados (...)?” (Canclini, 1997: 20). 

 

                                                 
35 “As pesquisas sobre as significações relativas dadas aos espaços da cidade nos informam sobre as 
identidades urbanas [assim como] o estudo das sociabilidades nos informa sobre as culturas que estão na 
base do apego aos lugares urbanos e, ao mesmo tempo, sobre a reprodução ou a reinvenção dos laços 
sociais nos universos densos, abertos e heterogêneos das sociedades contemporâneas” (Agier, 1998: 45). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 62

                   Essa imagem evoca a descrição de Vargas Llosa (apud Polar, 2000) do 

itinerário do migrante na cidade de Lima, quando encontra (melhor seria: quando se 

depara e se choca), ao sair da Biblioteca Nacional (espaço de saber localizado no centro 

da cidade), com a “indomável desordem plebéia” de uma rua “abarrotada e andina (...) 

convertida num enorme mercado de vendedores ambulantes” (:229-300).  

                   Essa desordem  contrapõe o espaço da escrita (a biblioteca) ao espaço da 

voz (a vizinhança migrante, falando quéchua em lugar do espanhol). Como demonstra 

Polar, esse espaço abarrotado e andino é a rua ocupada por  

 
“migrantes serranos que parecem não ter perdido níveis básicos de 
identidade, língua, vestuário, comida, mas que ao mesmo tempo (...) 
não podem deixar de atuar de acordo com os vigorosos e inéditos 
condicionamentos que a cidade acumula sobre eles” (:300-301).   

 

A referência aos sujeitos migrantes serranos do Peru contemporâneo aplica-se a diversas 

cidades latino-americanas e também ao mundo amazônico. Migrantes ribeirinhos, que 

não abandonam seu “falar caboclo”, movendo-se constantemente entre as cidades 

através dos rios, entre os lugares – aparentemente fixos – de origem e destino e os não-

lugares (Augé, 1994) de circulação contínua, ao mesmo tempo inclusivos e excludentes, 

sobrepostos e antagônicos, deslocam-se pelo espaço urbano, aceitando o desafio de 

percorrer os pedaços e trajetos da cidade (Magnani, 1992), de decifrar seus labirintos, 

misturar-se aos signos sonoros e visuais que se interpenetram e se sobrepõem na cidade 

híbrida, tentando não se perder completamente entre os excessos de significantes e a 

aparente ausência de sentidos.  

 

                   Estudos enfatizando as relações entre cultura e identidade, lugar e território, 

apontam a constante circulação de migrantes entre suas aldeias de origem e os grandes 

centros urbanos, demonstrando que, para esses sujeitos, os mundos rural e urbano não 

são mundos separados, mas totalmente articulados e mutuamente dependentes.  

                   No caso dos migrantes peruanos estudados por Paerregaard (1998), há uma 

contínua circulação de pessoas, bens e serviços ligando as cidades às aldeias do interior, 

especialmente por ocasião das grandes festas em homenagem aos santos padroeiros, 

quando os migrantes retornam aos lugares de origem para viver a festa e reforçar os 

laços de solidariedade com seus parentes e conterrâneos, especialmente os também 

migrantes.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 63

                   De um lado, aldeões e migrantes não formam grupos mutuamente 

exclusivos, mas estes funcionam como pontes entre os dois mundos em contato. Do 

outro lado, migrantes vivendo na cidade compartilham entre si um forte sentimento de 

identidade, para o que contribui a reinvenção urbana da festa rural da Candelária, uma 

tradição híbrida e moderna, um modo pelo qual os migrantes reterritorializam seu lugar 

de origem no espaço urbano (:397-408). 

 

                   Na Amazônia brasileira, diversos estudos comprovam a intensa circulação 

de migrantes entre os lugares de origem e de destino, especialmente por ocasião das 

grandes festas dos santos padroeiros de suas cidades de origem, quando participam 

ativamente desses eventos. Articulando antigas e novas redes de sociabilidade, os 

migrantes borram as fronteiras entre os mundos rural e urbano, estabelecendo pontes 

permanentes entre esses mundos em conexão, conformando suas múltiplas identidades 

de ribeirinhos e citadinos (Alves, 1993).  

 

                   Nesse contexto, os migrantes podem reconhecer-se numa experiência 

singular de pertencer à cidade grande, de serem cidadãos urbanos, modernos, 

cosmopolitas, sem perder definitivamente os laços com seus lugares de origem, ao 

mesmo tempo em que fabricam novos sentidos aos lugares urbanos (Augé,1994; Agier, 

1998) existenciais, simbólicos e sociais. Ao se estabelecerem na cidade, ocupam os 

bairros de periferia, onde moram, mas também se apossam das ruas centrais, de grande 

circulação de transeuntes, alterando a paisagem de forma definitiva, criando espaços de 

hibridismo, sincretismo e mescla, e abrindo espaço para a produção de novas (?) 

identidades culturais, como veremos no próximo Capítulo. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 64

 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

                   CAP. 2: 
  À  BEIRA  DO  RIO  GUAMÁ: 

       um bairro em movimento 
 

 

 

 

 

 

 
2.1. do Castello para o Bagé... pelas estradas de São João e São José .................  65 
2.2. à beira do rio Guamá ........................................................................................  72 
2.3. um bairro em movimento .................................................................................  79 
2.4. bairro em movimento, identidades em fluxo ...................................................  94 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 65

1. do Castello para o Bagé... pelas estradas de São João e São José 
 
                    

 
“Em meiados da era de 1700 (...) a cidade começada a 
edificar do Castello para o Bagé, chegava apenas com  
algumas casas ao largo da Campina” (Vianna, 1968: 
232). 

 
           

 

 

                   Foi no promontório do Mairy, 36 em 1616, no encontro dos rios Pará e 

Guamá, que ocorreu o que hoje chamamos de encontro colonial (Asad, 1973; Pratt, 

1999; Bonicci, 2000) entre portugueses e tupinambás, e que mudou definitivamente a 

história e a geografia da região. A partir desse ponto inicial, soldados e colonos 

estabeleceram os primeiros contatos com os índios, com vistas à colonização da 

Amazônia, num lento processo que destruiu uma parte significativa da população 

indígena, incorporou outra parte pela miscigenação e mudou definitivamente o destino 

dessas populações. Através de relações que se alternavam entre as trocas e as guerras, 

índios e portugueses construíram, com trabalho e apropriação desiguais, o núcleo da 

nova cidade, que incluía uma fortificação (o Forte do Presépio) “reduto de guerra e 

abrigo dos colonos”, após o que seguiram “dominando a mata, abrindo caminhos para 

penetração ao seu interior, paralelos ao rio [Guamá]” e à baia do Guajará (Meira Filho, 

1976: 56).  

 

                   Do Forte do Presépio, núcleo fundacional da cidade, diversas vezes 

destruído pelas intempéries, reconstruído e substituído na primeira metade do século 

XVIII pelo Forte de Castelo do Senhor Santo Cristo, saiu a primeira capela, de Nossa 

Senhora da Graça, para ser reconstruída em uma grande praça contígua ao forte, de 

onde saíram os primeiros caminhos e ruas da cidade, chegando a outros promontórios 

através de pontes que foram sendo construídas sobre os alagados.  

 

                                                 
36 Espécie de ilha cercada pelas águas dos rios Guamá e Pará (baía do Guajará), e pelo igarapé do Piry, 
que nascia no Guamá, onde hoje se localiza o Arsenal de Marinha, e desaguava na baía do Guajará, o que 
dificultou a expansão do núcleo inicial da cidade. Cf. Meira Filho, 1976. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 66

                   Já nos primeiros anos, colonos e soldados, com auxílio do trabalho indígena, 

começaram a abrir caminhos paralelos ao rio Guamá, que se transformaram nas 

primeiras ruas da cidade e que comunicavam o núcleo central (a fortaleza que servia 

então de refúgio e proteção aos portugueses) com as “construções humildes, rústicas, de 

madeira, cobertas de palha e de chão batido...” (:123) que foram surgindo ao longo 

desses caminhos ou ruas. 

                   Nos dois eixos de extensão do sítio inicial, no sentido do Guajará e no 

sentido do rio Guamá (Figura 1), a expansão se fez tanto através de lutas contra os 

índios que resistiam à ocupação da terra e das águas – na ilha grande de Joannes (hoje 

ilha do Marajó), no Guajará, porta de entrada dos navegadores invasores, assim como 

nas margens do rio Guamá, onde se localizavam, à época, grupos tupinambás (:60) –, 

como também através de acordos de paz, trocas e negociações com diversos grupos 

indígenas que se misturaram, desde então, à população do núcleo que se constituía, 

como trabalhadores escravizados ou cooptados, ocupando desde o início parte do espaço 

da cidade, especialmente os arrabaldes, que já habitavam antes da chegada dos 

portugueses.  

                   O crescimento da cidade, seguindo as condições morfológicas e 

topográficas existentes, foi especialmente marcado pela função sócio-política da 

empresa colonial e evangelizadora, na qual o Estado português contava com o apoio e 

suporte da igreja católica: os primeiros prédios, destinados a funções administrativas ou 

religiosas (igrejas e conventos) foram construídos em lugares considerados estratégicos, 

tanto para visão do rio e da baía (para proteção contra perigos vindos do mar ou da 

terra) quanto para atrair ou concentrar a população indígena dispersa e rarefeita pelos 

espaços que estavam sendo lentamente conquistados pelos colonizadores. Em pouco 

tempo, a cidade já contava com igrejas e conventos das diversas ordens religiosas que 

aqui se estabeleceram. 37  

                                                 
37 Segundo Ernesto Cruz (1973), um ano depois da conquista chegaram os capuchos de Santo Antônio, 
para auxiliar os portugueses na empresa material e espiritual de expulsar os estrangeiros (ingleses, 
holandeses) e catequizar os índios, construindo um hospício e capela na antiga aldeia dos índios Una, em 
frente à baía do Guajará. Vieram depois os Carmelitas Calçados (1626) e construíram convento e igreja às 
margens do rio Guamá, no final da primeira rua de Belém, chamada rua do Norte. Em 1636 chegaram os 
jesuítas, estabelecendo-se na ilha do Marajó e no rio Xingu. Vieram depois os capuchos de São José e os 
capuchos de Nossa Senhora da Piedade (1639). Estes últimos construíram em 1749 o convento de São 
José, depois Corpo de Artilharia, depósito de pólvora, presídio e, atualmente, pólo joalheiro do Governo 
do Estado. Finalmente, já nos oitocentos, chegaram os religiosos da Conceição da Beira e Minho, 
construíram o convento de São Boaventura, tomado pela Coroa portuguesa, que logo expulsou essa 
ordem, e transformado em Arsenal de Marinha em 1761. Foram esses religiosos que deram o nome de 
Bagé ao Largo do Arsenal de Marinha (:153-158, 212, 256). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 67

                   Segundo Salles (1971) a fundação de Belém foi um passo fundamental na 

“incorporação da Amazônia ao espaço geográfico português” (:3). Fazendo guerra 

contra estrangeiros (ingleses, holandeses) que chegaram antes e exploravam feitorias no 

baixo Amazonas, os portugueses instalados no forte do Presépio trouxeram alguns 

colonos para trabalhar na agricultura, que floresceu e intensificou-se a partir de 1670, 

com a chegada de novos lavradores (:7). O trabalho dos índios foi fundamental nesse 

processo: “conhecedores da floresta e hábeis navegadores, tornaram-se os melhores 

aliados dos portugueses na conquista da Amazônia” (:8), ao mesmo tempo em que foi 

permitido o cruzamento dos colonizadores com mulheres ameríndias, “com o 

beneplácito da metrópole” (:9). A entrada posterior de escravos negros para trabalhar 

nas lavouras, mesmo em número bastante inferior às outras regiões do país, e 

concentrada em sua maior parte nas regiões do baixo e médio Amazonas, garantiu a 

manutenção de “lavouras de gêneros exportáveis, em torno da cidade de Belém, como 

as de cana-de-açúcar, arroz, tabaco, algodão, cacau” (:27). 38 

                   Desde o início, índios e caboclos, mestiços e negros constituíram a maior 

parcela de mão-de-obra economicamente ativa da Amazônia, nas diversas atividades 

agrícolas e extrativas da região. As diversas misturas etnorraciais, levando a 

mestiçagens progressivas (Moreira Neto, 1988), produziram a feição mestiça da 

população, na capital e na província. 39 Por aí passaria a dificuldade dos viajantes em 

classificar a população amazônica e paraense, cujas nuances não correspondiam a 

categorias etnorraciais bem definidas: mamelucos, tapuias, cafuzos, mulatos, mestiços 

(Salles,1971: 89); índios cafuzos, mulatos atapuiados (:104). Nessa “variada e curiosa 

mistura de raças, uma centena de gradações que somente olhos muito sagazes 

poderiam discernir (Wallace, 1979: 20). 40 

                                                 
38 Salles destaca, no início da colonização, a produção de arroz (na zona guajarina), algodão (em terra 
firme, próximo a Belém), cacau (na calha do rio Tocantins, próximo a Cametá), tabaco (na bacia do 
Acará), cana de açúcar (no golfão marajoara), pecuária (na ilha do Marajó). Destaca também a exploração 
das “drogas do sertão: canela, baunilha, cravo, anil, raízes aromáticas, urucum, salsa, óleos” (1971: 7). 
39 Segundo Salles (1971: 115,163), na segunda metade do século XVIII houve grande afluxo de negros 
para o Pará, influindo na cultura regional. Especialmente na região do rio Tocantins e na cidade de 
Cametá, área de economia agrária antes dominada por lavouras de cana-de-açúcar e por fazendas de 
cacau, a presença negra foi muito forte e ainda hoje é responsável por uma lúdica amazônica negra e 
mestiça, que inclui tradições e festas com grande participação de negros e mestiços, como as de São 
Tomé, Espírito Santo, São Benedito. Da presença de índios e negros na cidade, os cronistas notaram “o 
espírito associativo [tanto] na organização do trabalho [quanto] na criação e manutenção de irmandades 
religiosas, como a da Senhora do Rosário”. 
40 Segundo Wallace (1979: 20) “os habitantes do Pará apresentam a mais variada e curiosa mistura de 
raças. Temos aqui o inglês corado (...) o pálido americano (...) o português trigueiro (...) o brasileiro 
robusto, o negro jovial e o índios de ar impassível e de físico atlético”. O historiador Antonio Baena 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 68

                   Entre ritmos mais lentos ou mais acelerados de crescimento espacial, 

econômico e social, Belém transformou-se gradativamente em uma grande colônia 

lusitana, voltada principalmente para atividades comerciais e financeiras, aonde 

chegavam “imigrantes de diversas procedências [inclusive] árabes, geralmente 

denominados turcos (sobretudo sírios e libaneses) que [lideravam] o tradicional 

comércio do regatão” (Salles, 1971: 82-83). O resultado desse processo de ocupação e 

dominação do novo território português, que incluiu medidas de incentivo à 

miscigenação dos colonos e soldados com mulheres índias, 41 foi o “rápido crescimento 

da população mestiça”, presente em muitos setores da sociedade”, 42 especialmente 

entre as camadas populares (:92), que ocupava os chamados arrabaldes da cidade, 

lugares mais distantes do centro, muito insalubres e perigosos para os colonos, portanto 

pouco valorizados. Aí se incluem diversos caminhos e trilhas que foram sendo abertos 

em sentido paralelo ao rio Guamá, seguindo os primeiros caminhos e ruas abertas, a 

partir do Forte do Presépio.  

                  Ricci (2004) refere-se ao crescimento da cidade através da expansão dos 

arrabaldes, ocupados por escravos fugidos, especialmente no sentido paralelo ao rio 

Guamá, em direção às cidades localizadas nos rios Acará e Moju. Esse percurso 

corresponde a um dos espaços onde se deu a expansão da cidade de Belém, em direção 

aos arrabaldes supostamente desabitados, mas que eram habitados por grupos indígenas 

bem antes que os europeus aqui chegassem e estabelecessem, às margens dos rios 

Guamá, Moju, Acará e Capim, engenhos de produção de açúcar, fazendas de 

plantação e extração de café, cacau, arroz, algodão, castanha, de frutas e ervas, algumas 

delas dirigidas por ordens religiosas, todas contando com o concurso principal da mão-

de-obra indígena.  

                   Notícias veiculadas nos jornais da época atestam a presença maciça de 

empregados indígenas ou caboclos nas mais diversas atividades, nesse período, como 

por exemplo na construção de navios e barcos para navegação no Pará e Amazônia, no 

                                                                                                                                               
(1839: 7) classificou a população de Belém em sete camadas humanas: branco, pardo, índio, preto, 
mameluco, cafuzo e curiboca. 
41 Cf. Cartas Régias aos governadores do Maranhão, 15.6.1715; 3.10.1718; 6.10.1720 (apud Salles, 1971: 
134). “Proíbo que meus vassalos que se casem com mulheres indígenas ou seus descendentes sejam 
chamados cabouclos (sic) ou qualquer outro nome que possa parecer insultuoso” (Alvará de 4.4.1755, 
apud Salles: 9). 
42 Segundo Salles, em 1890 os mestiços do Pará constituíam 34% da população, enquanto 20% eram 
caboclos, 39% brancos e 7% negros (1971: 52). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 69

lugar chamado Ribeira das Naus, que hoje é ocupado pelo Arsenal de Marinha 43 

(atrás do antigo Largo do Bagé), assim como em atividades consideradas 

especialidades dos indígenas e caboclos, como o trabalho de remadores e práticos de 

navegação. Esses dados nos permitem supor que nesse momento já havia uma parcela 

considerável de habitantes, a maioria deles indígenas ou mestiços de índios e negros, 

nos trechos habitáveis às margens do rio Guamá, onde hoje se localizam os bairros do 

Jurunas, Condor e Guamá 44. Sua alimentação principal era uma dieta que incluía 

peixe e farinha.  

 

                   Os bairros que surgiram, no prolongamento da cidade em sentido paralelo 

ao rio Guamá, atestam uma ocupação muito antiga. Podemos dizer que os mesmos 

começaram a constituir-se desde o século XVII, considerando-se a presença de 

populações indígenas ao longo da margem direita do rio, quando os portugueses aqui 

chegaram. Mas foi somente a partir do século XVIII que o sítio geográfico onde se 

localiza o bairro do Jurunas foi sendo lentamente incorporado à área de expansão da 

cidade. As primeiras ruas surgiram a partir da abertura de caminhos que permitiam, às 

vezes com muita dificuldade, o trânsito entre o centro e as terras que estavam sendo 

utilizadas para moradia e/ou para atividades econômicas de baixo custo e rendimentos, 

pela população mais pobre, que utilizava áreas devolutas para construir chácaras, 

vacarias, cocheiras, canteiros e hortas.   

 

                   No início dos oitocentos, um evento importante marcou a expansão da 

cidade em direção aos bairros hoje denominados Batista Campos, Jurunas, Condor, 

Cremação e Guamá: o aterramento do igarapé do Piry, um braço do rio Guamá que 

desaguava na baía do Guajará; a partir de então surgiram novas ruas e avenidas, ligando 

o centro da cidade aos arrabaldes paralelos ao Guamá. Com o aterramento, a estrada das 

Mongubeiras (hoje Almirante Tamandaré) ligou o largo do Bagé, no Arsenal de 

Marinha, ao largo da Pólvora e à estrada de Nazaré, que dava acesso ao único caminho 

terrestre de saída da cidade. Partindo desse núcleo central, abriram-se novos caminhos 

que levavam ao bairro de Batista Campos e, em sua extensão para baixo e para dentro 

da mata, ao lugar chamado Jurunas.  

                                                 
43 “No Arsenal de Marinha, contratam-se trabalhadores livres ou escravos para o corte de madeiras no rio 
Acará...” (Jornal Treze de Maio, 262, 5.12.1853, p. 4.  
44 Ver Baena (1939), Cruz (1970), Salles (1971), Meira Filho (1976), entre outros. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 70

                   Mais importante ainda para a constituição do bairro foi a abertura (agora 

permitida pelo aterramento do Piry) da estrada de São José, como um prolongamento da 

rua que se iniciava na doca do Ver-o-Peso e seguia em linha reta até o largo de São 

José, que antes só era alcançado pelo caminho da Cruz das Almas. A nova estrada 

permitia a circulação, em linha reta, entre o centro da cidade e o largo de São José e, 

contornando-o, permitia alcançar as ruas e travessas iniciais do bairro. 

                   A partir dos oitocentos, com a ocupação dos terrenos localizados após o 

canal, de forma lenta mas constante, novas ruas e travessas foram surgindo no bairro, 

que crescia e se valorizava, o que pode ser atestado pela presença de anúncios de 

compra e venda 45 e aluguel, 46 nos jornais locais, de terrenos públicos ou particulares, 

edificados ou não, para uso residencial ou comercial. 47  

                   Na passagem do século XIX para o XX, o interesse de políticos e gestores 

locais em melhorar as condições econômicas, higiênicas e habitacionais da cidade (com 

ataques diretos à proliferação de barracos e puxadas construídas nos subúrbios) foi 

transformado em projeto prioritário da administração do Intendente Antônio Lemos. 48 

Dentro de um conjunto de medidas colocadas em operação, o bairro recebeu alguma 

atenção do município, com vistas ao melhoramento geral da cidade através do 

“saneamento da capital, offerecendo à população largas zonas até há pouco tempo 

inhabitáveis por causa de sua insalubridade”, 49 com desobstrução de valas, derrubada 

da mata 50 e construção de pontilhões, 51 assim como alargamento, aterramento e 

calçamento de vias, para evitar os “lamaçaes que as chuvas costumavam fazer n’aquelle 

sítio baixo e muito transitado”. 52  

                                                 
45 “Vende-se uma puchada e cosinha à travessa São Matheus, perto da rua da Conceição, com magnífico 
capinzal, medindo 20 braças de frente por 30 de fundos, rendendo 50$rs mensais”. Diário de Noticias, 
3.7.1881, p.1. 
46 “Aluguel de rocinha à travessa dos Jurunas, com boa caza de vivenda, jardim, poço d’água potável, 
fructeiras e bom quintal”. O Liberal do Pará, 29.03.1871. 
 “Aluguel de rocinha, com boas acomodações para família, jardim, árvores frutíferas e água potável de 1ª 
qualidade. Tratar rua dos Mundurucus, esquina da travessa dos Jurunas”. O Liberal do Pará, 26.08.1877. 
47  “O Agente Lamarão Jr., autorizado pelo juiz de direito da Provedoria de capellas e resíduos venderá 
em leilão à travessa dos Jurunas, canto dos Caripunas, um terreno próprio para cocheira”. A Gazeta de 
Notícias, 11.08.1881, p. 3.  
 “CAPINZAL. Aluga-se ou arrenda-se um bom terreno todo plantado de capim e com canteiros para 
horta, sito á rua de Santo Amaro. Quem pretender trato, na estrada de São José, caza nº 14”. O Liberal do 
Pará, 15.01.1870. 
48 Sobre a modernização de Belém na virada do século XX, ver Sarges (2002).  
49  O Município de Belém, Relatório de 1904 (1905: 196). 
50 O Município de Belém, Relatório de 1903, p. 127, destaca “a derrubada da mata e aterramento da zona 
baixa do bairro, em direção ao rio Guamá (...) cujo saneamento vem produzindo gradual e acentuado 
povoamento”. 
51 O Município de Belém, Relatório de 1905, p. 31. 
52 O Município de Belém, Relatório de 1904, p. 187-189. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 71

 

 

                  Para quem vinha do Ver-o-Peso em linha reta, bastava contornar o largo de 

São José, para chegar à travessa dos Jurunas (também conhecida como boca do 

Jurunas), que deu o nome ao bairro desde meados do século XIX e, abaixo desta, logo 

atrás do antigo convento, agora presídio, a rua Honório José dos Santos, a primeira 

rua do bairro a receber o nome de uma personalidade local.53 Com uma extensão de 

cerca de 2,5 km, terminando na Bernardo Sayão, a travessa dos Jurunas foi sendo 

ocupada e transformada em via urbana, primeiro até à rua Conceição, perímetro onde 

foi instalado um terminal de linha de bond que passou a circular entre o bairro e o 

centro no início do século XX. 54   

 

                   No início do século XX, mesmo com poucas melhorias, dispondo de um 

fornecimento sofrível de água (através de poços públicos) e iluminação, com muitas 

ruas alagáveis e insalubres, o bairro atraía mais e mais moradores por dispor de terrenos 

de bom tamanho e relativamente baratos, onde alguns cidadãos de melhores posses 

construíam rocinhas, imóveis afastados do centro da cidade. 55 

 

                   Portanto, ao se constituir como um bairro da periferia de Belém, o Jurunas 

apresentava um relativo isolamento geográfico: embora localizado bastante próximo do 

centro comercial da cidade, não dispunha de infra-estrutura mínima, de urbanização e 

transporte, que facilitasse a circulação dos moradores. Mas isso não implicou em 

isolamento sócio-cultural, pois os moradores circulavam incessantemente entre os 

                                                 
53 Honório José dos Santos, proprietário de um jornal local e comerciante da praça de Belém, realizava 
grandes e pequenos negócios através de seu jornal, localizado no cruzamento das estradas de São João e 
São José, da exportação, para a praça do Rio de Janeiro, de alimentos oriundos do interior da Amazônia 
(baunilha, pele de peixe-boi, sementes de guaraná), à compra, aluguel ou venda de casas e terrenos que se 
valorizavam com o crescimento da cidade. Proprietário e também agenciador de escravos, anunciava 
quase diariamente em seu jornal casos de fuga, busca, apreensão e prisão dos mesmos. 
54 Esse trecho, que no início do século correspondia ao limite final do bairro, é hoje um dos pedaços mais 
conhecidos e freqüentados do bairro. Aí foi construída, em 1929, uma subestação da primeira rádio de 
Belém, a Rádio Clube do Pará, e a paróquia de Santa Terezinha do Menino Jesus, em 1935, a mais 
importante do bairro, no terreno onde antes funcionou, até os anos 30, o parque de danças do boi Pae do 
Campo, o mais famoso do bairro. Na década de 60, a travessa dos Jurunas recebeu o nome de um dos 
fundadores da Rádio Clube do Pará, Roberto Camelier, que residia em frente ao largo de São José, hoje 
Praça Amazonas. 
55 Cf. Soares (s/d), a cidade cresceu em direção aos arrabaldes através da construção de rocinhas, tanto 
para nordeste, pela estrada de Nazaré, na direção de São Brás, quanto para o sul “pelo eixo da antiga 
estrada de São José e adjacências, depois de contornar e aterrar a grande baixada do Piry...” (:22). O autor 
relacionou 40 rocinhas na estrada de São José, 22 no caminho da Cruz das Almas, 16 na estrada do 
Arsenal, 12 na travessa dos Jurunas e 9 na travessa de São Matheus (Padre Eutíquio). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 72

espaços que ligavam o bairro ao centro da cidade, tanto nos dias comuns, freqüentando 

as lojas comerciais, a feira e o mercado do Ver-o-Peso, onde muitos trabalhavam, 

compravam ou vendiam alimentos e outros produtos ou serviços, quanto em dias de 

festa, especialmente nos fins de semana, quando freqüentavam missas e novenas, 

procissões e festas realizadas na igreja matriz ou nas paróquias que foram surgindo, 

participando de um amplo circuito de sociabilidade que ligava os diversos espaços da 

cidade que crescia continuamente.  

 

                   A circulação dos moradores entre o centro e os subúrbios da cidade, além 

das motivações econômicas (trabalho e subsistência, aquisição de gêneros de todo tipo), 

tinha também motivações religiosas e, associados a estas, de encontro e diversão lúdica, 

de passeio e lazer, motivos pelos quais os caminhos mais freqüentados eram também 

caminhos de procissões e festas, que ligavam igrejas/paróquias entre si ou estas aos 

bairros populares, onde moravam muitos devotos. Como exemplo, citamos as estradas 

de São João e de São José, que ligavam o bairro ao núcleo inicial da cidade. A estrada 

de São João ligava o Forte do Castelo à capela de São João (a terceira mais antiga de 

Belém) e seguia até cruzar com a estrada de São José, construída no início do século 

XIX, ligando o Ver-o-Peso, porto e mercado principal da cidade, ao convento e ao 

largo de São José, ponto inicial do bairro do Jurunas. Por esses caminhos circulavam, 

entre o bairro e o centro, devotos de São João, São José, São Sebastião e Divino Espírito 

Santo, entre outros (ver Cap. 3). 

 

 

2. à beira do rio Guamá ...  
 

 

                   Como um bairro que se desenvolveu à beira do rio Guamá, o Jurunas 

tornou-se desde o início de sua ocupação um espaço de estabelecimento e circulação e 

moradores das áreas ribeirinhas situadas próximas a Belém, especialmente cidades e 

localidades estabelecidas nos rios Guamá e Tocantins e seus afluentes, embora tenha 

atraído também moradores do baixo e médio Amazonas, do rio Pará e baía do Marajó. 

Migrantes vindos diretamente do interior, ou estabelecidos inicialmente no bairro da 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 73

Cidade Velha, participaram diretamente da construção do bairro, contribuindo em 

grande parte para sua feição atual.  

 

                   Em sua configuração atual, o bairro do Jurunas situa-se, ao mesmo tempo, 

próximo e distante do centro da cidade. Ao mesmo tempo em que não é caminho ou 

passagem obrigatória ligando o centro aos demais bairros de Belém, a não ser para 

alguns bairros também periféricos e contíguos (Guamá, Condor, Cremação), 56 

comunica-se facilmente com os bairros mais centrais, através de amplas ruas asfaltadas, 

pelas quais pode-se chegar com certa facilidade, mesmo em um percurso a pé. Mas o 

acesso por via rodoviária não é o único e nem sempre foi o principal. Como uma cidade 

surgida entre as águas dos rios Pará e Guamá, ao longo de suas duas faces banhadas 

pelas águas, Belém possui uma estrutura formidável de portos, empresas e empresas-

portos, estatais e privados, que tiveram uma importância crucial na dinâmica 

econômico-espacial da cidade e na vida de muitos moradores, especialmente na vida 

dos migrantes que foram se fixando próximo a essas áreas durante o processo de 

urbanização da cidade, no século XX, quando a cidade cresceu expressivamente pela 

migração. 

                   Quem chega a Belém por via rodoviária não vê a cidade ribeirinha e quem 

mora em Belém e nunca visitou a orla, não faz idéia do mundo que aí pulsa em 

movimento constante, dorme e acorda, num vaivém ininterrupto de canoas e barcos, nos 

diversos portos em atividade. Esse relativo desconhecimento deve-se, em parte, à 

localização geográfica do bairro, no extremo sul da cidade, não sendo portanto 

passagem obrigatória para os bairros mais centrais, de tal modo que suas ruas ainda são 

pouco conhecidas por não-moradores. Só passam pelo bairro para chegar ao centro da 

cidade os viajantes chegados através dos portos localizados no bairro (do Açaí, da Casa 

Silva, Custódio, Pureza, Comercial, Boa Viagem, São Benedito e Mundurucus), que 

usam as ruas transversais ao rio (Conceição, Caripunas, Pariquis, Mundurucus, 

                                                 
56 Para estes, o Jurunas funciona como passagem de acesso ao antigo centro comercial, através de dois 
caminhos principais: a avenida Bernardo Sayão (antiga Estrada Nova, paralela ao rio Guamá) e a travessa 
Roberto Camelier, corredor central e mais importante do bairro, que faz a comunicação com os bairros 
mais centrais (Batista Campos, Nazaré, São Brás), através de ruas transversais (Mundurucus, Pariquis, 
Caripunas) que atravessam a cidade do rio Guamá até o bairro de São Brás, onde se localiza a Estação 
Rodoviária, no início da avenida Almirante Barroso, a principal entrada e saída da cidade por via 
terrestre. Uma saída alternativa liga a avenida Bernardo Sayão à avenida Perimetral, do Forte do Castelo 
(ponto inicial da cidade) à UFPA e a outras agências institucionais localizadas nesta última avenida, cuja 
extensão deverá ligar, futuramente, a cidade à BR-316, rodovia federal que representa a única via de 
acesso à cidade de Belém. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 74

Tamoios) para chegar aos outros bairros. A proximidade dos portos localizados no rio 

Guamá, ao longo da linha que acompanha a Estrada Nova, da Cidade Velha ao bairro do 

Guamá, garante ainda hoje aos moradores – migrantes ou não – as entradas e saídas por 

via fluvial, a mais antiga da cidade. 

                   À circulação restrita de não-moradores do bairro sobrepõe-se a intensa 

circulação interna de moradores: a pé, em bicicletas, em carroças puxadas por animais, 

ou em veículos automotores novos ou usados, de todas as marcas e modelos, os 

jurunenses circulam nas diversas ruas, travessas e passagens diuturnamente; em direção 

aos mercados, feiras e supermercados do bairro e adjacências; à casa de parentes, 

amigos e vizinhos. Para as escolas, o movimento é contínuo, a cada turno escolar, de 

meninos e meninas. À noite, igrejas e bares ficam cheios, enquanto parte dos moradores 

dedica-se a gastar horas seguidas sentados à porta da casa, observando o movimento e 

conversando com os transeuntes conhecidos. De madrugada, antes do dia chegar, já 

estão apinhados os trapiches de viajantes, nos portos abarrotados de canoas e barcos, 

que chegam e saem lotados de pessoas e gêneros de todo tipo. 

                   Destacam-se, nesse contexto, as atividades desenvolvidas nos inúmeros 

portos que existem ao longo da orla ribeirinha, sendo alguns deles portos de circulação 

comercial de passageiros e de produtos, outros de circulação de navios de grande 

calado, outros ainda de barcos de pequeno calado, para os mais diversos itinerários. 

Grandes empresas industriais e casas comerciais estão ligadas, através dos produtos que 

vendem e dos serviços que prestam, com as regiões do interior do estado, cujo comércio 

é facilitado pela circulação de produtos trazidos e levados das pequenas cidades para 

Belém ou de Belém para as pequenas cidades. 

                   A avenida Bernardo Sayão, como já vimos, liga o centro antigo de Belém 

(Cidade Velha) aos bairros da Condor e Guamá e ao Campus da UFPA, num percurso 

de cerca de 7 km. 57 Ao longo desse percurso existem diversos portos, muitos deles 

pertencentes a estabelecimentos comerciais e industriais localizados na orla ribeirinha, 

que compram ou vendem produtos dos mais diversos tipos, que circulam entre a capital 

e as cidades do interior. Entre estes, destacam-se o Porto do Sal, na Cidade Velha, o 

                                                 
57 A Estrada Nova, hoje avenida Bernardo Sayão, ligava a Cidade Velha ao bairro do Guamá, 
acompanhando um dique de concreto construído nos anos 40, para conter as águas do rio. Todo o 
pequeno espaço paralelo ao seu traçado, de ambos os lados da rua, foi rapidamente tomado por palafitas 
de madeira, ocupadas em parte por migrantes recém-chegados à cidade, como única opção de instalação 
definitiva ou mesmo temporária, em parte por moradores mais antigos que ainda não dispunham de 
espaço para morar. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 75

Porto do Açaí, no Jurunas (Foto 1) e o Porto da Palha, no bairro da Condor, que 

transportam passageiros e mercadorias. 58  

                   Alguns desses produtos são comercializados em barracas de madeira, 

cobertas de telhas ou mesmo de lonas, nos espaços disponíveis do porto. Entre eles o 

açaí (Euterpe oleracea Mart.) é um dos mais importantes e chega, diariamente, à cidade 

para abastecer cerca de 50 pontos de vendas no bairro, em sua maior parte localizados 

ao sul, nas ruas mais próximas à beira do rio. Próximo a esses portos, existem diversos 

espaços de lazer e sociabilidade, constituindo um circuito de bares e casas de diversão, 

como o localizado ao lado do porto do Açaí, onde se destaca o Dancing Club Day and 

Night, o setor de diversões noturnas que atrai moradores e visitantes oriundos das áreas 

ribeirinhas próximas. 

                   Em sua grande maioria, a população do bairro é formada por migrantes ou 

filhos de migrantes, oriundos do baixo e médio Amazonas ou das áreas ribeirinhas 

próximas a Belém: do rio Guamá e seus afluentes Acará, Moju e Capim (cidades de 

Acará, Bujaru, Igarapé-Miri, Moju, São Domingos do Capim); do rio Tocantins e seu 

afluente Pará (cidades de Abaetetuba, Barcarena, Baião, Cametá, Portel); da ilha do 

Marajó (cidades de Soure, Breves, Chaves, Afuá, Muaná); de ilhas localizadas às 

proximidades da foz do rio Amazonas (Caviana, Mexiana, ilha da Preguiça, ilha dos 

Macacos, ilha dos Papagaios), assim como do médio Amazonas (Alenquer, Gurupá, 

Monte Alegre, Óbidos, Oriximiná, Santarém).  

                   Mesmo sendo, em sua grande maioria, migrantes ou descendentes de 

migrantes, 59 os pesquisados residem há muito tempo no bairro. Segundo dados obtidos 

através do Projeto Entender Belém, mais da metade dos migrantes chegou ao bairro 

entre as décadas de 50 e 80, período que corresponde, segundo o IBGE, ao momento de 

grande incremento populacional do bairro. 60 

                                                 
58 Em geral, frutas regionais, carvão e madeiras, produtos procedentes do interior do estado. Cf. Chaves, 
2000.  
59 Em cerca de 100 formulários aplicados junto aos estudantes da rede pública no bairro, obtivemos os 
seguintes dados acerca da origem dos alunos e dos pais: Filhos: nascidos em Belém – 46%; nascidos no 
interior – 53%; outros – 1%. Pais: nascidos em Belém – 20%; nascidos no interior – 76%; outros – 4%. 
60 Segundo dados oficiais, a população do Jurunas aumentou em 100% de 1950 a 1960, passando de 
15.000 para 30.000 habitantes. De 1960 a 1970, cresceu quase na mesma proporção, passando de 30.000 
para cerca de 50.000 pessoas e, em 1980, os 60.000 habitantes, população que permanece estável nos dias 
atuais. Atualmente é o 4º bairro mais populoso de Belém, com 66.823 moradores em 13.397 domicílios, e 
o 2º mais densamente povoado, com 29,28 hab/km², sendo o 1º o bairro da Condor, com 30,38 hab/km² 
(Anuário Estatístico do Município de Belém, 1998. v. 5. Belém: Secretaria Municipal de Coordenação 
Geral do Planejamento e Gestão, 1999, p. 39, 40, 45.                                             



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 76

                   Especialmente a área mais baixa e próxima ao rio apresenta grande 

concentração de migrantes originários das cidades e localidades ribeirinhas citadas 

acima, enquanto nas áreas mais centrais do bairro, atualmente os espaços mais 

urbanizados e bem estruturados, com a presença de edifícios e um grande e variado 

comércio local, a presença de migrantes interioranos é equivalente à presença de 

migrantes de outros bairros, nascidos na capital ou em outras cidades da Amazônia ou 

de outras regiões do país.  

 

                   Um survey realizado na avenida Bernardo Sayão, da Cesário Alvim ao Porto 

do Açaí, revelou uma estrutura complexa que inclui atividades comerciais, industriais, 

portuárias e residenciais, em um espaço exíguo paralelo à rua, ocupado, do lado da 

cidade, por pequenas casas de madeira que se comprimiam entre a estrada e um valão e, 

do lado do rio, por pequenos, médios ou grandes estabelecimentos comerciais, com a 

aquiescência ou simples indiferença dos poderes públicos quanto ao uso e apropriação 

do espaço próximo ao rio. Hoje, após intensa ocupação da área, os dois lados da avenida 

estão igualmente tomados por estabelecimentos comerciais, em muitos casos em 

espaços contíguos às residências ou mesmo compartilhando as funções residenciais e 

comerciais. 

 

                   Destacam-se, entre outros: bares, lanchonetes, mercearias e restaurantes; 

salões de beleza, bancas de venda de açaí, frango, carne, verduras, farinha e carvão; 

sucatarias, armarinhos, bancas de apostas (jogo do bicho), pontos de venda de gás de 

cozinha; oficinas de sapatos, de vidros, de móveis, de baterias para carros e de eletro-

eletrônicos; lojas de materiais de construção, madeiras, redes, confecções, produtos 

náuticos (cordoaria), produtos de umbanda, ração para animais, depósitos de bebidas, 

farmácias e igrejas pentecostais. As atividades portuárias estão presentes através de 

portos diretamente vinculados aos estabelecimentos comerciais, usados para receber ou 

escoar seus produtos, ou voltados exclusivamente ao transporte de produtos e 

passageiros. 

 

                   A partir do Projeto Entender Belém, obtivemos dados gerais sobre 

condições de vida e trabalho, renda e lazer dos moradores do bairro. Segundo dados do 

Projeto, mais da metade (52,5%) dos moradores do bairro vive há mais de 20 anos no 

bairro, enquanto 12,3% vive há mais de 10 anos e apenas 20,9% há menos de 10 anos.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 77

                   De modo geral, os moradores mais antigos e de origem migrante, 

apresentam baixa qualificação escolar e profissional, enquanto seus filhos adultos 

possuem maior nível de estudo, o que nem sempre corresponde a melhores condições de 

emprego/renda, embora em alguns casos específicos essa qualificação seja fundamental 

para o crescimento do nível de renda e para a melhoria das condições de consumo e 

reprodução do grupo doméstico. 

 

                   Entre as atividades de trabalho declaradas, predominam aquelas ligadas a 

vendas de bens ou serviços, ou através do assalariamento dentro ou fora do bairro, 

recobrindo um leque variado de profissões masculinas/femininas, como segue:  

 

 

Homens: açougueiro, autônomo, balconista, cabeleireiro, cobrador, comerciante, 

comerciário, eletricista, embalador, estivador, garçon, marceneiro, motoboy, motorista 

(ônibus, táxi), peixeiro, pescador, pintor, professor, segurança, servente, vendedor.  

 

Mulheres: autônoma, balconista, cobradora, comerciante, comerciária, corretora de 

imóveis, costureira, doméstica, enfermeira, professora, promotora de vendas. A 

categoria vendedor/a apresenta o maior leque de opções: ambulante, de carros, de 

cosméticos, de churrasco, de peixe, de picolé, de produtos farmacêuticos, de açaí.  

 

 

 

                  Apesar do predomínio de práticas de trabalho autônomas e de baixo 

rendimento sobre as atividades assalariadas e de remuneração mais elevadas, não 

podemos afirmar a existência de uma homogeneidade absoluta no bairro em termos de 

pertencimento a uma classe social específica, pois o bairro pode ser melhor descrito 

como um espaço heterogêneo, com áreas diferenciadas, algumas delas muito 

valorizadas por sua proximidade em relação ao centro da cidade, onde predominam 

modernos edifícios cujos moradores apresentam níveis de trabalho e renda mais 

elevadas que a média do bairro, e reproduzem práticas de circulação, consumo e lazer 

completamente separadas  das práticas de consumo e lazer mais localizadas e 

identificadas com a maioria que vive no bairro. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 78

                   Para os que declararam renda, mais da metade (51%) possui renda familiar 

de até quatro salários mínimos, 68% até seis salários, enquanto somente 7% ganham 

mais de dez salários, mas essa diferença aumenta quando relacionamos a renda familiar 

dos moradores à sua localização espacial. Comparando moradores da rua principal do 

bairro, a Roberto Camelier, com a rua mais próxima ao rio Guamá, a Bernardo Sayão, 

os dados são reveladores: das 18 unidades familiares residentes na Bernardo Sayão que 

declararam renda, nenhuma delas tem renda acima de seis salários, enquanto a metade 

tem renda interior a dois salários, 27% ganha até quatro salários e apenas 22% ganha até 

seis salários; na Roberto Camelier, das 20 unidades que declararam renda, 6 (30%) 

recebem mais de oito salários mínimos, enquanto a maioria (8) recebe quatro salários 

por mês.  

 

                   Considerando-se o número de moradores por residência, verifica-se um 

predomínio de unidades domésticas compostas de até 5 pessoas (140 unidades, 63,6%), 

enquanto 74 unidades (33,6%) têm de 6 a 10 pessoas e apenas 6 casas (2,8%) tem mais 

de 10 moradores. Esse padrão se repete em outros bairros, assim como em diferentes 

classes sociais, confirmando uma tendência progressiva de nuclearização da família, 

independentemente da classe social. Entretanto, quando olhamos mais de perto, 

encontramos uma ampla variedade de categorias de residentes, de acordo com o tempo 

de residência, o tipo de organização familiar e as diversas fases do grupo doméstico. 

 

                   Os moradores, em sua grande maioria, se afirmam católicos, embora com 

diferentes matizes e graus de participação e freqüência às práticas rituais das igrejas 

católicas (católico praticante, freqüente, assíduo, não-assíduo). Mas cresce cada vez 

mais o número de adeptos de diversas igrejas pentecostais, especialmente na parte mais 

próxima ao rio Guamá. Enquanto na área mais central do bairro (travessa Roberto 

Camelier e entorno), há um predomínio absoluto de católicos, na avenida Bernardo 

Sayão, a mais próxima ao rio Guamá, cerca de 50 % dos entrevistados se declararam 

católicos, enquanto os outros 50% se declararam crentes. Alguns  afirmaram gostar de 

freqüentar tanto igrejas católicas quanto templos protestantes. Alguns, embora se 

declarem católicos, costumam freqüentar tanto igrejas católicas quanto terreiros de 

umbanda e mina.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 79

3. um bairro em movimento... 
 

 

                   O Jurunas é, como já vimos, um dos bairros mais antigos de Belém. A 

Câmara Municipal de Belém, através da Lei Municipal 7806/96, estabeleceu as 

fronteiras e limites dos atuais 71 bairros de Belém, entre os quais o do Jurunas, que 

 

(...) compreende a área envolvida pela poligonal que tem início na 
intersecção da margem direita do Rio Guamá com a projeção da Rua 
Cesário Alvim, segue por esta até a Rua Tupinambás, flete à direita e 
segue por esta até a Travessa Quintino Bocaiúva, flete à direita e 
segue por esta e por seu prolongamento até a margem direita do Rio 
Guamá, flete à direita por esta até o início da poligonal. 61 

 

Esses limites oficiais misturam-se aos marcadores reconhecidos pelos moradores, dos 

quais os mais importantes são: a avenida Roberto Camelier, rua tipicamente jurunense, 

além da qual, para cima, começa a zona de fronteira com o bairro chic de Batista 

Campos. As ruas dos Tamoios e dos Mundurucus, importantes transversais que levam 

diretamente à “praça da fronteira” 62 e às proximidades do shopping Iguatemi (para o 

qual se vai também seguindo em linha reta pela Roberto Camelier, até o seu início, 

subindo depois a rua Conselheiro Furtado até a rua Padre Eutíquio).  

                   Para o exterior, muitos se identificam como moradores do bairro do Jurunas, 

bairro alegre, festeiro, popular, em oposição a outros bairros como o de Batista Campos, 

de gente rica e orgulhosa. No interior dessa identificação geral, aparecem diversas 

fronteiras imaginárias, dadas pelos nomes e limites de certas ruas, lugares, setores ou 

sub-bairros (Limoeiro, Laranjeiras, Radional, Vietnã, Coréia). Esses setores localizam-

se em áreas mais periféricas ou intersticiais, e se opõem estruturalmente à área mais 

central, onde se localiza a avenida Roberto Camelier, antiga travessa dos Jurunas, 

considerada a avenida Paulista dos jurunenses, onde se destacam diversos signos da 

modernidade urbana: a Chefia de Polícia, o Mercado Central do bairro, a principal 

escola pública do bairro (Camilo Salgado), a igreja-matriz (Santa Terezinha), edifícios e 

lojas comerciais. 

                                                 
61  Lei 7806/1996.  In: Diário Oficial do Município de Belém, Belém: Câmara Municipal, v. XIX, n. 8325, 
7.08.1996. p. 1. 
62 Praça Batista Campos, um dos mais centrais e mais valorizados logradouros públicos da cidade, pela 
ótica de um morador do bairro do Jurunas, o que é corroborado inclusive pela mídia local. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 80

                  Seguindo pela Roberto Camelier, agora em sentido contrário e para baixo, 

através da rua Conceição (hoje Fernando Guilhon), chega-se à área considerada menos 

nobre pelos moradores “de cima”, e referida por alguns deles como a “mais perigosa do 

bairro”, embora seja uma das mais freqüentadas e movimentadas, tanto em dias comuns 

quando nos fins de semana. Especialmente os moradores das áreas mais centrais do 

bairro referem-se à rua Conceição com uma rua muito agitada e perigosa, cheia de 

pessoas circulando a pé ou em bicicletas, em meio à bagunça generalizada da rua. 

Perguntados se costumam freqüentar esse trecho, ou se já foram ao Complexo do 

Jurunas, o Feirão, responderam que: “não conheço, nunca fui, não me aventuro por lá, 

só vou até a igreja [Santa Terezinha], de lá não passo, pra dentro do Jurunas não entro 

de jeito nenhum”. 

 

                   Para os moradores dessas áreas mais próximas ao Guamá, assim como para 

os viajantes que circulam através dos portos do Açaí, São Benedito e Mundurucus, entre 

outros, a rua Conceição é uma das mais importantes do bairro, por possuir “um grande 

comércio onde tudo se vende e se compra, todo dia da semana”. As imagens 

depreciativas são então substituídas por imagens de vida em movimento, de circulação 

dinâmica de pessoas em um grande mercado que inclui a rua e seus cruzamentos 

principais, onde se localizam supermercados, grandes lojas e pequenas vendas de 

alimentos e armarinhos.  

                   Nela se localizam o Posto de Saúde, duas escolas públicas (Arthur Porto e 

Gonçalo Duarte), além de clubes sociais (Imperial, Florentina) e arenas de futebol muito 

freqüentados pelos moradores. No final da rua, no cruzamento com a Bernardo Sayão, 

localiza-se o Complexo de Abastecimento do Jurunas (Foto 2), freqüentado quase 

diariamente pela maioria dos moradores das áreas próximas. Logo depois, já na 

Bernardo Sayão, existem diversas casas comerciais muito antigas e conhecidas no 

bairro, entre elas a Casa Silva e a Casa Moreira, que vendem grande parte de seus 

produtos para clientes ou revendedores do interior, e que ostentam em suas fachadas os 

dizeres: Esta é jurunense (Casa Moreira) e A Pioneira do Jurunas (Casa Silva; foto 3), 

além de uma variedade impressionante de atividades comerciais e portuárias com cerca 

de quarenta portos comerciais, além de outros que são privativos de empresas 

estabelecidas à beira do rio Guamá. 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 81

                   As qualificações depreciativas dos moradores do bairro em relação a certas 

áreas ou setores considerados mais perigosos cruzam-se permanentemente, não havendo 

unanimidade absoluta sobre esses espaços, mas avaliações diferenciadas e mesmo 

opostas, de acordo com os lugares onde moram e costumam circular. Assim, as 

avaliações negativas dos moradores da Roberto Camelier, em sua área central e mais 

valorizada (do início até a rua Conceição, incluindo seus entornos), podem atingir a 

própria rua em que moram, já no seu trecho final, que começa – segundo a sinalização 

social e simbólica dos espaços pelos moradores – na rua Conceição e termina na junção 

com a Bernardo Sayão, em frente ao Iate Clube do Pará. 63 

                   De acordo com a Lei Municipal 7806/96, já citada, esse trecho final da rua, 

recortado por travessas e becos estreitos e tortuosos, constitui hoje o bairro da Condor, 
64 que surgiu a partir da ocupação de terrenos alagadiços, nos anos 40 e 50, sendo 

grande parte de seus moradores migrantes oriundos do próprio bairro do Jurunas, que 

então se expandia até os limites da orla ribeirinha, tanto para baixo (direção sul) quanto 

para leste. 

                   A maioria dos moradores da área nobre do bairro distingue claramente os 

dois trechos da rua como espaços separados, diferenciados e opostos. Entretanto, muitos 

moradores do segundo trecho (bairro da Condor), incluindo suas transversais, quando 

entrevistados, se declararam jurunenses e, quando perguntados sobre os limites oficiais 

do bairro, afirmavam que “[o bairro da] Condor também é Jurunas”, pois  

 
 
“Sinceramente, eu não me considero condista (acho até difícil de 
dizer), eu tenho um pouco de tendência desse nome (Jurunas), de 
amor por essas coisas, até porque eu sou descendente de uma tribo do 
Amazonas (Parintintins), sou muito indígena também, então eu me 
considero jurunense” (Zezinho, 50 anos, morador na pass. Alan 
Kardec). 
 
“foi só quando tivemos uma questão pra resolver na Polícia, fomos à 
Delegacia (localizada na Roberto Camelier) e ficamos sabendo que 
aqui não é Jurunas, é Condor” (Raimundo, 40 anos, morador na rua 
Nova). 
 

                                                 
63 Clube de classe média fundado nos anos sessenta, hoje é alugado para a realização de festas de 
tecnobrega,  assim como outras casas localizadas na avenida Bernardo Sayão, como Corsário e 
Nabalada.  
64 O nome desse bairro deriva da presença, nos anos 20 e 30, de uma companhia aérea alemã instalada às 
margens do rio Guamá, no espaço onde hoje se localiza a praça Princesa Isabel (ver mapa 4). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 82

“viemos de lá, meus pais tinham um comércio na [travessa de] Breves, 
e quando o comércio faliu, minha mãe comprou uma barraca aqui 
nesta rua, e construímos a casa. Aqui os terrenos eram mais baratos, 
mas ainda estávamos no mesmo bairro” (Dilma, 50 anos, moradora da 
rua Nova). 

 

Diversas marcas espaciais se destacam como signos visuais da identidade jurunense no 

bairro da Condor, como por exemplo, pequenos restaurantes e lojas que ostentam os 

adjetivos jurunense em seguida ao nome do estabelecimento (como por exemplo o 

restaurante Sabor Jurunense, na rua Tambés). Entretanto, mesmo se afirmando 

jurunenses, os moradores do bairro da Condor também reconhecem a existência de 

espaços segmentados no bairro, dentre os quais o próprio bairro da Condor é 

classificado como um sub-bairro do Jurunas, contendo por sua vez outros setores ou 

sub-setores, alguns dos quais são vistos como mais perigosos, como o setor da 

Radional, o entorno do Iate Clube e o trecho não-asfaltado da travessa Honório José dos 

Santos, por serem muito recortados por becos e travessas, e considerados territórios de 

gangues.  

 

                   Voltando aos moradores das áreas mais centrais do bairro, todas as 

transversais que cortam a Roberto Camelier, a partir da Conceição, são vistas, sem 

exceção, como perigosas, especialmente a rua Quintino Bocaiúva, cortada por um canal 

que se estende do rio Guamá até o bairro de Nazaré, um dos mais valorizados da cidade. 

Mas quando solicitados a explicar porque temem esse trecho, se já passaram por alguma 

situação de perigo ou violência, os entrevistados referiram-se a casos de que ouviram 

falar ou leram no jornal.  

 

                   Passando para o outro lado da fronteira, os moradores das áreas 

consideradas mais perigosas também apresentam avaliações diferenciadas, ambíguas ou 

contraditórias sobre a questão da violência. Muitos falam da violência como algo 

concreto, que está presente e muito próximo, nas ruas onde moram e nos caminhos por 

onde passam todo dia, envolvendo brigas de gangues com troca de tiros, batidas 

policiais e prisões, especialmente nos horários noturnos e em finais de semana. Mas ao 

mesmo tempo em que descrevem casos reais de violência acontecidos no bairro, 

afastam a possibilidade da violência para fora da rua onde moram ou do entorno onde 

costumam circular e se relacionar com seus parentes, vizinhos, amigos ou chegados.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 83

                   Se o medo generalizado da violência está presente nas falas de muitos 

entrevistados, pois “ninguém está seguro em sua própria casa [e] quando alguém tem 

que sair de casa para trabalhar ou fazer qualquer obrigação, nunca sabe se vai voltar” 

(Dilma, 50 anos), vários entrevistados afirmam não ter medo algum. É o caso de João 

Batista que afirmou que “já moro aqui há muito tempo, todos me conhecem e eu 

conheço todos os malandros”, enquanto outro afirmou que “não existem garantias 

contra a violência [mas ] é preciso ter fé em Deus acima de tudo” [e também] ter 

amigos e ser conhecido no bairro (José, 62 anos). 

                   Perguntados sobre quais seriam os lugares mais perigosos do bairro, os 

moradores das ruas que foram indicadas por outros como perigosas excluíram a sua rua 

dessa indicação e, muitas vezes, apontaram os limites do bairro mais distantes do seu 

pedaço como os mais perigosos, indicando uma posição relacional e perspectiva na 

construção das imagens e representações que circulam, de fora para dentro ou de dentro 

para fora, acerca da violência no bairro. Para os que olham de fora, (como alguns 

moradores da fronteira Batista Campos/Jurunas) “os bandidos estão à solta” em todo o 

bairro; para os moradores, há diferentes tipos de violência, inclusive aquela que resulta 

da ação da polícia, cujos métodos de combate à violência podem ser vistos como 

corretos, pois “já prendeu muitos dos bandidos e assaltantes mais perigosos do bairro” 

(João, 60 anos) mas costuma exagerar e também ser violenta contra qualquer pessoa: 

 
“agora está um pouco melhor, pois os bandidos (da rua) estão presos, 
estão na cadeia, era bem pior quando estavam soltos, faziam o que 
queriam, não respeitavam ninguém, nem os próprios vizinhos” (João). 
 
“a polícia também é perigosa, se a gente tá no lugar errado na hora 
errada, como vai provar que não é bandido? Pode apanhar até morrer 
ou levar um tiro, que ninguém vai te socorrer...” (Jean, 28 anos). 
 

Segundo a maioria dos entrevistados, as ruas ou lugares mais perigosos do bairro são: 

Timbiras e Caripunas, em seus trechos finais, próximos ao rio Guamá (ruas sem 

asfaltamento e que alagam quando chove, inseguras pela presença de bandidos e 

gangues e pela ausência de policiamento); Conceição, em toda a sua extensão e 

especialmente no trecho próximo ao Guamá (muito trânsito e muitos ladrões); o canal 

da Quintino (Foto 4), na fronteira Jurunas/Condor (territórios de gangues e bandidos); 

Estrada Nova ou Bernardo Sayão (perigosa por conta do trânsito e das gangues), cujo 

canal foi totalmente ocupado por residências às quais se chega através de estivas (pontes 

de madeira). Foto 5.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 84

                   Entretanto os moradores dessas ruas, quando entrevistados, sempre 

procuram ressaltar as vantagens de morar no bairro, independente do lugar onde moram 

ou apesar das dificuldades que tiveram no passado, pois, segundo eles, hoje “tudo 

melhorou”. Com a urbanização crescente no bairro nos últimos anos, muitos dos lugares 

antes considerados perigosos tornaram-se mais seguros para os moradores e transeuntes, 

como afirma um morador da rua Honório Santos: 

 
“Antigamente ninguém podia parar de carro nesta rua que era logo 
assaltado, agora não, agora a senhora pode andar com segurança, 
porque os bandidos fugiram aí pra dentro [da Condor]” (Olivaldo, 41 
anos).  

 

Nas entrevistas realizadas, muitos se declararam moradores muito antigos, com mais de 

50 anos no local. Essa antigüidade é evocada, na maioria das vezes, para falar de uma 

identidade de bairro. Morar há muito tempo no bairro, mais do que ter nascido nele, 

garante aos moradores, por suas vivências e experiências do passado aos dias atuais, a 

legitimidade de falar de dentro, isto é, como alguém que veio para o bairro “quando 

nada existia” e participou das conquistas do lugar, lentas, difíceis, mas claramente 

reconhecíveis e identificadas nas falas dos moradores, como nos casos abaixo citados:  

 
“O bairro hoje é melhor, quando viemos do [sic] Caripunas isso aqui 
era uma mata fechada, a companhia dos americanos abriu essa vala e 
abriu a rua, nos anos 40. Eu tirei esse pedaço aqui, fizemos uma 
barraquinha de açaizeiro, depois construímos essa [casa] aqui, já é a 5ª 
casa (Emiliana, 86 anos, moradora da rua dos Timbiras). 
 
“Quando eu vim pra cá, aqui no [sic] Caripunas era um braço de rio e 
a mata, não era de ninguém, cada um que chegava demarcava seu lote 
e limpava o terreno; meu pai veio primeiro e limpou esse terreno que 
depois foi dividido entre irmãos e primos (...) meu pai limpou um 
pedaço de terra e fez uma casinha de madeira (...) aqui nada tinha 
dono, era só chegá e alimpá o terreno (...) o rio chegava até aqui, as 
canoa atracavam aqui mesmo, traziam peixe, verdura, açaí...” 
(Marciano Santos, 90 anos).  
 
“Isso aqui foi o que caiu do céu, porque era capim, água, lama, tudo, 
num tinha rua, agora eu digo que tem tudo, eu falo porque eu vi, aqui 
entrava canoa, andava tudo por cima de ponte, aqui era lama, quem te 
conta sou eu, que moro aqui há muito tempo, nesse pedaço da Pariquis 
a mais antiga sou eu, pra nós que vivia aqui melhorou tudo, a Pariquis 
hoje é a melhor rua pra mim, só o que atrasa um pouco é que tem 
muito ladrão” (Neusa, 80 anos).                  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 85

“Quando eu cheguei pra cá [Timbiras] isso aqui era ponte, e a gente a 
bom lutá, lutá, quando chovia enchia a vala, a gente deixava secá pra 
tirá água porque com a maré grande ninguém achava o cano da 
torneira pra tirá água, o cano era dentro da vala. Agora só tem essa 
vala, tirando a vala fica uma rua. Esta rua não vai pra frente porque o 
pessoal é muito escondido, Eu posso me mudá daqui pro interior, mas 
eu não troco meu bairro por nada” (Martinha, 91 anos). 

 

Nesse conjunto heterogêneo de percepções, o Jurunas aparece, ao mesmo tempo, como 

um bairro diverso e único, com espaços diferenciados, muitos deles cindidos: entre os 

centros e os interstícios; entre os entornos das áreas nobres, mais verticalizadas e 

valorizadas, e as áreas mais periféricas, situadas nas fronteiras dos bairros ou sub-

bairros mais afastados (Condor, Cremação); entre os moradores das casas e dos 

edifícios; entre os moradores das casas da frente e os moradores das casas dos fundos, 

os moradores das ruas e avenidas e os moradores das vilas, passagens ou becos, os 

moradores das áreas nobres e os moradores das zonas mais pobres, desenha-se um 

gradiente espacial que, ao mesmo tempo em que inclui os mais diversos setores ou sub-

setores do bairro, também exclui esses espaços e seus moradores através de 

qualificações valorativas. 

 

                   De acordo com as percepções dos moradores, dividimos o bairro em três 

grandes áreas ou setores, que chamaremos aqui de: 

 

1. área mais valorizada (+ +): inclui a avenida Roberto Camelier, desde o seu início 

até a rua Fernando Guilhon (antiga rua Conceição), e seus entornos, nos sentidos norte e 

leste, onde faz fronteira com o bairro de Batista Campos e o centro comercial (shopping 

Iguatemi), assim como no sentido sul, onde faz fronteira com a zona ribeirinha do 

bairro. 

2. área mais ou menos valorizada (+ -): a rua Conceição e seu entorno, que inclui a 

fronteira Batista Campos/Jurunas/Condor, e o miolo localizado entre as travessas 

Honório Santos e Breves. 

3. área menos valorizada do bairro (- -): a zona próxima ao rio Guamá, desde a 

travessa de Breves até a Bernardo Sayão, e os limites do bairro da Cidade Velha e do 

bairro da Condor (figura 2). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 86

 

                   Quando perguntados se gostam e por que gostam de morar no bairro, os 

moradores muitas vezes referiram-se às redes de relações estabelecidas, às festas e a 

uma estrutura de lazer existente no bairro, e destacaram, como lugares-signos de 

identidade do bairro: 

 

 

1) o Rancho Não Posso me Amofiná;  

2) a igreja de Santa Terezinha;  

3) a praça Batista Campos, considerada, pelos moradores de cima, como o 

principal signo do bairro, junto com a igreja de S. Terezinha, e pelos 

moradores de baixo como externa ao bairro, ou ainda como “a praça da 

fronteira”; 

4) a praça Princesa Isabel, especialmente para os moradores do bairro da 

Condor; 

5) a praça Amazonas (antigo largo de São José) e o largo do Arsenal 

(especialmente os moradores da fronteira com a Cidade Velha); 

6) a igreja de Santa Luzia; 

7) a igreja de N. Sª da Conceição; 

8) a capela de São Benedito (também conhecida como igreja de Santo 

Expedito); 

9) a Academia de Samba Jurunense (especialmente os moradores do bairro 

da Condor); 

10) a Associação Carnavalesca Deixa Falar (especialmente os moradores 

da fronteira com a Cidade Velha). 

 

 

                   Quando perguntados acerca das vantagens ou desvantagens de morar no 

bairro, alguns falaram de questões relacionadas à sua urbanização e localização 

espacial, hoje muito próximo do centro da cidade, o que permite um acesso rápido a um 

conjunto de serviços de consumo e lazer tanto interno quanto externo ao bairro, 

enquanto outros referiram-se às festas e às redes de relações estabelecidas dentro do 

bairro, reproduzindo algumas das imagens positivas ou negativas que circulam sobre o 

mesmo:  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 87

 

 
                   vantagens: 
 

 
•  bairro central, bom de morar;  

•  tudo é perto (mercado, supermercado, feira, posto de saúde, 

igrejas);  

•  tudo é fácil (meios de transporte e acesso ao trabalho e ao 

centro comercial);  

•  tem tudo que a gente precisa (posto médico, farmácias, 

armazém, mercado);  

•  tem tudo de bom (comércio, posto de saúde, igrejas, festas);  

•  é tranqüilo, de gente boa (já foi perigoso, não é mais); 

•  é perto do shopping, das praças;  

•  tem identidade própria, tem referências culturais, mantém 

tradições que vêm do meio rural (carnaval, festas juninas); 

•  tenho muitos amigos, muitos colegas; 

•  meus parentes é tudo perto, moro numa vila só de parentes; 

•  bairro alegre, rico em festas. 

 

 

                  desvantagens: 

 

 

•  tem muita violência, muito assalto, muitas gangues;  

•  desordem, insegurança, transporte deficiente;  

•  bairro pobre, abandonado pelo poder público; 

•  imagens negativas que as pessoas têm do bairro, rotulado como 

violento  (os grandes bandidos da cidade moravam no Jurunas). 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 88

                   A conquista do lugar não só de moradia mas para viver até morrer é 

legitimada através das memórias dos moradores mais antigos acerca das condições de 

vida através das décadas passadas e vividas no bairro. Nesse tempo longo da memória, 

as condições insalubres e primitivas do lugar são referidas em oposição à situação atual, 

através da gradativa ocupação das ruas e vizinhanças, da construção inicial e dos 

melhoramentos dos espaços da casa, assim como dos melhoramentos introduzidos pelo 

poder público, como o asfaltamento das vias principais, a iluminação das casas e das 

ruas de maior circulação, o fornecimento (nem sempre contínuo) de água encanada e os 

meios de transporte coletivo. Nas fotos de 6 e 7 vemos a rua Monte Alegre antes de ser 

asfaltada. 

                   Ao mesmo tempo o bairro que se modernizou também é visto como “uma 

extensão do interior”. E mesmo para os que comparam a vida tranqüila e farta do 

interior com a vida agitada e a comida mais fraca obtida na cidade, é evidente a 

valorização e permanência de hábitos alimentares, mesmo que adaptados ao espaço 

urbano: 

“Nasci no interior e me criei aqui. Aqui todo mundo é amigo, todo 
mundo é parente, tudos se conhece, é tudo gente do interior, caboco 
do interior. Tem uma vila aqui que é tudo parente, do interior, todo 
mundo quer morá aqui porque é perto, perto da maré, perto do 
mercado, perto de tudo (...) aqui tem tudo ou quase tudo o que tinha 
lá, tem mata, tem vento, tem tudo que tem no interior, e mais ainda. 
Aqui eu moro na beira do rio, eu gosto mais de comê peixe com açaí e 
todo dia eu compro o peixe fresquinho que vem nas canoas do 
interior” (Emiliana, 86 anos).  
 
“No interior a gente comia assado com açaí, farinha boa, especial, 
peixe pescado no rio, carne de caça, mujica quando é bem preparado é 
bom à beça. A nossa comida do tempo que eu era rapaz, que o papai 
trazia era caça do mato, paca, tatu, cotia, veado, caitutu, carne 
saborosa, cozida ou moqueada na brasa. Hoje não existe mais caça, 
mas eu tomo açaí todo dia, sempre compro o pescado nas barracas 
aqui embaixo” (João Batista, 76 anos). 
 
“No interior tudo pra gente facilitava, a gente queria tomar açaí, corria 
por mato, tirava uma raza, duas razas de açaí, botava de molho, 
amassava, fazia gostoso pra tomar na hora. Aqui, não, pra tomar açaí é 
aquela água, a gente toma porque gosta, mas o açaí que a gente 
compra aqui faz até mal pra gente. No interior a gente alumiava com 
aquelas lamparinas, a comida não era paga, a gente botava aqueles 
matapi na água, pegava um bocado de camarão e assava, comia. Tinha 
mais fartura. Eu fui criada num tempo bom, tempo de comê e jogá 
fora, não é agora, que falta comida” (Martinha, 91 anos). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 89

                   Nas entrevistas que realizamos com homens e mulheres vindos do interior, 

perguntamos acerca do capital econômico (Bourdieu, 1989) de que dispunham no lugar 

de origem e que parte desse capital foi deslocado para a cidade, durante a mudança ou 

mesmo posteriormente, assim como sobre o capital social de que dispunham ou que 

passaram a dispor vivendo no bairro e na cidade, especialmente as relações de 

interconhecimento baseadas em redes de parentesco, amizade ou vizinhança.                      

                   Verificamos que o que os migrantes trazem do mundo rural não inclui quase 

nada de bens ou recursos materiais (“não trouxe nada, só um baú de roupas, uma sacola 

de roupas” /Emiliana, 86 anos). Ao mesmo tempo em que lamentam pelo que foi 

deixado para trás – a terra, o sítio, a casa, as plantações, a mata, a floresta, a várzea, o 

rio (dádivas de Deus e da natureza), a comida farta, a vida sossegada e calma onde 

“todo mundo se conhece e se ajuda quando precisa” – os migrantes valorizam seu 

conhecimento de mundo, baseado tanto na relação com a natureza quanto nas redes 

sociais, pois de ambas advém um conjunto de saberes relativos ao lugar de origem, que 

podem ser muito úteis do mundo urbano.  

 

                   Esse conjunto de conhecimentos acerca da mata e da floresta, dos seus 

animais, plantas e espíritos protetores; dos rios que garantem boa parte de seus 

alimentos, ao mesmo tempo em que servem de pontes de acesso às outras cidades, 

lugares e mundos; esse conjunto de saberes e cuidados na preparação de alimentos 

(peixe, camarão, caranguejo, farinha, frutas da região, especialmente o açaí) e de 

remédios (chás, infusões, pomadas), assim como de saberes relativos ao nascimento e 

criação dos filhos pequenos, à saúde dos adultos  e idosos, lhes garantem, até certo 

ponto, uma vida equilibrada, com certa auto-suficiência alimentar e longevidade.  

 

                   Esses saberes e conhecimentos trazidos do mundo rural não são 

completamente opostas ou inconciliáveis ao mundo urbano, e estão presentes nas 

práticas cotidianas colocadas em operação, especialmente pelas mulheres, na 

organização e manutenção cotidiana do grupo doméstico, na articulação de relações de 

proximidade e convivência,  na trocas cotidianas e apoio, material ou de outro tipo, 

especialmente entre parentes, como percebemos na fala de Martinha, 91 anos, moradora 

na rua dos Timbiras: 

 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 90

“Nasci em Santo Antônio, no Acará, no centro. Vim pra Belém em 1960, 
de barco, porque a família já morava aqui no Jurunas. Os mais velhos que 
vieram do interior já moravam aqui, minhas irmãs moravam aqui no 
Caripunas. Meus parente tão morando tudo aqui por perto, aí procurando 
casa encontrei aqui no Timbiras.  
 
No interior a gente levantava cedo, aqui eu levantava cedo pra botar os 
filho pra aula, depois os filho foram formando família, eu já fiquei nesse 
costume de botá os neto pra aula. Eu acordo seis horas pra chamá os 
neto, prá deixá o corpo esfriá pra tomá banho, pra tomá café, penteá 
cabelo, até eles acabá com tudo isso já tá em cima da hora.  
 
Eu já tô nesse costume de me acordá cedo, é costume do interior, eu num 
sei amanhecê sem me levantá das minha rede, saio, vou dá uma volta, 
pegá sol, porque o sol da manhã é sadio, é bom prá tudo, pra dor de 
cabeça ...de tarde eu gosto de me sentá lá na frente, pegando aquele 
vento.  
 
Eu faço meu chá caseiro, faço meus banho de mato, pra dor de cabeça, 
gripe, eu não gosto de tá no médico, eu nunca fiquei dentro de um 
hospital, quando vou no hospital é pra visitar parentes que tão doentes.  
Na minha família nós temo muita ajuda, se um tiver doente basta chegá a 
notícia lá, que tudo que tão bom corre pra ver quem tá precisando duma 
ajuda, na hora arranja dinheiro pra táxi, vai pro hospital, aí tudo vai fazer 
visita, tudo entra pra ajudá, dão vale, dão dinheiro pra levá alguma coisa, 
a minha família só é boa assim...”  

 
 
As redes de parentesco, incluindo a família nuclear e/ou extensa, se estendem muito 

além do grupo de residência, alcançando outros grupos domésticos, localizados em 

espaços muito próximos, dentro do próprio bairro, na própria rua ou em ruas adjacentes, 

ou ainda no próprio terreno, que é continuamente desmembrado em pequenos lotes para 

a construção de moradia de parentes, estendendo-se ainda para outros bairros mais 

próximos ou mais distantes. Além das relações de parentesco, o conhecimento e 

participação dos moradores em outras redes, como as de vizinhos, amigos, compadres 

ou conterrâneos, parecem ter um certo peso nas escolhas dos migrantes.  

                   A localização de parentes, amigos e conhecidos foi decisiva para a escolha 

do bairro e da rua ou travessa onde se estabelece a residência, mesmo que temporária, 

havendo também a intenção declarada, pelos entrevistados, de se estabelecerem no 

bairro e/ou na rua onde tivessem parentes. Perguntados sobre onde moram seus 

parentes, se no bairro ou fora do bairro, as respostas nos indicaram a presença muito 

forte de uma rede de parentes morando não apenas no bairro, mas nas vias próximas, 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 91

nas mesmas ruas, nos lados das casas, nos fundos das casas, nos altos da casa principal, 

do chefe de família.  

                   O padrão de residência preponderante, especialmente nas áreas mais pobres 

do bairro, poderia ser definido como sendo o de uma família extensa, com diversos 

irmãos e irmãs adultos, casados e com filhos, morando com seus cônjuges em pequenos 

cômodos construídos, em madeira ou alvenaria, em parte do terreno ainda disponível 

(nos altos, nos lados, nos fundos) da casa dos pais, não fossse o fato de que, na maioria 

dos casos, constituem unidades de consumo distintas, embora participem 

cotidianamanete da rede de contatos diretos e entreajuda para pequenos serviços, 

principlamente no casos das mulheres.  

 

                   Finalmente, uma rede comunitária mais ampla, ultrapassando e alargando, 

até certo ponto, todas as anteriores, e que permite definir (ou excluir) os sujeitos como 

cidadãos – habitantes da cidade – acena aos migrantes com a possibilidade de acesso 

aos bens e serviços disponíveis no meio urbano, ou com a possibilidade de lutar por 

esses bens através de movimentos de reivindicação organizados localmente, a partir do 

bairro.  

                   A conquista da localidade garante aos migrantes um espaço próprio, um 

lugar de sentido e fonte de identidade, a partir do qual eles podem situar-se no cotidiano 

do bairro e na modernidade urbana. Os movimentos do sujeito migrante em direção à 

cidade, suas estratégias para se inserir, trabalhar, morar, casar e se estabelecer, tal como 

descritas por um morador do bairro, podem ser lidas como um conjunto de práticas para 

conquistar a cidade e assim garantir um lugar na modernidade, mesmo que de modo 

fragmentário e periférico.  

                   A história de João Batista, que veio do interior sem nenhum conhecimento, 

sem documentos, sem nada, apenas com a sua palavra e a proteção de Deus, em busca 

de um emprego e um lugar na cidade, para plantar e colher um futuro melhor, fazem 

parte do que chamaremos aqui de uma agência cabocla, 65 que inclui decisão, coragem, 

evolução, através de diversas estratégias de movimento do sujeito migrante no espaço 

urbano: 

 
 

                                                 
65 Voltaremos a essa questão no Capítulo 6. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 92

“Eu vim do interior, minha mãe morreu cedo, meu pai me criou. Meu 
pai era muito trabalhador, trabalhava na roça de mandioca, pra fazer 
farinha. Em 1943 deixamos a roça, meu pai foi morar na cidade (Santa 
Izabel), meu pai já era capataz, me colocou na Prefeitura, aí eu já tava 
entendido, porque eu pensava no meu futuro, porque a gente tem que 
plantar pra colher um futuro melhor, e foi o que eu fiz. Em maio de 
1942 eu disse: eu vou pra Belém arrumar um emprego pra mim. Eu 
não tinha documento, nem certidão de idade eu tinha, vim só com a 
proteção de Deus.  
 
Aí vim (de trem), cheguei na estação de São Brás, peguei um bonde 
pro Ver-o-Peso. No Ver-o-Peso eu perguntei pra um senhor: Meu 
chefe, pra ir a Val-de-Cans, qual é o transporte que eu pego? Ele disse: 
meu filho, esta hora não tem transporte pra lá, mas se tu pegá uma 
carona em caminhão tu vai, senão tu tem que ir a pé. Tu pega o bonde 
do Curro [Velho] e quando chegá no fim da linha tu salta e pega uma 
informação pra rodovia do SNAPP.  
 
Aí foi o que fiz. Chegou no fim da linha, o condutor me disse: tu vai 
por aqui, quando chegá na estrada asfaltada é a rodovia, aí tu segue a 
pé. Quando deu 11 horas da manhã eu ia passando pela dita oficina 
que era o escritório central da SNAPP. Aí o vigia ia fechando o portão 
e me disse: menino, o que você quer? Aí eu disse: aqui é Val-de-Cães? 
E ele disse: é, tudo isso aqui é Val-de-Cães, mas o que você queria? 
Aí eu disse: eu ando atrás de emprego, eu sou de família pobre e já tou 
numa idade, 18 anos, de trabalhar. Quero trabalhar pra ajudar minha 
família, minha mãe (madrasta) com meu pai. Ele disse: agora todos os 
engenheiros já saíram, mas ainda tem o chefão, o diretor, tu quer falar 
com ele? Quero, eu disse! (eu sempre tive essa evolução comigo). Aí 
eu fui no escritório dele: bom dia, doutor! Que você quer, menino? 
Doutor, eu ando atrás de emprego, eu sou de família pobre, então eu 
preciso ajudar minha mãe, meu pai. Então ele perguntou: quede teus 
documentos? Eu disse: eu não tenho documento. E a certidão? Doutor, 
eu não tenho nada! E quantos anos você tem? Eu tenho 18 anos 
completo, tô dentro dos 19. E como você quer trabalhar se não tem 
documento nenhum?  
 
Aí eu disse: eu peço a Deus que o senhor acredite em mim, eu não to 
mentindo. Ele olhou pra mim e depois disse: tem lugar na carpintaria, 
na oficina de máquinas e na oficina de motores. Ele mandou eu 
escolher! É muita felicidade! Aí eu escolhi a carpintaria. Aí eu disse: 
Doutor, eu não sou daqui, posso me apresentar na quarta-feira de 
manhã? Pode, se apresenta pro engenheiro. Então eu cheguei em casa: 
já tenho emprego. Quando foi na quarta-feira eu saí, 8 e meia da 
manhã tava lá, foi só me apresentar e trabalhar. Desse emprego eu 
tenho meu pão de cada dia, não é muita felicidade? Aí eu fui aprender, 
entrei como auxiliar de carpintaria, com menos de um ano eu já 
trabalhava como operário da carpintaria. 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 93

Aí foi em 44, fui morar no alojamento deles, era só cearense, 
pernambucano, alagoano. Aí o carpinteiro gostou muito de mim e 
perguntou onde eu tava morando. No alojamento. Credo, rapaz, ali é 
só cearense brabo. Tu vai morá comigo. Aí eu topei a parada, fui 
morar em São Brás, na baixada da Duque (de Caxias). Passei quase 
um ano com ele. 
   
Quando foi um domingo lembrei da minha tia, ela morava na Barão de 
Mamoré. Aí fui atrás, fui perguntando perto do Hospital Barros 
Barreto, passava duas casas, a terceira era dela. Veio o português 
marido dela. Então quando ela me reconheceu, disse: cadê a mala? 
Vem pra cá morá comigo, tô te dando uma ordem! Então eu fui. Em 
47 trouxe minha família de Santa Izabel, minha mãe, meu pai, meus 
irmãos. A gente alugou uma casa aqui, a titia não queria que eu 
viesse... aqui era horrível, nesse tempo, mas agora tudo melhorou.  
 
Quando eu conhecí minha esposa, ela só tinha 13 anos (eu já tinha 
28). Eu ia me casar com uma mulher bonita, eu gostava muito dela, 
mas ela me disse uma coisa que não tava dentro do meu orçamento. 
Ela me disse que carne de segunda ela não comia. Aí eu pensei: eu 
tenho certeza que eu não posso ficar alimentando uma pessoa assim. 
Aí eu acabei, ela chorou, ela me perguntou qual o motivo. Eu disse: eu 
acabei contigo porque eu sou operário, eu não sou dono de 
supermercado nem industrial, pode chegar um dia que eu não tenha 
condição de comprar o que tu come e aí tu vai jogá na minha cara. 
Mas aí eu já tava de olho nessa que é minha esposa. Aí eu me vesti de 
homem e fui pedir ela em casamento. Aí comprei aqui, era só um 
terreno com uma barraca, e fui construindo devagar. Casei em 55 com 
28 anos, tivemos 3 filhas e 2 filhos, todas as mulheres moram  perto 
de nós, Rosa ficou morando aqui (casa ao lado), Célia mora lá em 
cima. Tenho só 2 filhos casados que moram fora.  
 
Gosto demais do bairro, tudo é perto pra mim, eu vou pra onde eu 
quero. Quando me perguntam se eu quero sair daqui.. “daqui só lá pra 
cima...” Com toda a sinceridade, não tem desvantagem, não tem 
defeito no bairro, eu gosto de todo mundo, todo mundo gosta de mim. 
Aqui, graças a Deus são os meus vizinhos, quando eu preciso, nunca 
me negaram. È difícil eu precisar, às vez é somente em caso de doença 
que eu preciso...” 
 
[O senhor conhece ou ouviu falar de alguém que seja chamado de 
caboclo?] De lá? [De lá ou daqui..] Conheço. Conheço caboclo do 
centro, que trabalha na lavoura. Justamente o meu pessoal já tá tudo lá 
em Santa Izabel, da família e amigos também... Caboclo...trabalha na 
lavoura mesmo.. [Aí dizem que é caboclo?] É... nós tudo somos 
cabocos, né? Caboclo tem menas inteligência e menas sabedoria, o 
pessoal daqui é mais desenvolvido, tem mais cultura... Tem caboclo 
esperto, que faz conta de matemática pela cabeça dele e dá certo (João 
Batista, 76 anos). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 94

4. bairro em movimento, identidades em fluxo 
 

 

 
                   Os migrantes ribeirinhos mantêm uma intensa e extensa rede de relações, 

que interfere diretamente em suas escolhas e interesses e tem grande influência em seus 

projetos de vida. Ao se estabelecerem na cidade, colocam em operação formas de 

sociabilidade baseadas em redes mistas de relações sociais, ou seja, baseadas nas 

relações de parentesco e conterraneidade anteriores à migração, combinadas com outras 

relações atualizadas com parentes que moram na cidade, ao mesmo tempo em que 

constroem novas redes de sociabilidade, baseadas em novas relações de trabalho, 

amizade e vizinhança, como demonstram os dados da pesquisa de campo.   

 

                   Se diferentes formas de apropriação do espaço podem gerar diferentes 

formas de sociabilidade, também diferentes formas de sociabilidade podem produzir 

diferentes espaços sociais, de modo que as múltiplas formas de apropriação dos pedaços 

do bairro, assim como as diferentes atribuições de sentido aos lugares vividos pelos 

sujeitos, chocam-se com os padrões considerados propriamente urbanos de vida, 

trabalho, lazer e consumo. Nesse sentido, muitos lugares apropriados pelos sujeitos 

migrantes confundem as distinções habituais entre rural e urbano, tradicional e 

moderno, e fundem as múltiplas identificações dos sujeitos migrantes na cidade (Fotos 8 

e 9).  

 

                   Que lugares condensam os sentidos do bairro para os jurunenses? Quais os 

lugares mais representativos para falar de si mesmos, para falar de seu cotidiano, entre o 

trabalho e o lazer, entre a rotina e os eventos festivos? Buscando entender a cidade e a 

localidade do bairro a partir do uso dos espaços urbanos, procuramos perceber, nas 

diversas formas de apropriação desses espaços, a construção dos lugares de sentido 

(Agier, 1998), impressos nas práticas cotidianas, nos signos do bairro (significantes 

visuais, orais, auditivos), nos símbolos referenciais presentes nas representações dos 

moradores. 

 

 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 95

                   Como vimos, a percepção do espaço pelos moradores não é homogênea mas 

variável, e se expressa através de diferentes imagens ou qualificações valorativas, de 

acordo com diversos fatores, entre os quais destacamos os lugares relativos (tanto 

espaciais quanto sociais) de onde falam, assim como os lugares de produção, circulação 

e consumo das imagens acerca do bairro, atravessada por valores ora positivos ora 

depreciativos sobre determinados espaços ou setores/sub-setores do bairro.  

                   Entre essas zonas ou setores multiplicam-se espaços mais centrais, mais 

periféricos ou mesmo intersticiais, apropriados de modo desigual pelos moradores, o 

que interfere nas percepções e valorações que os usuários fazem do espaço urbano, com 

base nas suas próprias vivências e experiências de inclusão/exclusão, assim como nas 

redes de relações e formas de sociabilidade vividas no bairro.  

                  Assumindo a afirmação de Boaventura Santos (1993) de que as identidades 

são identificações em curso (:31-32), procuramos identificar como os migrantes 

ribeirinhos no bairro do Jurunas se apresentam/representam, tendo como referência um 

conjunto de experiências e vivências que interligam os lugares de origem e a localidade 

do bairro. Como são construídas ou reconstruídas as identidades e/ou as variadas formas 

de identificação dos migrantes que vêm do outro lado do rio e que vão morar no Jurunas 

e em outros bairros adjacentes? Moradores das áreas de várzea ou do centro, em seus 

lugares de origem seriam identificados ou se identificariam como lavradores, 

agricultores, pescadores e outras formas de identificação associadas ao seu cotidiano. 

Ao mesmo tempo, na sua relação com os citadinos, se classificam como sendo “do 

interior” (Alves, 1993) mas são muitas vezes rotulados como caboclos e precisam lidar 

com essa rotulação. 66  

                   A inserção dos migrantes no mundo urbano implica, em grande medida, na 

busca de participação no mercado de trabalho, o que exige a demonstração ou o 

aprendizado de um conhecimento relativo às diversas atividades ou tarefas necessárias 

ao movimento diuturno da cidade. Boa parcela dessas atividades ou tarefas são 

constituídas e desenvolvidas com base em um conhecimento anterior, adquirido no 

lugar de origem ou aprendido a partir da relação estabelecida entre o lugar de origem 

(que pode ser tanto rural quanto urbano) e a cidade grande, constituindo um espaço 

intermediário de saber e conhecimento, de vivências e experiências, um espaço ao 

mesmo tempo geográfico, social e cultural, construído entre a cidade e o rio, entre as 

                                                 
66 Voltaremos a essa questão na (In)Conclusão. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 96

cidades através do rio, entre os diversos lugares através do rio. É através dos rios que os 

migrantes mantêm uma intensa e extensa rede de relações, que participa diretamente de 

suas escolhas e interesses, e tem grande influência em seus projetos de vida.  

                   Essa mistura de novos e velhos padrões de relações vão dar a feição das 

formas de sociabilidade produzidas e do surgimento de novas identidades e/ou formas 

de identificação em espaço urbano. Conforme pesquisas anteriores sobre processos 

migratórios em sentido rural-urbano (Durham, 1987; Menezes, 1976), os movimentos 

dos sujeitos em mudança para a cidade implicam em diversos processos de 

transformação e/ou atualização de suas identidades, produzindo novas formas de 

identificação, mediadas através de passagens ao mesmo tempo físicas, existenciais, 

sociais, culturais, políticas.  

                   Essas passagens correspondem a momentos simultâneos de um mesmo 

processo, posto que o movimento de deslocamento espacial pode produzir sentimentos 

aparentemente contraditórios de estranhamento e, ao mesmo tempo, desejo de “fazer 

parte” da cidade. Seriam então os migrantes sujeitos cindidos entre o rural e o urbano, a 

tradição e a modernidade? Analisando as falas dos moradores sobre suas experiências 

de viver a cidade a partir da localidade do bairro, percebemos que os espaços de 

tradição e modernidade não se excluem mas se complementam e se transformam o 

tempo todo, de modo que o que não era nada agora é um bairro moderno, pois o 

progresso chegou e está aqui na nossa porta. Ao mesmo tempo, o bairro que se 

modernizou é visto por muitos entrevistados como uma extensão do interior, pois aqui 

tem tudo ou quase tudo o que tinha lá. Assim, a partir das falas dos moradores, é muito 

difícil separar ou opor, de forma rígida, espaços rurais e urbanos, assim como formas 

tradicionais ou modernas de viver o cotidiano.  

                   As memórias dos sujeitos conjugam tempos diferentes a mundos distintos 

mas também percebidos como muito próximos e conectados, de modo que é difícil 

perceber uma rígida separação e oposição entre um passado rural distante e um 

presente urbano atual, tornando difícil afirmar que os migrantes ribeirinhos 

estabelecidos na cidade de Belém seriam sujeitos cindidos entre o rural e o urbano, entre 

a tradição e a modernidade.  

                 A inserção dos migrantes à vida da cidade passa necessariamente por sua 

localização no espaço urbano. Mas o que significa, para o migrante, localizar-se ou 

estar localizado no espaço urbano? Segundo Appadurai (1996), a categoria localidade é 

relacional e contextual, mais do que espacial, pois “se expressa em certos tipos de 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 97

agência, socialidade e reprodutibilidade” (:178). Como parte da vida social, seria uma 

“estrutura de sentimento produzida por formas participativas de atividade intencional 

que produz efeitos materiais” (:182), enquanto a vizinhança seria definida através de  

 
“formas sociais realmente existentes, nas quais a localidade, como 
dimensão ou valor, é imaginada de modo variável. Vizinhanças, nesse 
sentido, são comunidades caracterizadas por sua realidade, espacial ou 
virtual, e seu potencial de reprodução social” (:179).  

 

 

Aparentemente deslocado do contexto, tratando de espaços translocais e de geografias 

pós-nacionais, o texto de Appadurai nos ajuda a pensar a cidade de Belém, no contexto 

atual, como um espaço ao mesmo tempo local e translocal: lugar de passagem de 

migrantes/imigrantes para o interior da Amazônia; lugar de destino de 

migrantes/imigrantes sem teto, sem terra, oriundos de outras regiões do país; zona de 

fronteira entre o rural e o urbano, espaço dos “desgarrados da globalização” (Sassen, 

2003). Por outro lado, lugar de encontro de parentes, conterrâneos, vizinhos e amigos, 

lugar de construção/inserção dos sujeitos migrantes e de suas histórias singulares e 

coletivas na modernidade amazônica. 

 

                   Assim, podemos pensar a localidade não como um espaço delimitado e 

definido formalmente, mas como espaço vivido e significado pelos próprios sujeitos a 

partir de suas experiências cotidianas, que envolvem táticas e estratégias de circulação e 

uso do espaço urbano (De Certeau, 1996), assim como a apropriação – mesmo que 

parcial e informal – dos lugares materiais, existenciais e simbólicos reconhecidos como 

adstritos a essas experiências cotidianas (Agier, 1998), gerando um sentido de 

localidade que interfere diretamente na percepção que os sujeitos migrantes têm de si 

mesmos enquanto habitantes de um espaço ou lugar, participando da construção e/ou 

reformulação de suas identidades. Como afirma Appadurai (1997: 34): 

 
“A memória e as ligações que os sujeitos locais mantêm com sua 
vizinhança e nomes das ruas, seus caminhos e cenários urbanos 
preferidos, momentos e lugares de congregação e divertimento, estão 
sempre em conflito com as necessidades do estado-nação de regular a 
vida pública (...) é da natureza da vida local desenvolver (..) seus 
próprios contextos de alteridade...” 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 98

                   Redes de vizinhança podem ser extremamente fortes nesses contextos, de 

modo que a própria noção de pertencimento ao bairro pode estar delimitada pela 

identidade de vizinho. 67 A vivência cotidiana, através do uso de espaços comuns, cria 

fortes vínculos que reforçam o sentimento de pertencimento ao bairro (Holstein, 1998: 

142). Participando dos mais diversos tipos de associações de bairro, reivindicando 

direitos ao espaço de moradia – inclusive ocupando terrenos urbanos, públicos ou 

privados – direitos de acesso à escola e aos serviços de saúde, assim como melhorias no 

bairro e melhores condições de vida em geral, negociando inclusive com candidatos de 

diferentes partidos políticos, por ocasião das eleições municipais, os migrantes buscam 

inserir-se no mundo urbano, redefinindo seus lugares e identidades, a partir da 

localidade e das redes sociais colocadas em operação no mundo cotidiano.  

                   O sentido de localidade, o sentimento de pertencimento dos moradores ao 

bairro é referenciado por um conjunto de práticas identitárias, atravessadas pelas redes 

de sociabilidade, entre as quais se sobressaem, ao lado das atividades voltadas para 

obtenção de trabalho e renda, as atividades festivas, de lazer e consumo, que marcam de 

um modo próprio os tempos e espaços vividos e compartilhados pelos moradores, 

interferindo diretamente nas identificações internas e externas ao bairro.  

 

                   Essa sociabilidade festiva (Costa, 2002), presente nos pequenos ou grandes 

eventos da vida do bairro, garante a seus moradores uma certa visibilidade social 

(Firmino da Costa, 1999), reforçada periodicamente através de práticas culturais 

identitárias, especialmente aquelas voltadas às festas populares – carnaval, festas 

juninas, festas em homenagem aos santos padroeiros –, consideradas como tradições 

festivas (Costa, 2002), como expressões de uma identidade jurunense. 

                   Através das festas, de sua fabricação incessante durante todo o ano, 

colocando em operação redes de relações de parentesco, amizade e vizinhança, os 

sujeitos se constroem a si mesmos como habitantes de um espaço próprio – um lugar – 

onde vivem suas vidas, reproduzem suas práticas cotidianas e garantem, através dessas 

práticas de uso e apropriação desse lugar, o direito à cidade. É o que veremos no 

próximo Capítulo. 

 

                                                 
67 Ver Adriana Holstein (1998) sobre o modo como os vizinhos conformaram seu estilo de vida com base 
em redes de vizinhança em um bairro popular em Buenos Aires nos anos sessenta.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 99

                                       Um bairro em movimento 
 

 
 
         O período de maior movimento no bairro do Jurunas ocorre de 
julho a dezembro de cada ano, com o ciclo de festas de santos 
católicos, incluindo-se tanto as festas paroquiais quanto as festas 
“particulares”.  É nesse período também que se aceleram os 
preparativos para o carnaval e aumenta o número de festas de fim de 
semana, nos bares e clubes localizados no bairro. Durante todo o ano 
o movimento de pessoas no bairro é grande, com momentos ou ciclos 
de concentração e intensidade maiores em determinados pedaços, 
circuitos ou trajetos (Magnani, 1992), com a presença de moradores e 
visitantes do bairro:  
 
a) nas festas de São Benedito (julho/agosto) a rua dos Timbiras e 
adjacências ficam lotadas, especialmente à noite. Essa festa hoje atrai 
pessoas de outros bairros de Belém, especialmente moradores dos 
bairros próximos ao Jurunas, além de moradores das cidades e vilas 
localizadas do outro lado do rio Guamá, onde residem fiéis devotos 
do santo, que participam ativamente das novenas, procissões e 
ladainhas, realizando inclusive uma procissão fluvial que conduz a 
imagem do santo do furo de São Benedito, no baixo Acará, para a 
capela do Jurunas, no segundo domingo de agosto. 
 
b) no ciclo do carnaval, que começa de fato após as férias de julho e 
se intensifica a partir de janeiro, após as festas de fim-de-ano. Em 
meio às atividades do carnaval ocorrem os festejos dirigidos a São 
Sebastião, santo padroeiro do Rancho Não Posso me Amofiná, que 
dedica uma semana ao santo, que é artisticamente preparado e 
colocado em um andor, na sede da escola, em frente ao palco, onde 
recebe a visitação dos fiéis, especialmente mulheres, durante toda a 
semana que culmina com uma procissão na noite do dia vinte de 
janeiro. A procissão sai às vinte horas da sede e faz um trajeto pelas 
ruas mais próximas a ela, retornando aproximadamente às 22h. Na 
maioria das vezes, o principal pedido feito ao santo é “ganhar o 
carnaval”, sendo qualquer outro pedido secundário a esse objetivo.  
 
         O movimento na escola se intensifica com a aproximação do dia 
do desfile carnavalesco, com ensaios realizados dentro e fora da 
quadra que reúnem uma multidão de associados, brincantes, 
torcedores fanáticos ou apenas curiosos que vão “serenar” os 
ensaios e conferir os preparativos que estão sendo feitos para o 
desfile final. A escola costuma fazer alguns ensaios pelo bairro, nos 
domingos à tarde, quando circula por diversas ruas: algumas vezes 
dirige-se para cima, passando inclusive pela praça Batista Campos, a 
praça da fronteira entre o Jurunas e o bairro nobre de Batista 
Campos; outras vezes dirige-se à parte baixa, pela rua Fernando 
Guilhon (Conceição) até a Estrada Nova e depois retorna ao seu 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 100

pedaço, que inclui todo o entorno da escola. O movimento no entorno 
do Rancho Não Posso me Amofiná é muito grande durante todo o 
ano, mesmo em dias comuns, em quase todas as horas do dia, mas 
especialmente aos domingos há uma enorme concentração de pessoas 
na parte externa da escola, nos bares, nas portas das casas ou 
simplesmente indo e vindo, circulando pelo pedaço, encontrando e 
cumprimentando amigos, chegados ou simples conhecidos. 
 
c) ainda em meio ao ciclo carnavalesco, executando tarefas que se 
misturam à preparação do desfile, mas tendo uma estrutura própria 
que independe do carnaval, a maior festa atualmente dedicada a São 
Sebastião é realizada pelos responsáveis e pelos freqüentadores da 
Casa de Minanagoense Oxóssi Pena Verde, à rua Cesário Alvim, na 
fronteira entre a Cidade Velha e o Jurunas. Essa festa existe desde os 
anos sessenta, bem antes de a escola de samba “Deixa Falar” ter 
sido criada e estabelecida no mesmo endereço, em espaço contíguo 
mas separado das atividades propriamente carnavalescas, embora a 
maior parte das pessoas que dela participem freqüentem ambos os 
espaços e trabalhem em ambas as atividades. Falaremos dessa festa 
adiante. 
 
d) no ciclo junino, cuja preparação se inicia logo após o carnaval, 
todas as noites os jovens participantes se reúnem para ensaiar a 
coreografia do seu grupo, o que é feito no meio da rua, como uma 
estrutura mínima que inclui um aparelho de som usado para tocar a 
música-tema escolhida para o enredo daquele ano. A maioria das 
músicas escolhidas é de autores e ritmos nordestinos, mas alguns 
grupos já escolhem músicas com ritmos da região. 
 
e) após a quadra junina recomeçam os preparativos das festividades 
de São Benedito, nos Timbiras (item a), assim como o ciclo das festas 
paroquiais, que vão até dezembro, quando as igrejas ficam 
especialmente cheias e os seus entornos completamente tomados pelos 
freqüentadores, católicos fervorosos ou nem tanto. Até o fim do ano, 
intensificam-se as festas e procissões religiosas na capital e nas 
cidades ribeirinhas próximas a Belém, para onde se dirigem muitos 
moradores do bairro. 
 
         Durante todo o ano, especialmente aos domingos, as igrejas  
evangélicas também atraem grande quantidade de fiéis, que circulam 
em grupos pelas ruas do bairro, pela manhã, à tarde ou à noite. Em 
quase todas as ruas do bairro, especialmente à noite – embora não 
exclusivamente – o povo-de-santo festeja seus orixás, voduns ou 
caboclos, com rezas, cantos e danças, seguidos de comida e bebida 
previamente compradas e preparadas para a ocasião. 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 101

 
 
 
 

 
 
 
 

CAP. 3:  
VEM DO BAIRRO DO JURUNAS 68:   

a identidade jurunense e as festas 69 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
3.1. ritmos e pulsares da vida cotidiana em Belém ..............................................  102 
3.2. o signo Jurunas: entre a festa e a violência ...................................................  110 
3.3. a identidade jurunense e as festas ..................................................................  120 

                                                 
68 Excerto da letra do samba de Osvaldo Garcia e Albertino Garcia para o enredo “Rancho de Ouro no 
Canto do Jubileu”, apresentado pelo Rancho Não Posso me Amofiná no carnaval de 1984, quando a 
escola de samba completou 50 anos de existência e com o qual sagrou-se campeã do carnaval oficial de 
Belém. 
69 Parte deste Capítulo foi apresentada no Seminário Belém do Pará: História, Cultura e Sociedade 
(1º/2003), organizado pela Dra. Ligia Simonian (NAEA/UFPA), a quem agradeço pela leitura e revisão 
crítica.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 102

1. ritmos e pulsares da vida cotidiana em Belém 
 
 
 
                                                                             

Ritmo: movimento ou ruído que se repete no tempo, 
a intervalos regulares (acentos fortes e fracos); 
sucessão de movimentos ou situações que 
constituem um conjunto fluente e homogêneo no 
tempo. 
 
Pulsar: movimentar por meio de impulso, impelir; 
pôr em movimento desordenado, agitar, abalar; 
repercutir, soando ou ressoando; bater, latejar, 
palpitar. 
 
Cotidiano: de todos os dias, diário; aquilo que se 
faz ou ocorre todo dia, o que sucede ou se pratica 
habitualmente (Ferreira, 1988: 573,538,184). 

 
 

 

                   O Jurunas não dorme! A expressão usada por um morador da travessa dos 

Timbiras, às proximidades do Rancho Não Posso me Amofiná, 70 traduz uma das 

imagens mais comuns que muitos moradores têm acerca do bairro onde vivem. 

Também, as imagens de um bairro festeiro e alegre estão presentes na mídia local 

praticamente desde há um século, quando o Jurunas já se configurava como um dos 

bairros mais antigos de Belém, surgido no prolongamento da Cidade Velha, em sentido 

paralelo ao rio Guamá, a partir de sua entrada principal, a travessa dos Jurunas, que deu 

o nome ao bairro.  

 

                   Nos destaques dados pelos principais jornais da cidade aos eventos festivos 

anuais – Ano Bom, Noite de Reis, Estação Carnavalesca, Celebrações Religiosas, Festas 

Joaninas  – a participação dos moradores do Jurunas surpreende. No Croquí de 

Localização  temos o bairro com os principais sítios de eventos. 

 

                                                 
70 Escola de samba fundada em 1934 por Raimundo Manito, morador do bairro, recém-egresso do Rio de 
Janeiro, onde viveu durante alguns anos e acompanhou os desfiles das escolas cariocas, no início dos anos 
30. Não se conhece o contexto da escolha do nome, que era uma expressão usada comumente à época. 
Entretanto, Eneida de Moraes, na Historia do Carnaval Carioca, refere-se a um bloco com o mesmo 
nome no ano de 1933, quando Manito lá residia e acompanhava os eventos carnavalescos.   



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 103

                  As referências ao bairro feitas pelos jornais são muito antigas. Elas tanto se 

relacionam às reivindicações dos moradores para questões de urbanização e infra-

estrutura das travessas e ruas, 71 solicitando limpeza de valas, 72 abertura de ruas, 

consertos ou reposições de pontes de acesso, como às reclamações contra a “gatunagem 

desenfreada”, a baderna e a desordem provocadas por vadios e desordeiros. 73 Já no 

século XIX, existiam muitas habitações nessa área, usadas como residências e também 

como cocheiras, vacarias, hortas e plantações.  

                   O bairro, que então se constituía sobre terrenos alagadiços, cortados por 

braços de igarapés ligados ao rio Guamá, transformados em valas sobre as quais foram 

sendo construídas casas e pontes de madeira, não dispunha de qualquer infra-estrutura 

básica, como serviço de água encanada ou iluminação pública. Referido pelos próprios 

moradores como sítio, pântano, encaiporada, 74 era mencionado nos jornais da época 

como um lugar suspeito, reduto de gatunos e lunfas, 75 valentões e desordeiros, 76 

especialmente o lugar conhecido como “bairro do Ladrão”, na fronteira do Jurunas com 

a Cidade Velha, que incluía a rua e o largo de Santo Amaro – hoje Veiga Cabral – lugar 

“animado, symphatico e cheio de vida [situado no] ôco do mundo”.  77 

                                                 
71 “Entre as vias públicas que estão não é de hoje a reclamar a misericórdia das vistas municipaes destaca-
se a Conselheiro Furtado, notadamente no trecho limitado pelas travessas do Jurunas e Largo de São José 
(...) A Pariquis, a Jurunas e a Honório José dos Santos, estão nas mesmas condições e não se lembra esta 
gente do poder municipal que não podemos viver entre charcos e lamas por toda parte...” Folha do Norte, 
19.02.1901, p. 2. Coluna Reclamações do Povo. 
72 “Queira por obséquio inserir no seu jornal o seguinte. Uma vala que existe na travessa dos Apinajés, 
entre as ruas Conceição e Tymbiras e que em todos os annos tem sido limpa para o escoamento das águas 
pluviais, não o foi no corrente anno (...) de modo que as águas ficam estagnadas, aumentam com as 
chuvas, invadem os quintais, as paredes das casas, matam as plantas, dizimam as criações, transformam 
os quintaes em lamaçaes, inundam as ruas e impedem o trânsito. Terá o Intendente olhos para ver isto e 
alma para compadecer-se da sorte dos moradores locaes?” Folha do Norte, 26.02.1900. Coluna 
Reclamações do Povo. 
73 GATUNOS NA CARLOS DE CARVALHO. “Os moradores da Travessa Carlos de Carvalho há um 
bom par de noites que não pregam o olho, que para isso não lhes dá licença a gatunagem desenfreada que 
estabeleceu arraial naquela via pública. O sobressalto alli é geral e nada obstante o alarme que causam os 
meliantes, todas as noites tentam por em prática as suas proezas, estabelecendo-se a resistência, de parte a 
parte, a tiros de revólver”. Folha do Norte, 06.04.1900, p. 2. 
74 OS JURUNAS. “Sr. Redator: tivemos um alegrão – eu e os demais moradores da encaiporada da 
travessa dos Jurunas – quando soubemos que o Sr. Intendente sonhou com essa via pública e fez publicar 
seus planos para embelezal- a...” Folha do Norte, 01.08.1900. 
75 “Moradores da Travessa Carlos de Carvalho e Rua de Santo Amaro queixam-se de que todas as noites e 
mesmo durante o dia, aquelas vias públicas parecem os sertões de Canudos, havendo tiros de revólveres 
em panca, que põem os pobres reclamantes doidos de medo”. Folha do Norte, 03.04.1900, p. 2. Coluna 
Reclamações do Povo. 
76 A FACA E A TIRO. Num reboliço dos diabos esteve hontem à tarde o bairro do Jurunas, promovido 
pelos muitos desordeiros que por alli habitam...” Folha do Norte, 20.06.1910. 
77 Folha do Norte, 10.08.1930, p. 8. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 104

                   Descrito como um bairro populoso 78 e como um dos mais movimentados 

bairros urbanos de Belém, 79 é notável, no início do século passado, o contraste entre a 

falta de estrutura do bairro em termos de urbanização e condições de habitação, e o 

nível de participação de seus moradores em eventos festivos de todo tipo. Na passagem 

do ano e festa de Reis, havia diversos Presépios e Pastorinhas na Cidade Velha, no 

“bairro” de São José, no Jurunas e Batista Campos, entre outros. Na época carnavalesca, 

era marcante a presença de cordões, como os da Pirapema – rua dos Tamoios –, dos 

Seringueiros – travessa dos Jurunas –, dos Azulinos – rua dos Caripunas –, dos 

Almofadinhas dos Jurunas – grupo de Roceiros da rua dos Pariquis –, destacando-se os 

cordões de Marujos: Cruzador Barrozo – rua Santo Amaro, hoje Veiga Cabral, na 

Cidade Velha –, Cruzador Tupy – travessa dos Jurunas com Tamoios –, Cruzador 

Tymbiras – Caripunas entre Jurunas e Tupinambás –, Infantes Paraenses – Tamoios 

com Tupinambás –, Chegança – rua dos Tamoios –, brigue São João – travessa dos 

Tupinambás. 80  

                   Havia também os clubes sociais: o Club dos Nove – na Apinajés com 

Pariquis, o Club dos Brevenses – na travessa de Breves – e o Club Victória, inaugurado 

em 1908, no Largo de São José, 81 assim como clubes de trabalhadores, como o Club 

Misto dos Seringueiros – na travessa dos Jurunas – e o Club Progresso da Mocidade – 

na rua dos Caripunas. 82 

 

                   O associativismo, para fins beneficentes e também recreativos, era muito 

forte no bairro, destacando-se a Sociedade Beneficente Jurunense, associação 

comunitária criada em 1909, cujo patrono era São José, localizada na confluência da 

travessa Honório José dos Santos com Timbiras, esquina onde hoje se localiza a sede do 

Rancho. 83 Havia também a Sociedade Beneficente União e Firmeza (1928) e a 

Sociedade Beneficente União Montealegrense – ambas localizadas na rua de Monte 

Alegre – e a Sociedade Beneficente 21 de Janeiro, localizada à rua dos Mundurucus.   

                                                 
78  Folha do Norte, 13.08.1921, p. 4. Coluna Echos e Notícias. 
79 Festas Populares. “O largo de São José, ponto principal de um dos mais movimentados bairros urbanos 
de Belém, será de hoje até o início de agosto o centro das atrações de nossa população ávida  de 
distrações que compensam a insana lucta conseqüente da crise”. Folha do Norte, 17.07.1921, p. 3. 
80 Folha do Norte, 28.02.1908 e 30.01.1910. Coluna O Carnaval. 
81 Folha do Norte, 02.09.1907. p. 1; 20.21.28.02.1908, p. 2; 18.02.1909, p. 2. 
82 Folha do Norte, 19.02.1912. Coluna Estação carmavalesca. 
83 Folha do Norte, 19.03.1910; 25.06.1912; 20.05.1913; 29.07.1918; 26.06.1919; 01.07.1922.  
    A Província do Pará 15.07.1924; 11.07.1939. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 105

                   Finalmente, a Sociedade São Sebastião, localizada logo no início da travessa 

dos Jurunas, próximo ao largo de São José, cujo presidente, Thomaz de Souza Bentes, 

organizou e dirigiu, durante mais de três décadas, a festividade de São Sebastião dos 

Jurunas. Do final do século XIX até quase a metade do século XX, a festividade de São 

Sebastião, dos Jurunas, hoje desaparecida, era a principal festa religiosa do bairro e 

mobilizava parte da cidade, envolvendo diretamente devotos dos bairros da Cidade 

Velha, de São José, do Ladrão e do Jurunas, que percorriam as antigas estradas de São 

João e São José, caminhos que ligavam o bairro à igrejinha de São João, na parte antiga 

da cidade.  

                   O principal organizador da festa, um dos especialistas culturais do bairro, 

era Thomaz José de Souza Bentes, pedreiro, cozinheiro, zelador de santo e presidente da 

Sociedade de São Sebastião, localizada logo no início da travessa dos Jurunas, e que 

também participava de outras sociedades e associações como as devotadas a São José e 

São João Batista. Desde o início, mestre Thomaz organizou e dirigiu as atividades 

relacionadas às festas em homenagem a São Sebastião, primeiro em sua residência, 84 

depois na igreja de São João Batista, na Cidade Velha, 85 para onde a imagem do santo 

era trasladada em procissão, para a realização dos atos religiosos, enquanto os atos 

“profanos” ocorriam no largo de São João, em frente à igreja. 86 No fim da festividade, a 

imagem retornava em procissão à casa do zelador. Em 1915, foi construída uma capela 

à travessa dos Jurunas, no endereço do zelador, quando a festa voltou ao seu antigo 

local, com procissão pelas ruas do bairro e as “diversões” sendo realizadas no largo de 

São José. 87  

                                                 
84 FESTAS CATÓLICAS. A DE SÃO SEBASTIÃO. “O bairro do Jurunas também celebra a sua festa a 
São Sebastião. Está vistosamente embandeirado o perímetro entre Conselheiro Furtado e Tamoyos, 
erguendo-se ao centro um pavilhão em que toca uma banda de música. Os actos se effetuarão em uma 
casa alli situada e constarão de cânticos e ladainha acompanhada a grande instrumental”. Folha do Norte, 
15.01.1902, p. 1.  
85 FESTAS CATÓLICAS. “Vão ser iniciados amanhã, na egreja de São João Baptista, na Cidade Velha, 
os esplendidos festejos em honra ao glorioso São Sebastião, dos Jurunas (...) Às 7 horas da noite será 
trasladada a imagem do glorioso santo da casa do zelador Thomaz de Sousa Bentes, à travessa dos 
Jurunas, nº 7, para a egreja de São João, effectuando-se ahi a primeira novena”. Folha do Norte, 
09.01.1904, p. 2. 
86 SÃO SEBASTIÃO DOS JURUNAS. “Hoje às 7 horas da noite será trasladada a imagem de São 
Sebastião, dos Jurunas, da casa do zelador, Sr. Thomaz Bentes, para a egreja de São João Baptista, na 
Cidade Velha. Amanhã será cantada a primeira novena, a grande instrumental. A egreja e o largo estão 
caprichosamente ornamentados. Empenha-se o zelador em dar à festa todo o brilhantismo possível este 
anno”. Folha do Norte, 09.01.1912, p. 2. 
87 FESTA DE SÃO SEBASTIÃO. “Terá início amanhã a festa de São Sebastião na capella particular 
erigida à travessa dos Jurunas. Os actos constarão de ladainha, com acompanhamento a grande 
instrumental, todas as noites às 7 horas. No Largo de São José, transformado em arraial, galhardamente 
embandeirado com pitorescas barraquinhas, theatro cinematographico, iluminação geral e um coreto ao 
centro onde tocará uma banda de música, haverá variadas diversões, sendo soltos fogos e balões. Em 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 106

                   O largo de São José, localizado no final da estrada de São José – hoje rua 16 

de Novembro – era, como já vimos, o principal ponto de acesso ao bairro para quem 

vinha do centro da cidade, bastando contorná-lo para se chegar à travessa dos Jurunas, 

ponto inicial do bairro. Desde o início do século, tornou-se, junto com as praças de 

Batista Campos e da República, um dos principais locais de realização de eventos 

festivos do bairro e da cidade, onde circulavam fiéis, foliões, romeiros, promesseiros, 

expectadores ou consumidores das “distrações” oferecidas durante as noites de festas. 

Tais eventos tornavam aquele logradouro um espaço valorizado pelos moradores e 

transeuntes, a despeito dos problemas de infra-estrutura dessa área.  

 

                   As festas começavam no fim do ano, com a comemoração do Ano-Novo, 

com missa na capela de São Sebastião, foguetes e festejos no Largo. 88 Os barraqueiros 

do largo prosseguiam com as noitadas até a festividade de São Sebastião, dos Jurunas 89 

e depois até o carnaval, quando desfilavam diversos grupos de roceiros, marujos e 

pretinhos, inclusive os dos Jurunas, já referidos anteriormente. Na quadra joanina, 

novamente preparava-se o largo, com embandeiramento, iluminação, barracas, bares 

etc, com concurso de bumbás e outros bichos.  

                   Durante a quadra joanina, entretanto, o maior destaque no bairro era dado ao 

bumbá Pae do Campo, fundado, organizado e dirigido por Antonio Pedro de Castro, 

conhecido como Neném Pae do Campo, junto com seus irmãos. O boi mais famoso do 

bairro do Jurunas exibiu-se no bairro e fora dele durante mais de quatro décadas, de 

1914 a 1956. 90  

                                                                                                                                               
noites que serão determinadas haverá leilões de offerendas, feitas pelos fiéis para auxiliar a festa”. Folha 
do Norte, 08.01.1915, p. 3. 
88 ARRAIAL DE SÃO JOSÉ. “Inaugurar-se-á no vindouro domingo deslumbrante arraial do largo de São 
José, feericamente iluminado e decorado. Haverá várias e variadas diversões desde o anoitecer, sendo à 
meia-noite saudado o Anno Novo com girândolas de foguetes, salvas, fogos de artifício, ceias, etc... No 
coreto central tocará uma banda de música. A festa prosseguirá todas as noites, havendo actos religiosos 
na capela de São Sebastião dos Jurunas”. Folha do Norte, 30.12.1922, p. 5.  
89 ARRAIAL DE SÃO JOSÉ. “Prossegue a festa no deslumbrante arraial do Largo de São José, animada  
e bastante concorrida, havendo todas as noites ladainha na capella, fogos, música no coreto, diversões 
variadas, sortes, surprezas e rendez-vouz nas barracas. Actualmente é o único ponto de distração na 
cidade”. Folha do Norte, 06.01.1923, p. 6.  
ARRAIAL DE SÃO JOSÉ. “Promettem bastante animação e explendor as festas em honra a São 
Sebastião, no largo de São José. Começaram já os trabalhos de decoração da praça, que será transformada 
em atrahente arraial, com o coreto central para a música, barraquinhas, bares, carrousseis, 
embandeiramento, illuminação e diversões variadas. A capella, à travessa dos Jurunas, está sendo 
preparada. Terá início a festa a 9 do corrente, terminando a 20, com a procissão à tarde, ladainha à noite e, 
no arraial, fogos, balões, etc”. Folha do Norte, 04.01.1919, p. 1.  
90 Informação obtida através de D. Ana Castro, filha de Neném Pae do Campo. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 107

                   Nenem Pae do Campo, marítimo de profissão, era, como mestre Thomaz, 

um artista popular, que criava toadas sobre acontecimentos cotidianos, cantadas por ele 

nas apresentações do boi em sua própria casa, transformada em arraial, 91 e em outros 

parques de diversões da cidade na época joanina, assim como no Largo de São José. 92 

                   Nos anos 20 e 30, as festas no largo de São João do Bruno, na Avenida São 

João – hoje Senador Lemos –, passaram a rivalizar com os festejos do Largo de São 

José. Essas festas atraíam os moradores dos bairros do Umarizal, Telégrafo, Sacramenta 

e Pedreira, com apresentações de grupos joaninos e bumbás desses bairros, entre outros, 

que competiam entre si. 93  

                   Estabeleceu-se então uma certa “rivalidade” entre os brincantes desses 

bairros e os moradores dos Jurunas e bairros adjacentes como o bairro do Ladrão, 

marcada por conflitos, com brigas e agressões, algumas muito graves, e de certo modo 

reforçada pelos jornais locais, para os quais o bairro do Umarizal tornava-se 

rapidamente moderno e ordeiro, enquanto o Jurunas permanecia um reduto de 

desocupados, desordeiros e valentões.  

                   Um desses valentões era Américo Gonçalves, conhecido como Pé de Bola, 

capoeirista famoso do bairro do Ladrão. Registram os jornais que ele participava do 

bumbá mais famoso do bairro do Jurunas, o Boi Pae do Campo, e que teve diversos 

encontros com outros bois, deles resultando saírem feridos diversos participantes dos 

bois em confronto, o que teria levado a polícia a estalecer regras muito rígidas quando à 

saída e exibição dos bumbás durante as festas joaninas. Um desses encontros ocorreu 

em 1919, quando os componentes do bumbá Estrella D’Alva, do bairro da Pedreira, 

cujo presidente era opositor declarado do boi Pae do Campo, invadiram durante a 

madrugada uma residência particular onde o Pae do Campo estava se apresentando, no 

bairro do Umarizal. 94  

                                                 
91 Segundo informações de D. Ana Castro, o arraial do Pae do Campo teve quatro endereços: 1) travessa 
dos Jurunas, esquina com Timbiras; 2) Cesário Alvim com Carlos de Carvalho; 3) Mundurucus, entre 
Jurunas e Tupinambás; 4) Apinajés, esquina com rua dos Pariquis 
92 A performance de Neném nas apresentações, junto com os demais participantes do bumbá, somada à 
qualidade artística e visual dos personagens, especialmente o boi, assim como a existência de um espaço 
próprio, transformado em arraial, contígüo à residência de sua família, foram alguns dos fatores que 
contribuíram para a fama desse boi já nas primeiras décadas do século, quando se tornou campeão na 
maioria das disputas realizadas na cidade. 
93 De fato essa parte da cidade já era famosa desde o século XIX, por apresentar um grande circuito de 
festas populares, com destaque à festa de Mestre Martinho, realizada anualmente nos meses de maio e/ou 
junho, em homenagem ao Divino Espírito Santo. Desta festa falaremos mais adiante (Capítulo 5). 
94 CONFLICTO ENTRE BUMBÁS. Folha do Norte, 30.06.1919, p. 1. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 108

                    Outro boi famoso, também opositor do Pae do Campo, foi o boi Canário, 

do bairro do Umarizal. Mas seu principal opositor era de fato o boi Está Cavando, da 

travessa São Matheus (hoje Padre Eutíquio), em Batista Campos, localizado em frente 

ao Liberto Sport Club, por sua vez inimigo do clube mais famoso do Jurunas até então, 

o Clube São Domingos, este localizado na travessa dos Jurunas, ao lado no arraial do 

Pae do Campo, onde hoje é a paróquia de Santa Terezinha. Por residirem muito 

próximos, brigavam entre si os bois e os clubes do Jurunas e de Batista Campos, com 

provocações mútuas, às vezes chegando “às vias de fato”. 95  

                   Os clubes e grêmios recreativos surgiam às vezes ligados a atividades 

religiosas. Foi o caso do São Domingos, o mais antigo grêmio jurunense e um dos mais 

antigos da cidade em atividade, fundado em 1915 pelo padre Ignacio Magalhães, ligado 

à capela de São Domingos, à rua dos Caripunas, onde também se realizava, anualmente, 

procissão em homenagem a São Sebastião 96 que aparentemente concorria com a 

realizada por mestre Thomaz na travessa dos Jurunas.  

                   Foi também o caso do Oratório Festivo do Jurunas, criado em 1936, ligado à 

paróquia de Santa Terezinha, fundada um ano antes, e que passou a realizar, nos anos 

40, a festividade de São Sebastião, que incluía uma procissão pelas ruas do bairro, com 

grande participação de fiéis. 97  

 

                   Um dado interessante é que os padres da paróquia de Santa Terezinha 

percebiam o interesse dos moradores do bairro por eventos festivos, aceitavam e até se 

utilizavam desse dado para estabelecer relações com os seus paroquianos, como se 

percebe na nota publicada no jornal A Palavra, acerca da criação do Oratório Festivo do 

Jurunas: 

 

                                                 
95 Informação obtida com diversos moradores do bairro e confirmada por D. Ana Castro, filha de Nenem. 
96 FESTAS DE SÃO SEBASTIÃO. “Na Capella de São Domingos (à rua dos Caripunas). No domingo às  
4 horas da tarde sahirá a imagem de São Sebastião em procissão, percorrendo algumas ruas do bairro do 
Jurunas...” Folha do Norte, 19.01.1916, p. 4.  
FESTAS DE SÃO SEBASTIÃO. “Na capella de São Domingos, à rua dos Caripunas, continua o tríduo 
preparativo da festa em honra a São Sebastião, advogado contra a peste, a guerra e outros males 
mundiaes. No domingo festa solemne com a missa cantada pela manhã, procissão à tarde seguindo-se a 
bênção do Santíssimo”. Folha do Norte, 22.01.1926, p. 3. 
97 FESTAS DE SÃO SEBASTIÃO. “Termina hoje com todo brilhantismo do culto católico a festas de 
São Sebastião na igreja de Santa Therezinha, no bairro do Jurunas, havendo missa cantada às 3 horas e 
procissão às 4 ½”. Folha do Norte, 23.01.1944, p. 4.  
FESTAS DE SÃO SEBASTIÃO. “Na igreja de Santa Therezinha (bairro do Jurunas) está sendo 
celebrada à noite novena de São Sebastião, com muita concorrência de fiéis. Dia 20, Domingo, missa 
cantada às 8 horas e procissão às 4 ½”. Folha do Norte, 19.01.1945. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 109

“Movimento desusado, empolgante, vae agitar festivamente o bairro 
do Jurunas, hoje. Às 19 horas será lançada, solemnemente, a primeira 
pedra da Matriz de Santa Therezinha, no terreno que fica no extremo 
da linha de bond do Jurunas (...) Procederá a esta solemnidade outra 
não menos importante – a inauguração do Oratório Festivo do Jurunas 
– no terreno contíguo ao da futura egreja. É um campo desportivo para 
os rapazes jurunenses que, entretanto, serão cuidadosamente 
cultivados pelo método de D. Bosco, a fim de se tornarem bons 
cristãos e optimos cidadãos”. 98 

 

 

O termo jurunense, pela primeira vez encontrado citado em um jornal local, já colocava 

em foco um dos sentidos possíveis de serem apropriados e utilizados para falar da 

identidade do bairro e de seus moradores. O conteúdo lúdico desse termo, tal como 

destacado na nota, foi apropriado como um componente indispensável à boa realização 

dos objetivos educativos de formação de “bons cristãos e optimos cidadãos”: nesse 

sentido, jurunenses são – ao mesmo tempo – católicos e festeiros. Nesse mesmo ano, 

uma escola de samba surgida no bairro dois anos antes se apresentava como a 

representante do “Carnaval Carioca no Pará”. 99 Imediatamente, a população jurunense 

aderiu à idéia, comprovando que jurunenses são festeiros, católicos e também 

modernos, pois estão abertos a todas as novidades vindas da capital do país.  

 

                   A partir de então, a escola de samba fundada por Raimundo Manito nos 

moldes do carnaval carioca e, ao mesmo tempo, um evento jurunense, revolucionou o 

carnaval paraense. A mesma tornou-se o símbolo mais expressivo desse estilo lúdico, 

presente em todas as imagens acerca do bairro e de seus moradores. Manito, juntamente 

com mestre Thomaz e Neném Pae do Campo, jurunenses, católicos e festeiros, 

inventaram modernas tradições festivas (Costa, 2002: 482), ainda hoje presentes na 

história do bairro e na memória popular. Essa tradições festivas são atualizadas através 

do ciclo de festas realizadas anualmente no bairro, especialmente o ciclo carnavalesco, 

as festas juninas e as festas de São Benedito, que dão ao bairro uma visibilidade social 

diferenciada na cidade, contribuindo para a construção de uma identidade jurunense. 

                                                 
98 EM JURUNAS. Jornal  A Palavra, 24.04.1936, p. 1 (negritos acrescidos).  
99 CARNAVAL CARIOCA NO PARÁ. “O Rancho ‘Não Posso me Amofiná’ pretende apresentar, nos 
últimos dias da infernalidade momesca, um estylo carnavalesco puramente carioca. Para isso, sua gente 
está ensaiando rigorosamente, pois que na hora H, quer ver a supremacia dos bambas marchar deante da 
fervura dessa turma diplomada na Folia”. Folha do Norte, 16.02.1936, p. 1.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 110

2. o signo Jurunas: entre a festa e a violência 
 

 
 
“Tem pessoas que preferem dizer que moram na Batista 
Campos, porque é um bairro mais de elite, e eu digo: o 
Jurunas pra mim é uma grande festa, o Jurunas é a minha 
alegria, o Jurunas é a minha grande festa. A esquina da 
Roberto Camelier com Fernando Guilhon, se você parar 
alí sábado de tarde você vai ver que aquele pedaço é o 
coração da festa do Jurunas, porque é carro-som, é 
alegria, é gente. Então, sabe? pra mim, como eu conceituo 
o Jurunas: é uma grande festa. Eu nunca penso no 
Jurunas nas coisas ruins, no índice de criminalidade, 
porque isso eu não posso condenar o Jurunas que quando 
sai as pesquisas no jornal Liberal, como saiu a última, 
dizem que Ananindeua é mais perigoso que o Jurunas, que 
o Marco é mais perigoso que o Jurunas, então por que o 
Jurunas tem essa fama? o Jurunas não tem que ter essa 
fama. Em todos esses anos que eu vivo aqui, eu nunca fui 
assaltada no Jurunas, já me assaltaram em outros bairros, 
no Jurunas não, então eu não posso reclamar do Jurunas” 
(Suely Russo, moradora na Caripunas). 

 
 

                   O Jurunas é, como já visto, um dos bairros mais antigos de Belém. O 

mesmo é tenso, diverso do ponto de vista cultural e com uma população que não apenas 

segue as tradições mas também introduz inovações de modo muito criativo. Além da 

questão espacial/territorial definida no Capítulo 2, nesse bairro o tempo é o do evento, 

da festa, da alegria, das mobilizações em prol das tradições, mas também do barulho, 

das tensões e da violência.   

 

                   O signo Jurunas condensa diversos significados, recortando diversas 

dimensões da realidade: em primeiro lugar, é um bairro localizado na zona sul de 

Belém, à beira do rio Guamá, bairro secular, de pobreza estabilizada, como o bairro da 

Liberdade, em Salvador, estudado por Agier (1998) e, como este, adquire diversos 

sentidos que vão sendo produzidos por seus moradores num espaço de mediações entre 

o bairro e a cidade, recortando as segmentações espaço-temporais, de classe, gênero, 

etnia/raça, lugar de origem, lugar de moradia, entre outros.  

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 111

                   O bairro tem sua origem toponímica em um grupo indígena de lingua yudjá, 

que tem uma história antiga de migração e deslocamento pela região do baixo 

Amazonas. 100 Sua população é constituída em grande parte, como já vimos, de 

migrantes de origem ribeirinha, que foram se localizando principalmente nas áreas mais 

próximas ao rio Guamá, no sentido centro-leste, em direção aos bairros da Condor, 

Guamá e Terra Firme, mas também circulando nas diversas ruas do bairro, seguindo as 

redes de parentesco e/ou de acordo com as condições econômicas.  

                   Diversas associações existentes no bairro, antigas ou mais recentes, 

reforçam padrões de sociabilidade próprios, como agremiações carnavalescas, 

associações esportivas e de lazer, irmandades católicas e associações comunitárias, 

muitas delas articulando-se em redes mais amplas que alcançam outros bairros. Como já 

mencionamos, jurunenses são católicos em sua grande maioria e muitos freqüentam 

semanalmente as igrejas do bairro, mas o número de evangélicos cresce continuamente 

e hoje existem cerca de trinta igrejas evangélicas (Ferreira, 2001). Muitos freqüentam, 

também, casas espíritas e terreiros, tendas e searas de Mina-Nagô, Umbanda e Jurema. 
101                      

                   A presença de relações muito antigas entre as festas – religiosas ou profanas 

– e a política local, negociadas através das redes pessoais ou grupais, muitas delas 

mediadas pelos meios de comunicação, permitiu construir, junto com o processo de 

ocupação do bairro, imagens poderosamente eficazes de um bairro festeiro, de gente 

alegre e otimista, que em diversos momentos chegam a suplantar as imagens da 

violência, também constantes nos jornais locais, até que estas retornam ao imaginário da 

cidade através de novas manchetes, de modo que as diversas representações produzidas 

sobre o bairro circulam freqüentemente entre as imagens da festa e da violência. 

 

                                                 
100 Os Juruna são conhecidos através de notícia histórica desde o século XVII, quando habitavam as zonas 
mais próximas da foz do Amazonas, pelo qual foram subindo até chegar ao rio Xingu, por onde 
continuaram subindo até alcançar o alto Xingu (século XX), em terras que depois seriam transformadas 
no Parque Indígena do Xingu (1960), onde disputaram com outros grupos, novos e antigos na região, o 
espaço de sobrevivência e manutenção de sua formas de existência. Reconhecidos como hábeis canoeiros 
(homens) e grandes tecelãs (mulheres), foram aculturados e cristianizados desde o século XVII, vivendo 
em missões e/ou trabalhando para seringalistas e outros patrões, quando aprenderam a manejar armas de 
fogo com as quais combateram em guerras próprias e alheias (Galvão, 1979: 62-63; Oliveira, 1970). 
Quanto à língua por eles falada, não há consenso absoluto; considerando-se que falavam a língua geral, 
foram classificados como um grupo tupi pertencente à família Yuruna (Rodrigues, 1986: 46). 
101 Registrados oficialmente junto à Federação Espírita, Umbandista e dos Cultos Afro-Brasileiros do 
Pará, encontramos um total de 50 terreiros, tendas e searas de Umbanda, Mina  e Jurema no bairro do 
Jurunas.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 112

                   Diversas imagens do bairro circularam e ainda circulam na mídia, 

reproduzidas em contextos específicos: bairro comunitário, onde vivem e convivem em 

contatos diuturnos, parentes, vizinhos e chegados, compadres e conterrâneos, através de 

extensas e intensas redes de relações pessoais; bairro perigoso, de vadios e desocupados, 

de bandidos e gangues, onde a violência está presente na vida cotidiana, e espreita a 

todos os moradores e visitantes; 102 bairro de trabalhadores de baixa qualificação, de 

vendedores autônomos, de mão-de-obra barata que pode ser aproveitada a baixo custo; 
103 bairro de ocupantes-invasores sem-teto, que enfrentam a polícia, desrespeitando as 

leis e o direito constituído; bairro de eleitores-cidadãos, cujas vozes e votos têm um 

peso considerável na política local; bairro de antigas tradições festivas, de batuques e 

bumbás, do carnaval e festas juninas. 104  

 

                   Mas o bairro é também um grande mercado de trocas de bens materiais e 

simbólicos, um espaço de circulação de pessoas, saberes, dádivas e dívidas, enfim, um 

espaço de circulação de capital social e simbólico (Bourdieu, 1999: 67-69;73-79), um 

espaço de “encenação da vida cotidiana”, espaço público onde a vida cotidiana 

acontece (de Certeau, 1996: 38). O Jurunas é, ao mesmo tempo, um bairro cultural, de 

espaços de inovação e criatividade (Costa, 2000) e um território cultural, onde se 

produzem estilos de vida próprios (Lull, 1998), de sociabilidades e tradições festivas 

(Costa, 2002), que permitiram atribuir ao bairro um ethos festeiro, ao lado das imagens 

de violência que têm estado freqüentemente associadas ao bairro em seu processo de 

ocupação e urbanização. 

 

 

                                                 
102 PIVETES INFERNIZAM O JURUNAS. Uma quadrilha de pivetes, cujo mais velho tem 16 anos, está 
semeando o terror no Jurunas. A polícia já não sabe que tática usar para por fim à ação dos pequenos 
bandidos. Ninguém escapa da investida do bando e muitos moradores, com medo, colocam à venda suas 
casas”. O Estado do Pará, 01.02.1980, p. 1. 
103 UM BAIRRO INTEIRO EM FESTAS RECEBE JUBILOSAMENTE A PRESENÇA DO CHEFE DE 
ESTADO. Sua Excia. o Sr. Interventor Magalhães Barata fala aos jurunenses: Iremos todos trabalhar, eu 
preciso de braços, eu preciso de trabalhadores. Este bairro precisa de concorrer com os seus braços, 
precisamos de gente para dar desembarque às mercadorias atulhadas nos porões dos nossos navios (...) É 
por isso que vou encarregar em cada bairro uma pessoa destinada a recrutar trabalhadores, cada um na sua 
especialidade”. O Estado do Pará, 16.03.1943. 
104 “JURUNAS. BAIRRO DOS BATUQUES, DOS “BUMBÁS”, DOS CORDÕES, DOS CASEBRES E 
VIELAS, DAS MATAS E IGAPÓS. Assim é o populoso bairro do Jurunas, à margem do rio Guamá 
onde, apezar do capim e da lama, vive um povo alegre e otimista. Falta tudo, menos a batucada...”. A 
Província do Pará, 1947. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 113

                   Essa imagem de violência associada ao bairro foi construída de forma lenta 

mas contínua, ao longo do século XX, através dos destaques dados pelos jornais, a casos 

de brigas, agressões, queixas-crime de assaltos, roubos, furtos etc., com reforço para 

alguns espaços mais perigosos dentro do bairro. Um desses espaços perigosos era, como 

já visto, o perímetro localizado ao longo da rua dos Tamoios, da travessa do Jurunas até 

a margem do rio Guamá, espaço de fronteira com o bairro da Cidade Velha. De fato, 

conhecido no início do século XX como bairro do Ladrão, era também chamado de 

trilho do carvão, termo associado à linha que transportava o carvão do rio Guamá para o 

Gasômetro da cidade. Era, segundo um jornal local,  

 
 
“um bairro de vida à parte dentro do Jurunas (...) Ainda hoje, no seio 
da geração que já não arregaça até os joelhos as calças pelo inverno, 
no trânsito daquele pedaço da rua dos Tamoyos que vai da travessa do 
Jurunas à beira-rio, é assim chamada a velha artéria que tem uma 
história interessante, movimentada, vivendo mesmo, em tempos que 
vão distantes, vida absolutamente sua, perfeitamente à parte na 
existência do bairro do Jurunas. Eleita naqueles tempos metrópole de 
uma parte hoje populosíssima da cidade, o bairro do Ladrão, à rua dos 
Tamoyos, a partir daquelas fronteiras que seus ‘donos’ lhe 
delimitaram, era o logar de Belém onde, malgrado sua pequena 
distância de Baptista Campos, pouca gente de outros bairros se 
aventuraria, isto ainda há cousa de 30 e poucos anos (...) O trilho do 
carvão, no descaso em que permanecia por aquelas eras, se 
transformara em valhacouto de vadios e desordeiros, pousada 
preferida de navalhistas temíveis até para os bambas do próprio 
Jurunas, que ali não se atreviam a penetrar (...). Nesses tempos (...) a 
meninada nascia e se criava crescendo sem preocupação de escola na 
sua maioria, corrompendo-se no exemplo cotidiano da malandragem, 
da rasteira, do gongo, da navalhada ou do cacete...”. 105 

 
 
Essa imagem de violência foi reforçada na década de 1940, com destaque dado pelos 

jornais a outro desses espaços perigosos, a Estrada Nova – antiga Estrada do SESP –, 106 

e consolidou-se na década de 1960, quando ocorreu intenso crescimento populacional 

da cidade de Belém, através de crescentes fluxos de migrantes, oriundos tanto do 

interior do Pará quanto de outros estados e regiões do país, como já vimos 

anteriormente.  

                                                 
105 LUZ PARA A INFÂNCIA NO TRILHO DO CARVÃO. O Estado do Pará, 25.12.1940, p. 22. 
106 A partir da construção do dique da Estrada Nova, que represou as águas do Rio Guamá, houve um 
acelerado processo de ocupação dessa área, referida muitas vezes no jornal como “zona pobre” da cidade, 
com registros de brigas, agressões, assaltos e crimes de morte.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 114

                   De 1960 até 1980, quando a população do bairro cresceu quase cem por 

cento, o estigma de bairro violento consolidou-se em definitivo. Na década de 1980, 

quando os jornais dedicaram-se acentuadamente à discussão da questão da violência 

urbana, as notícias sobre o bairro eram constantes e alarmantes, como nos casos abaixo 

citados: 

 
“Os bandidos mostraram ontem, primeiro dia do ano, que estão com a 
mesma disposição do ano passado (...) fizeram 10 assaltos (...) o bairro 
do Jurunas caprichou para liderar a onda de assaltos: 
 
 
1. na avenida Pedro Miranda (Pedreira) 
2. na rua Conceição, próximo à Roberto Camelier (Jurunas) 
3. rodovia Bernardo Sayão, próximo Roberto Camelier (Jurunas) 
4. rua Roberto Camelier (Jurunas) 
5. avenida Dalva (Marambaia) 
6. passagem Tambés (Jurunas) 
7. rua Roberto Camelier com Quintino Bocaiúva (Jurunas) 
8. rua Roberto Camelier com Pariquis (Jurunas) 
9. rua Djalma Dutra com 14 de Março (Telégrafo) 

                           10. rua Pedro Álvares Cabral (Marambaia)”. 107 
 

 
“Uma quadrilha de pivetes, cujo mais velho tem 16 anos, está 
semeando o terror no Jurunas. A polícia já não sabe que tática usar 
para por fim à ação dos pequenos bandidos. Ninguém escapa da 
investida do bando e muitos moradores, com medo, colocam à venda 
suas casas”. 108 
 
 
“Eis o nosso futuro, futuro que já começou. Há poucas semanas dois 
meninos de dez anos de idade assaltaram um estabelecimento 
comercial no Jurunas, armados de revólveres, em pleno dia (...) Fruto 
de circunstâncias sócio-econômicas em que o êxodo rural se apresenta 
como um fator de grande importância, Belém deixou de ser a pacata 
cidade das mangueiras para se transformar na capital da desilusão para 
uma vasta maioria de marginalizados que hoje constituem cerca de 
75% da população”. 109 
 
 
“A Polícia do Jurunas está às voltas com uma quadrilha de pivetes que 
está agindo audaciosamente em pleno dia, assaltando principalmente 
mulheres como aconteceu ontem, por volta das 8 horas da manhã, 

                                                 
107 ASSALTOS. Folha do Norte, 02.01.1978. 
108 PIVETES INFERNIZAM O JURUNAS. O Estado do Pará, 1.02.1980, p. 1. 
109 EIS O NOSSO FUTURO. O Estado do Pará, 24/25.02.1980, p. 2. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 115

quando duas senhoras foram assaltadas na presença de várias 
pessoas”. 110 
 
“Dois bandidos se defrontaram, armados de faca, no fim da tarde de 
ontem, no beco do Relógio, Jurunas, e um deles saiu morto”. 111 

 
 
 

Se hoje o bairro do Ladrão não existe mais, o estigma da pobreza associada à violência 

deslocou-se para o extremo oposto, para a fronteira Jurunas/Condor, onde se localizam 

o beco do Relógio e beco da Vivi, lugares ainda hoje vistos como de extremo perigo e 

risco para os transeuntes e mesmo para os moradores. Nessa fronteira também se 

localizam os setores denominados de Vietnã, Coréia 112 e Radional, 113 localizados nas 

áreas mais baixas e próximas à Estrada Nova e ao rio Guamá, onde vive uma população 

cujo nível de renda é considerado dos mais baixos da cidade. Apesar do medo da 

violência, não existem muitas casas residenciais ou comerciais colocadas à venda, o que 

demonstra que as pessoas desejam, acima de tudo, permanecer no bairro.  

 

                   Ainda hoje a associação do bairro com casos de violência e crime 

permanece com certa recorrência, com destaque aos espaços considerados mais 

perigosos do bairro, especialmente nos horários noturnos, quando a presença das 

gangues atemoriza os moradores. 114  

 

 

 

                                                 
110 POLÍCIA DO JURUNAS NA LUTA CONTRA QUADRILHA DE PIVETES. O Liberal , 05.02.1983, 
p. 19. 
111 DUELO SILENCIOSO DEIXA MORTO A FACA NO JURUNAS. O Liberal, 03.09.1984, p. 14. 
112 São lugares ainda insalubres, inseguros e carentes de infra-estrutura básica, e por isso ainda acessíveis 
aos segmentos mais pobres, embora haja uma tendência de alta generalizada nos preços dos imóveis no 
bairro, de modo que mesmo suas áreas menos valorizadas já se tornam inacessíveis a migrantes recém-
chegados, que agora se dirigem para outros bairros de ocupação mais recente, como o do Montese (antigo 
bairro da Terra Firme), cuja área é em sua maior parte alagável no período das chuvas. 
113 Nos últimos anos, com o asfaltamento e iluminação pública das ruas do bairro, setores perigosos como 
a Radional tornaram-se mais valorizados e seguros, segundo seus moradores, embora ainda sejam vistos 
de forma negativa, especialmente por parte dos que vivem mais próximo à Cidade Velha e ao centro da 
cidade. 
114 Em pesquisa realizada no bairro, o bolsista Paulo Nascimento (2001) listou cerca de 16 gangues 
pertencentes à área Jurunas/Condor/Cremação. Nos dados coletados em jornais locais no ano de 2001, o 
Jurunas aparece como o 3º. bairro com maior registro de incidências criminais, antecedido apenas pelos 
bairros do Guamá (o mais populoso de Belém, com cerca de 100.000 habitantes) e da Marambaia, 
localizado mais distante do centro, na saída da cidade.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 116

                  Eventos relacionados a conflitos entre gangues em espaços próximos ou 

contíguos a festas juninas, festas de santo ou ensaios carnavalescos, quando ocorrem, 

ganham destaque nos jornais, que acentuam a relação entre festa e violência, como no 

caso abaixo:  

 
“O estudante C.R.F, 21 anos, foi executado pelo adolescente infrator 
conhecido como “Rós”, membro da gangue G.V. (Garotos do Vício) 
que lhe aplicou 6 facadas em frente à sede do Rancho Não Posso me 
Amofiná, na esquina das ruas do Timbiras com a Honório José dos 
Santos, no Jurunas. O rapaz olhava o ensaio da escola de samba por 
volta das 23 horas da última quinta-feira”. 115 

 
 

Às imagens negativas de violência e perigo contrapõem-se, como visto acima, as 

imagens de um bairro festeiro e alegre, através das quais os jurunenses se reconhecem e 

são reconhecidos por moradores de outros bairros com os quais demarcam fronteiras, 

menos em função da distância ou isolamento espacial, e muito mais por conta de 

diferenças ou especificidades sociais e culturais percebidas pelos diversos olhares que 

compõem essas imagens sobre o bairro.  

                   Contribuem para essa imagem a presença expressiva de bares, clubes 

festivos e dançantes como o São Domingos (foto 10) – o mais antigo do bairro –, o 

Clube Imperial (foto 11), o Complexo de Lazer Florentina e, principalmente, as 

escolas de samba ali existentes. Belém, como toda cidade brasileira, é religiosa e 

festiva. No Jurunas, as festas de santos católicos se multiplicam durante praticamente 

todo o ano, assim como as festas do povo-de-santo.  

 

                   Nos dias atuais, diversos eventos festivos marcam a vida do bairro, além do 

carnaval e das festas juninas. Esses eventos ocorrem durante todos os meses do ano, 

mas há um período em que eles se intensificam, constituindo um ciclo de festas que 

extrapola o bairro, incluindo os bairros mais próximos e mesmo outros mais distantes. 

Após as festas do Ano-Novo, as diversas escolas e blocos existentes no bairro voltam-se 

totalmente para os eventos carnavalescos. De fato, as atividades visando ao carnaval 

duram quase o ano todo, mas é a partir do mês de janeiro que essas atividades se 

intensificam.  

                                                 
115 ESTUDANTE MORTO A FACADAS. O Liberal, 27.01.2001, p. 8. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 117

                   Diversas agremiações carnavalescas surgidas no bairro ou em suas 

fronteiras participam dos concursos oficiais em diversas categorias. 116 Após o desfile 

carnavalesco, que mobiliza intensamente grande parte da população do bairro, iniciam-

se os ensaios preparativos para a quadra junina, época em que diversos grupos 

compostos por moradores do bairro se apresentam em competições oficiais ou não-

oficiais, durante todo o mês de junho. 117  

 

                   Em junho o movimento é o das festas juninas, quando as festas de terreiro 

ganham seu lugar e tempo próprios, com a presença indispensável das aparelhagens 

sonoras, fenômeno comum à maioria dos bairros suburbanos de Belém. Algumas das 

aparelhagens mais famosas da cidade surgiram no bairro, mas se apresentam em toda a 

cidade e no interior do Estado, com equipamentos sonoros de alta potência, DJs e estilos 

musicais próprios, entre os quais predomina atualmente o tecnobrega. De fato, os 

produtores culturais apropriam-se de músicas de diversos estilos, já consagradas na 

mídia nacional e internacional, para criar novos hits que passam a ser apresentados e 

executados nas festas por DJs conhecidos do público aficcionado, gravados em discos e 

vendidos aos consumidores dessas músicas, que passam a ser consideradas como parte 

da discografia de uma determinada aparelhagem ou de um determinado DJ.  

 

                   Entre as aparelhagens mais conhecidas no bairro e também na cidade, 

destacam-se: Tupinambá (que deu origem ao Pop Som); Príncipe Negro (Bom 

Jardim), Trovão Negro (passagem Dr. Gonçalves), Ouro Negro (passagem Santa 

Terezinha), Matrix (passagem Cabo Leão) e Ciclone (Radional). Algumas delas usam, 

durante as festas, um skywalker, sinal luminoso lançado para o céu, que permite aos 

interessados saber onde estão, a cada noite, suas aparelhagens preferidas. 

 

                                                 
116 Destacam-se entre eles o Grêmio Recreativo Cultural e Carnavalesco “Deixa Falar”, ligado ao grupo 
de pessoas que organiza a Festividade de São Sebastião, à rua Cesário Alvim, no bairro da Cidade Velha, 
e a Academia de Samba Jurunense, localizada à rua Nova II, oficialmente localizada no bairro da Condor, 
participam atualmente do Grupo Especial, a elite do carnaval paraense. Desfilam, também, nos grupos A 
e B, as escolas Coração Jurunense (dissidência da Academia de Samba Jurunense), Aquarela Brasileira e 
Habitat do Boto, e os blocos Arranco Jurunense, Império Jurunense e Pressão Jurunense. 
117 Entre as quadrilhas juninas destacam-se: Sedução Ranchista, formada por jovens que participam 
ativamente do carnaval do Rancho; Roceiros da Allan Kardec (RAK), formada por jovens moradores da 
Radional, Roceiros de Santa Luzia, localizada à rua dos Pariquis, próximo à paróquia do mesmo nome; 
Talento Junino, localizada na fronteira Cidade Velha/Jurunas, ligada aos participantes da Escola de 
Samba Deixa Falar, além de outras mais antigas e famosas como a Folianca, da rua dos Timbiras com 
Monte Alegre, e a Juventude Unida de Iracema, cujos antigos componentes agora participam da RAK.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 118

                   Na quadra junina ocorrem concursos oficiais, promovidos pela FUMBEL e 

pelo CENTUR (órgãos responsáveis pela política cultural da Prefeitura Municipal e do 

Estado do Pará, respectivamente), e ainda concursos particulares, promovidos por 

diversas associações de bairro ou clubes locais, onde as quadrilhas juninas mais famosas 

da cidade e do bairro competem entre si, lutando por reconhecimento e prêmios em 

diversas categorias.  

                   Compostas principalmente por jovens moradores do bairro, as quadrilhas 

começam seus ensaios imediatamente após o carnaval, durante a noite e nos fins de 

semana, e elaboram temas atuais e figurinos caprichados e modernos, a ponto de alguns 

representantes da política cultural do Estado criticarem o excesso de transformação 

presente nesse evento folclórico, que retira sua condição fundamental de autênticos 

representantes da cultura popular do bairro, da cidade e da região.  

                 A partir de julho, até o fim do ano, intensificam-se as festas e procissões 

religiosas na capital e nas cidades ribeirinhas próximas a Belém, para onde se dirigem 

muitos moradores do bairro. Em julho começam os preparativos das festividades 

realizadas pela Comunidade e pela Irmandade de São Benedito, na rua dos Timbiras. A 

rua dos Timbiras é excepcionalmente festiva. Nela se localiza a maior igreja do bairro, 

pertencente à Paróquia de Santa Terezinha do Menino Jesus 118 (foto 12), duas 

associações católicas dedicadas a São Benedito, uma das quais tem uma igrejinha 

particular (foto 13).  

                   Nela se localiza também, no perímetro que é considerado por muitos 

moradores como o coração do Jurunas, o Grêmio Recreativo Beneficente Jurunense 

Rancho “Não Posso me Amofiná”, a escola de samba mais antiga do Pará. Durante 

seus setenta anos de existência, realizando atividades sociais e de lazer que envolvem 

parte da comunidade, a escola firmou-se como um dos símbolos máximos da identidade 

jurunense. Isso é facilmente comprovado nos depoimentos dos moradores, 

freqüentadores ou não das reuniões semanais organizadas dentro da quadra da escola ou 

no espaço externo, no Bar dos Compositores (Fotos 14 e 15), regadas a comida e 

bebida, com muito samba e pagode ou, ainda, nas notícias de jornais:  

                                                 
118 A esquina da rua dos Timbiras com a Roberto Camelier (antiga travessa dos Jurunas), onde hoje se 
localiza a paróquia de Santa Terezinha, foi antes o Oratório Festivo dos Jurunas e, no início do século, a 
sede do bumbá mais famoso da cidade, o Pae do Campo, de Neném Pae do Campo, como vimos 
anteriormente.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 119

 

“Bairro da Folia. A expressão usada por um radialista para definir o 
Jurunas nunca foi tão apropriada porque o bairro é realmente uma 
festa constante. Marcado por tradições religiosas e políticas, o Jurunas 
é acima de tudo um festival de cores: amarelo, azul, branco e 
vermelho, as cores do Rancho Não Posso me Amofiná, paixão e glória 
de todos os moradores. Ninguém sabe contar a história do bairro sem 
citar a escola que começou há 45 anos atrás, como um pequeno bloco 
formado pelos jurunenses empolgados com o carnaval. E os antigos 
chegam a comparar todo o apogeu e decadência do Rancho com a 
própria vida, que agora começa a se reerguer. Até mesmo as crianças 
que ignoram onde fica o Posto Médico, a Delegacia e a Escola 
Gonçalo Duarte, não deixam de conhecer a sede do Rancho. Basta 
perguntar a qualquer morador e ele indica o lugar certo”. 119 

 

 

O pertencimento à escola de samba “Rancho Não Posso me Amofiná”, a mais antiga da 

cidade e uma das mais antigas do país, é, portanto, uma das formas recorrentes de 

expressão da identidade jurunense. Em diversas entrevistas com moradores do bairro, 

freqüentadores ou não da escola de samba, suas falas os depoimentos nos revelam uma 

relação muito rica entre a escola e a comunidade jurunense, na qual as identidades de 

morador do bairro e de participante de uma tradição fundada pela escola de samba – a 

nação jurunense – estão estrategicamente articuladas. Nesse contexto, a identidade de   

ranchista tem um papel fundamental na reconstrução positivada da identidade 

jurunense, como veremos a seguir.   

                                                 
119 UMA GENTE QUE NÃO SE AMOFINA. O Estado do Pará, 20.01.1979, p. 11. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 120

3. a identidade jurunense e as festas 
 

 
“É muito animado esse bairro do Jurunas. Todos os 
bairros são animados mas aqui no Jurunas é mais 
animado, mais festeiro. Basta dizer: de onde é? É 
jurunense! Ah! Tem samba no pé. O pessoal diz logo: É do 
bairro do Jurunas, tem samba no pé!” (Martinha, 91 
anos, moradora na Timbiras). 
 
“Ser jurunense é ter nascido num bairro feliz, humilde, 
onde falta saneamento, falta tudo, o que não falta é 
alegria” (Osvaldo Garcia, compositor do Rancho). 

 

 

                   As ritualizações da vida cotidiana em bairros de periferia podem ser 

analisadas através das festas populares. As festas urbanas brasileiras foram estudadas, 

entre outros, por Amaral (1998, 2000), que descarta a visão pessimista da cidade como 

um lugar de desintegração dos valores tradicionais e de afastamento da religiosidade, 

substituídos por um novo padrão cultural, típico de uma sociedade autônoma, 

individualista, utilitarista e secular.  

                   De fato, essa autora demonstra a importância das festas para os todos os 

grupos sociais, inclusive os do meio urbano. Assim, as festas citadinas não só são 

essenciais, mas também diversas. Historicamente, culturalmente, 
 
“a cidade brasileira mostrou-se profundamente religiosa, festeira e 
criativa em termos de alternativas de convivência com a tendência 
homogeneizante da cidade [enquanto] a religiosidade servia [e serve 
ainda] de elemento de integração dos grupos e classes sociais, que se 
organizavam em função da realização das procissões, festas de 
padroeiros etc (...) As cidades do Brasil mantiveram sua religiosidade, 
que se manifesta [va] do modo festivo. Esse festejar religioso [e 
também o festejar profano] foi sem dúvida o moto da construção da 
sociabilidade brasileira” (Amaral, 2000: 256-257). 

 

Precisamente, as festas “mesclaram a música sacra aos ritmos populares, misturaram 

os corpos, as raças, construindo solidariedades que se mantiveram no decorrer da 

história, desenhando os traços primeiros da cultura brasileira” (Priori, 1994, apud 

Amaral, 2000: 257). A cidade dá muitos sentidos à festa, que pode 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 121

“comemorar acontecimentos, reviver tradições, criar novas formas de 
expressão, afirmar identidades, preencher espaços na vida dos grupos, 
dramatizar situações e afirmações populares. Ser o espaço de protestos 
ou da construção de uma cidadania ‘paralela’; de resistência à 
opressão econômica ou cultural, ou ainda de catarse (...) pode ser o 
modo de expressão de um dado grupo ou mesmo seu instrumento 
político (...) uma ‘parceria’ entre homens, santos, orixás e outros 
deuses (...) A festa é ritual, divertimento e ação política ao mesmo 
tempo (...) Como fato social total, a festa engloba as esferas de 
sentido, transcendência, política, lazer, estética, tradição, trabalho etc. 
Em alguns casos pode ser também uma forma de resistência, sob 
aparência de alienação; é o caso da festa de candomblé (...) De fato, a 
festa é o momento em que a identidade dos grupos se expressa 
plenamente” (Amaral, 2000: 256-264). 

 
 
Amaral destaca o “poder associativo, reiterativo, identificador e reanimador” das festas 

realizadas por imigrantes, ou por diversos grupos religiosos, a cada ano, no sentido de 

que a festa “reaviva velhas tradições, reforça laços de origem, mas também incorpora 

novos elementos e anseios” (2000: 260), quando lembra que a cidade é, também, o 

espaço de mudanças que causam grande impacto na vida dessas populações.  

                   A festa é um fenômeno constitutivo de um modo de sociabilidade próprio 

do povo brasileiro. Assim como o samba, o futebol e o carnaval, as festas realizadas 

pelos mais diversos grupos – para homenagear os santos católicos ou os orixás do 

candomblé, para comemorar algum evento ou simplesmente para festejar – parecem 

representar uma das formas básicas de expressão do povo brasileiro, que lhe confere um 

ethos  particular: 

“As festas ocupam um lugar privilegiado na cultura brasileira (...) 
Tendo sido, desde o período colonial um fator constitutivo de relações 
e modos de ação e comportamento, ela [a festa brasileira] é uma das 
linguagens favoritas do povo brasileiro (...) Ela é capaz de, conforme 
o contexto, diluir, cristalizar, celebrar, ironizar, ritualizar ou sacralizar 
a experiência social particular dos grupos que a realizam. É ainda o 
modo de se resolver, ao menos no plano simbólico, algumas das 
contradições da vida social, revelando-se como poderosa mediação 
entre estruturas econômicas, simbólicas e míticas, e outras 
aparentemente irreconciliáveis. O festejar brasileiro, por suas 
características peculiares pode ser considerado (...) como uma 
dimensão de aprendizado da cidadania e apropriação de sua história 
por parte do povo (...) a festa no período colonial, [através da 
comunicação entre as culturas] ao mesmo tempo exercitou e 
estabeleceu o contrato social brasileiro e nosso modelo de 
sociabilidade, que é o de busca da semelhança dentro da diversidade” 
(Amaral, 1998: 1). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 122

                   A festa é, portanto, fundamental ao processo de construção da sociabilidade 

brasileira e participa ativamente do processo de construção de uma identidade nacional, 

assim como de identidades regionais ou locais, e de grupos mais específicos, tais como 

grupos religiosos, étnicos, migrantes ou não migrantes, urbanos ou rurais. Associando 

as festas brasileiras a grandes rituais, e distinguindo entre ritos de ordem – os rituais 

cívicos e as grandes solenidades religiosas – e ritos de desordem – Carnaval, Marujada, 

Reisado, DaMatta (1998) afirma que:  
 
“na prática, essas festas se confundem e se misturam [de modo que] as 
mensagens de muitas festas brasileiras revelam uma estranha dialética, 
mostrando tanto a oficialização do carnaval, hoje quase domesticado 
como um show de massas, em que se paga entrada para ver seus 
principais desfiles (...) quanto a carnavalização de certas festas 
religiosas, quando a Virgem ou o santo são combinados com rituais 
afro-brasileiros. O resultado (...) é um conjunto no qual o profano e o 
sagrado, a ordem e a desordem convivem numa admirável 
ambigüidade [que] parece caracterizar a construção da identidade 
brasileira” (1998: 79). 

 
 
Durante todo o ano, ao longo do ciclo de festas, a paisagem do bairro é marcada por 

uma dinâmica própria, um movimento acentuado, misturado – ou melhor, acrescido – 

aos ritmos e pulsares cotidianos do bairro. Embora qualquer fim-de-semana comum seja 

de intenso movimento no bairro, o vaivém diuturno das pessoas em dias de eventos 

festivos no bairro torna-se ainda mais acelerado. Nesses momentos, entram em operação 

as redes de relações que envolvem os organizadores, participantes ou meros 

observadores das festas, que não se restringem ao bairro, mas alcançam outros bairros e 

cidades próximas a Belém.   

                   É quando se reúnem os parentes, vizinhos, compadres, conterrâneos, 

parceiros, chegados e conhecidos para dividir as tarefas de preparação e execução das 

festas, circulando pelas casas, pelas lojas e comércios locais ou do centro da cidade, 

comprando ou trocando entre si os materiais necessários à preparação dos eventos. 120  É 

quando se produz um espaço de socialidade que ativa e dinamiza o minúsculo cotidiano 

da localidade (Maffesoli, 1984: 58), estabelecendo solidariedades, agregando os 

participantes através da festa, revelando uma densa vida social por trás da aparente 

rotina da vida cotidiana.  

                                                 
120 Por exemplo, o papel para fazer a ramada do salão da festa, balões, fogos de artifício, alimentos para 
os que vão participar do mutirão e para o almoço de domingo, que inclui pratos regionais e bebidas. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 123

                  Esse componente lúdico presente nos pequenos ou grandes eventos da vida 

do bairro, e que faz parte do cotidiano dos seus moradores, contribui de modo 

significativo no processo de construção de uma identidade jurunense. Jurunenses são 

festeiros, conforme atestam os jornais locais. Referido pelos jornais como vivendo entre 

fronteiras da tradição e da modernidade, entre o passado e o futuro, entre o centro e a 

periferia, entre a festa e a violência, o Jurunas pode ser considerado como um dos 

lugares de tradição urbana (Agier, 1998: 42) da cidade de Belém, produzindo imagens 

de um bairro festeiro e que conserva as tradições populares, juntamente com a rápida 

modernização da cidade.  

  

                  Essas imagens foram construídas em parte, como acima discutimos, através 

de um processo de articulação e negociação entre os jornais locais e os moradores do 

bairro, que enviavam notícias sobre diversos eventos festivos para serem publicadas 

pelos jornais, sendo reforçadas nas inúmeras reportagens, artigos e crônicas, ao longo 

do século XX: 

 
 
“São precisos vários melhoramentos para um bairro esquecido (...) O 
bairro do Ladrão, por exemplo, é um trecho bastante próximo do 
centro da cidade, mas que faz penna ver o estado de completa penúria 
e desconforto em que vive. No trecho que demora às proximidades da 
rua Monte Alegre e rua Cezario Alvim, chamado Largo do Ladrão, rua 
do Arsenal, Bom Jardim, a quantidade de moradores é grande, as 
habitações são em crescido número. O logar é animado, symphatico, 
cheio de vida, mas o desleixo em que ele vive por parte dos poderes 
públicos é deveras revoltante. As ruas no inverno são intransitáveis 
(...) Melhoramentos de custos relativamente insignificantes trariam 
justas e enormes alegrias aos moradores do bairro, transformando 
aquele verdadeiro ôco do mundo num arrabalde movimentado e 
aprazível”. 121  
 
“Jurunas de ontem e Jurunas de hoje. Um bairro que se moderniza e 
evolue. Decididamente os bairros todos da cidade, do mais próximo ao 
mais longínquo, estão hoje inteiramente transformados. Do que eles 
foram outrora faz ainda pouco mais de um decênio, só resta hoje a 
lembrança na memória das gentes (...) Jurunas das noites de lua, dos 
seresteiros cantando ao violão modinhas dolentes à janela da bem-
amada. Das noites largas em que os bancos se espalhavam pelas 
portas, na conversa inócua, simples, gostosa da vizinhança (...)”.  122  

                                                 
121 Folha do Norte, 10.08.1930, p. 8. 
122 JURUNAS DE ONTEM E JURUNAS DE HOJE.  O Estado do Pará, 25.12.1940, p. 18.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 124

“Jurunas. Bairro dos batuques, dos “bumbás”, dos cordões, dos 
casebres e vielas, das matas e igapós (...) Assim é o populoso bairro 
do Jurunas, à margem do rio Guamá onde, apezar do capim e da lama, 
vive um povo alegre e otimista. Falta tudo, menos a batucada (...)  A 
febre de construção sem limites, cujo ponto culminante teve lugar no 
periodo da guerra. Presença de bungalows dando nova vida ao 
tradicional Jurunas, modernizando-o e contrastando-o com as velhas e 
pobres construções que lhe dão uma peculiaridade toda original”. 123 

 
 
Uma das formas de expressão da identidade jurunense é, como vimos, o pertencimento 

à escola de samba Rancho Não Posso me Amofiná, a mais antiga da cidade. 

Observações e entrevistas realizadas com moradores do bairro, freqüentadores ou não 

da escola de samba, demonstram a estreita relação entre a escola e os moradores do 

bairro, conferindo à identidade ranchista um papel fundamental na (re)construção 

positivada da identidade jurunense.  

                   A Escola de Samba, localizada na rua dos Timbiras, cuja parte mais baixa e 

mais próxima ao rio Guamá é chamada de Coréia por alguns moradores de cima (a 

parte afastada da rua, que vai até a sede do Rancho) 124 é, metaforicamente falando, o 

coração do Jurunas, o lugar onde o bairro pulsa mais forte, e um dos suportes da 

identidade jurunense.  

 

                   Muitos moradores do bairro se definem como ranchistas. Essa auto-

definição é feita mesmo por aqueles que não freqüentam a escola e têm críticas quanto 

ao barulho, brigas e conflitos que muitas vezes ocorrem dentro ou fora da sede, além de 

fazer restrições à pratica de ensaios e festas no meio da rua, o que limita a passagem dos 

usuários. Entretanto, esses mesmos moradores reconhecem o espaço onde se localiza a 

escola como um dos lugares de sentido (Agier, 1998: 42) mais representativos da vida 

do bairro; espaço social e simbólico da nação jurunense, noção que condensa 

sentimentos e emoções vinculados à identidade do bairro, e ao mesmo tempo extrapola 

o bairro, agregando simpatizantes – e também opositores – em outros espaços da 

cidade.  

                                                 
123 A Província do Pará, 17.06.1947, p. 8. 
124 Conforme depoimentos de alguns moradores, o termo referia-se originalmente ao trecho final e ainda 
não asfaltado da rua dos Caripunas, entre as ruas de Breves e Bernardo Sayão. Entretanto, alguns 
moradores da área “de cima”, mais próxima à avenida Roberto Camelier, estenderam o termo ao trecho 
não asfaltado da rua dos Timbiras, dividido ao meio por uma vala, e considerado muito insalubre e 
perigoso para morar ou transitar.   



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 125

                   Mistura de tradição e modernidade, a nação jurunense suscita nos 

moradores um “sentimento de apego ao bairro, orgulho de ser parte dele, mesmo para 

aqueles que, em situação de mobilidade social, puderam deixar o bairro” (Agier, 1998: 

46). 125 Ser um jurunense nato implica em fazer parte dessa tradição. Assim, a 

afirmação eu sou jurunense, recorrente entre os moradores do bairro como um modo 

bastante positivado de falar de si próprios e do bairro onde vivem, está diretamente 

relacionada à sociabilidade festiva desenvolvida nos espaços/tempos das festas.  

                   Esse processo é similar a outras formas de sociabilidade desenvolvidas em 

suas práticas cotidianas, de modo que ser jurunense implica, entre outros sentidos, “ser 

um boêmio, ser corajoso, festeiro e esperto, vestir a camisa de seu bairro, torcer pela 

escola de samba dele e querer coisas boas e lutar junto ao povo para que isso 

aconteça”. 126 

                   Nas diversas entrevistas e conversas mantidas com moradores mais antigos 

do bairro, há uma referência constante que liga o signo Jurunas e o signo Rancho, o 

lugar (bairro) e o evento (a festa, a escola de samba). Diversas elaborações discursivas 

sobre o bairro e as festas, especialmente o carnaval, colocam todos esses elementos em 

relação, como se fossem parte de uma totalidade singular, cujo início remete à fundação 

da escola e ao seu fundador, através de um discurso que se alimenta de elaborações 

anteriores, de repetições, reiterações, já-ditos que circulam como parte de um discurso 

conhecido e dominado pela maioria dos moradores do bairro, que se afirmam  

ranchistas e jurunenses.    

                   Por outro lado, ser jurunense não é simplesmente morar no bairro, pois 

muitos jurunenses hoje moram em outros bairros de Belém, em bairros próximos como 

Cremação,  Guamá e Terra Firme, ou mais distantes como Marco e Pedreira, ou mesmo 

fora do município. Muitos jurunenses também moram em cidades do interior do Pará 

próximas a Belém ou mais distantes. A origem ribeirinha ou cabocla também não é 

condição indispensável, embora muitos moradores do bairro, principalmente na parte 

sul, próximo ao rio Guamá, e na parte baixa (no sentido centro-leste, da Cidade Velha à 

Condor) tenham origem ribeirinha, assim como a questão da origem racial ou étnica 

praticamente inexiste para os moradores do bairro. 

                                                 
125 O autor trata do bairro da Liberdade, em Salvador, bairro de “pobreza estabilizada” e que era visto 
como um reduto de ladrões e vadios, e cujo sentido foi ressignificado por seus moradores, o que levou a 
uma valorização na identidade do bairro. 
126 Excertos de entrevistas realizadas com alunos das escolas Benedito Chaves, Gonçalo Duarte e Placídia  
Cardoso, todas localizadas no bairro. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 126

                   A condição mais importante, tal como declarada pelos entrevistados, mais 

do que morar no bairro é ter uma história no bairro, uma memória vinculada ao bairro, 

derivada do fato de ter morado, de ter vivido no bairro. A antigüidade é usada, nas falas 

dos entrevistados, como garantia de legitimidade na reivindicação de uma identidade 

jurunense. 

                   Num primeiro plano, a identidade jurunense se refere ao bairro, à 

localidade, a um espaço reconhecido como um lugar de sentido. Mas não se limita ao 

espaço físico ou administrativo do bairro, pois envolve sentimentos de pertencimento ao 

lugar. Especialmente para o migrante, a conquista da localidade equivale a uma inserção 

gradativa no mundo urbano. A conquista do território é também a conquista de um lugar 

no mundo moderno, através de um projeto no qual conseguem ultrapassar os limites 

impostos pela origem, tornando-se sujeitos que vivem na cidade e principalmente que 

vivem a cidade. 

                   Para a maioria dos entrevistados, ser jurunense significa “ter nascido no 

próprio bairro e gostar do bairro”.  Para outros a condição de nascimento é substituída 

pelo fato de morar no bairro há muito tempo, ser “alguém muito antigo no bairro e que 

tem respeito ao bairro” (Antônio/ rua dos Pariquis). A afirmação da identidade baseada 

na localidade aparece, por exemplo, na auto-definição de um morador como “jurunense 

nato, de papo amarelo” (Benedito). 127 Outro se afirma “jurunense por tradição [pois] 

há mais de 40 anos morando no Jurunas, sempre trabalhando pela melhoria do bairro, 

a gente se sente jurunense de carteirinha” (João Cruz, líder comunitário), enquanto 

outros dizem:  

 

“Sou jurunense porque eu nasci, me criei, me casei, me descasei e até 
hoje com muito orgulho eu moro no Jurunas, então eu não posso ser 
diferente. Quando eu digo que eu nasci, eu não nasci em maternidade, 
eu nasci numa casa no Jurunas. Eu moro na Caripunas entre 
Tupinambás e Roberto Camelier, então me disseram que o limite do 
Jurunas com a Batista Campos passava no centro da Tupinambás, de 
acordo com o IBGE, e eu sempre aprendi que eu sou jurunense de 
coração. Aí de repente disseram que o limite do Jurunas já é na 
Roberto Camelier, já é Batista Campos. É uma questão de especulação 
imobiliária, isso me aborrece, porque quando eles pedem pra mim o 
CEP e eu dou, eles puxam no sistema e sai Batista Campos” (Suely, 
moradora na Caripunas). 

                                                 
127 Benedito, conhecido como Bené do Jurunas, apresenta-se como líder comunitário. Instado a explicar a 
analogia, argumentou que alguns pássaros da região, quando nascem, trazem essa característica.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 127

“Sou jurunense porque nasci neste local, tenho toda a minha infância, 
juventude, maturidade neste bairro, me sinto satisfeito de estar 
morando aqui, vendo as coisas crescer e prosperar. O Jurunas é um 
bairro moderno, pela evolução gradativa que foi tendo (...) ser um 
jurunense é estar ligado, interligado com todas as coisas, o comércio, 
as lojas, os hotéis... Hoje o bairro, pode-se dizer, está em pé de 
igualdade com Nazaré, Batista Campos, Umarizal, Pedreira, e também 
a Cidade velha, que está em sintonia com a gente” (Valdemar, 
morador na Roberto Camelier). 
 
“Foi aqui que eu comecei, me casei, criei meus filhos, me realizei em 
tudo aqui, como esposa, como mãe, aqui é um bom lugar pra morar, 
nunca tive vontade de sair daqui” (M. Nazaré, moradora na 
Mundurucus). 

 

Para outros, nascer e morar no bairro não define, em última instância, um jurunense, 

pois “tem gente que nasce e mora, mas não gosta” (B. Santos); é preciso “ter nascido 

no próprio bairro e gostar do bairro” (J. Ribamar). Mais importante do que ter nascido 

no bairro é amar o bairro acima de tudo, é “gostar do bairro, ter o bairro no coração e 

defender o bairro de tudo aquilo que se joga em cima dele” (José Bahia). Assim, 

 
“pra ser jurunense não precisa morar no Jurunas, basta amar o Jurunas 
(...) ser jurunense é amar as coisas do Jurunas (...) então não importa 
que estejamos na Cidade Velha, na Cidade Nova ou Rio de Janeiro, 
nós continuamos a ser jurunenses” (Guilherme Tadeu, ex-presidente 
do Rancho). 

 

Nesse sentido, uma entrevistada nascida e criada no Jurunas, embora não mais resida no 

bairro, afirmou ser “jurunense pra sempre”, o que implica em “querer sempre o bem do 

bairro, ficar feliz com a melhoria do bairro, mesmo quando não se mora mais lá” 

(Suely, atualmente moradora no bairro do Marco). 

                   Para a maioria dos entrevistados, ser jurunense significa “ser alegre, ser 

festeiro, gostar de samba e carnaval, ter samba no pé, ter emoção, alegria pelo bairro, 

pois o bairro é alegria o tempo todo” (Olivaldo, morador na Honório Santos). 

 
                   O reforço aos componentes lúdicos do bairro, assim como a uma ampla 

sociabilidade que atravessa seus espaços e as práticas cotidianas de seus moradores, é 

cotidianamente veiculado de dentro para fora, através de elaborações discursivas e/ou 

repetições de enunciações declarativas sobre o modo jurunense de ser e viver.  

 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 128

                   Em entrevistas realizadas entre alunos das escolas públicas do bairro, 

perguntamos o que significa “ser jurunense” e obtivemos as seguintes respostas:  

 

 
• o Jurunas é um bairro animado, com um povo alegre e feliz; 
• o povo jurunense é alegre e feliz, mesmo tendo que enfrentar muitas 

dificuldades; 
• nós, os jurunenses, gostamos muito de festas, qual jurunense não gosta? 
• ser jurunense é ser um boêmio; 
• ser jurunense é ser corajoso, festeiro e esperto; 
• é ser bom com os vizinhos e sempre estar feliz com a vida; 
• é ter amor ao bairro, ter orgulho do bairro onde mora; 
• um bom jurunense luta por sua rua, por sua casa e pelas escolas; 
• é ter muitos amigos; 
• é ver o Rancho na avenida; 
• é ter coragem de viver no meio de bandidos que não respeitam quem quer 

trabalhar; 
• um grupo de pessoas otimistas, que tem orgulho do bairro, apesar de falarem 

por aí que é perigoso; 
• é gostar de morar aqui, apesar de algumas pessoas conhecerem o bairro 

como violento, mas temos muitas coisas boas pra mostrar, como a nossa 
escola de samba e as festas do nosso bairro; 

• ser jurunense é vestir a camisa de seu bairro, torcer pela escola de samba 
dele e querer coisas boas e lutar junto ao povo para que isso aconteça. 

 
 

  
                 As declarações dos jovens moradores não destoam das afirmações 

 dos entrevistas dos mais idosos e mais antigos no bairro, que afirmam que:   

 
 
• o jurunense tem samba no pé;  
•   o jurunense é atrevido, valente, brigador, mas também alegre e feliz; 
•   ser jurunense é gostar do bairro, ter aquele bairro no coração e defender o 

bairro de tudo aquilo que se joga em cima dele;  
•   me considero jurunense pelas raízes que a gente tem no bairro, pelo 

movimento por melhorias, saneamento do bairro; ser jurunense é defender 
o teu bairro, lutar pela melhoria do bairro, para que ele seja um bairro 
melhor, sem violência e com qualidade de vida;  

•   é ter emoção, alegria pelo bairro, aqui no bairro é alegria o tempo todo; 
•   é gostar de samba, eu gosto muito de samba, meu filho também;  
•   todo jurunense gosta de brega e de bola. 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 129

                   Enfim, ser jurunense é, acima de tudo, “ser ranchista, ter amor pela 

escola” (Benedita Santos). Ou como afirma um entrevistado que se diz um “jurunense 

de coração, de corpo e alma”: 

“... por que o Jurunas é um bairro que possibilita com que eu crie uma 
identidade que me afirme como tal. Então eu sou jurunense porque eu 
gosto de carnaval, eu sou jurunense porque eu gosto de festa, eu sou 
jurunense porque eu gosto de São João, eu sou jurunense porque eu 
gosto de estar me confraternizando, com meu vizinho, com meu 
amigo que está na outra rua, eu sou jurunense porque também existe 
uma tradição esportiva de bola, de jogar bola na rua, de clubes de 
futebol de salão, tudo isso, todos esses elementos me fazem ter uma 
identidade de jurunense.  
 
Ser jurunense significa ser uma pessoa alegre, uma pessoa que gosta 
de confraternizar, que gosta de estar em família, que gosta de estar 
entre amigos, então significa ser uma pessoa que tem uma cadeia de 
relações muito ampla, além da casa. Uma relação que estende pra rua, 
pra vizinhança, para os clubes, os bares, as casas de festa, quer dizer, 
você está na festa, você está se confraternizando como um grupo de 
amigos onde você se encontra sempre ali. Eu quero encontrar um 
amigo, eu vou a uma festa, a um bar tal do Jurunas porque eu sei que 
eles estão lá. Então o Jurunas é um local de encontro, um local de 
confraternização. 
 
O Rancho... marca uma identidade que é a identidade do samba, a 
identidade de você defender aquela escola porque ela é um patrimônio 
do Jurunas, é como se ela fosse uma propriedade do Jurunas. Quando 
você fala no Rancho você fala no Jurunas. Então o carnaval está muito 
presente no jurunense porque há mais de 50 anos existe aquele ícone 
que é o Rancho Não Posso me Amofiná. Os outros bairros... eles não 
têm esse elemento, eles não têm esse encontro que nós temos. Então o 
samba identifica o jurunense porque ele está no seu elemento central 
que é a principal escola de samba, uma escola que é cantada em verso 
e prosa, uma escola que tem toda uma estratégia de movimento da 
comunidade porque tem uma série de programas, uma série de 
atividades, seja na área do samba ou não, mas que de toda forma está 
envolvendo o centro.  
E quando chega o carnaval você se une, o jurunense participa mais do 
carnaval porque ele não vai apenas para a avenida desfilar, mas ele 
participa da construção do samba, ele elege o samba, depois que o 
samba está eleito o Rancho vai ensaiar na rua, então as pessoas saem 
de suas casas e vão para o Rancho ver o ensaio. Isso está demarcando 
uma identidade, isso cria uma identidade, você participa do carnaval 
não apenas quando desfila na avenida mas você está vendo o ensaio, 
você está construindo o samba, você vai pro barracão. Então na época 
do barracão tem um monte de gente que vai trabalhar no barracão, e 
depois você vai como eu torcer da arquibancada, defender o Rancho” 
(Francisco Brito, 35 anos, morador da rua dos Caripunas). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 130

                   Como vimos, a identidade jurunense está imbricada na identidade de 

ranchista. De fato, há uma sobreposição ou justaposição entre o signo Jurunas e o signo 

Rancho que atravessa e mesmo extrapola o bairro, extrapola a origem étnica ou racial, 

extrapola outras distinções ou diferenças, embora não anule todas as diferenças 

presentes no bairro. Assim, o signo Jurunas é significado por seus agentes através das 

festas, tanto as grandes festas como o carnaval, quanto as pequenas festas locais, nos 

diversos espaços e ruas do bairro, condensando diversos significados (não 

necessariamente muito diferentes entre si), que atravessam diferentes dimensões e 

espaços simbólicos e sociais. Especialmente no carnaval, há uma imbricação entre a 

identidade de bairro e a idéia de nação jurunense, quando são reforçadas, através de 

comemorações e rememorações próprias ao evento, imagens do bairro e de seus 

moradores como fazendo parte de uma nação, com um lugar, origem, raiz próprios 

(amazônida, cabocla, paraense, morena, mestiça, negra). 

 
                   Apesar da grande diversidade econômica e sociocultural existente no bairro, 

apesar das diferentes identificações forjadas pelos moradores nos diversos espaços da 

vida cotidiana e familiar, social e política, e apesar de todas as contradições e 

ambigüidades presentes nas falas desses diferentes moradores  sobre o bairro e suas 

festas, essas referências promovem esses evento, especialmente o carnaval, colocam 

todos esses elementos em relação, como se fizessem parte de uma totalidade singular, 

cuja história remete sempre a um início, que é o evento fundador da escola, através de 

um discurso que se alimenta de elaborações anteriores, de repetições, reiterações e já-

ditos que circulam como parte de um discurso conhecido e dominado pela maioria dos 

moradores do bairro, e através do qual os sujeitos se afirmam, ao mesmo tempo,  

jurunenses e ranchistas. 

 

                   Contar a história do Rancho é, portanto, narrar a nação jurunense, através 

de enredos e letras de sambas de enredo ou sambas de exaltação, assim como através de 

outros textos ou relatos elaborados por seus produtores, que são consumidos e 

ressignificados por seus usuários coletivos. O entendimento dos discursos e práticas 

culturais relacionados à escola de samba enriquecem nossa análise da nação jurunense e 

de seus significados simbólicos para a construção da identidade jurunense, como 

veremos no próximo Capítulo. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 131

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                     CAP. 4:  

A NAÇÃO JURUNENSE: 
     cultura, tradição e identidade  
 
              

 
 
 
 
 
 
 
 
 
4.1. o signo Jurunas e o signo Rancho .............................................................  132 
4.2. lembrar para não esquecer: narrando a nação .........................................  138 
4.3. memória e tradição construindo a nação .................................................  152 
4.4. a nação jurunense: um evento real, social e narrado ..............................  164 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 132

1. o signo Jurunas e o signo Rancho 
            
 
 
 
        “O Jurunas é o Rancho. O Rancho é o Jurunas. 
         Não deixem essa bandeira morrer!”   
         (Raimundo  Manito). 
 
         
         “Ser jurunense é ser ranchista e ser ranchista é ser 
          jurunense” (Osvaldo Garcia, sambista e compositor) 
 
          

 

 

                   O contexto (ou contextos) de enunciação que estamos analisando aqui é o 

das práticas culturais produzidas por especialistas culturais, enquanto sujeitos 

vinculados a essas práticas e, ao mesmo tempo, como sujeitos ou grupos que participam, 

direta ou indiretamente, na construção de práticas discursivas relativas à escola de 

samba e à nação jurunense. Nesse sentido, buscamos entender os discursos e práticas 

culturais relacionados à escola de samba para enriquecer a análise da nação jurunense e 

do seu significado simbólico na construção da identidade jurunense.  

 

                   Para isso, tomamos essas práticas discursivas – especialmente o conjunto de 

textos e/ou narrativas relativos à escola de samba – como diretamente vinculadas às 

práticas sociais e culturais mais amplas, todas elas imbricadas na vida dos sujeitos, no 

espaço do bairro e no tempo das festas, constituindo um conjunto de discursos 

relacionados às diferentes posições dos sujeitos, revelando disjunções, fissuras, 

solidariedades e/ou conflitos que se alternam, dentro de uma formação discursiva não-

homogênea e extremamente fluida, que apresenta emendas, borrões e rasuras, mas ainda 

assim um conjunto que pode ser percebido, através das relações dialógicas entre os 

sujeitos envolvidos e as diversas memórias discursivas que circulam internamente 

(dentro da mesma formação) ou externamente, atravessando outras formações 

discursivas. 

 

 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 133

                    “O Jurunas é o Rancho, o Rancho é o Jurunas”, 128 metáfora e 

metonímia que diz muito acerca dos discursos imbricados na fabricação das identidades 

jurunense e ranchista. Entre o bairro de muitas escolas de samba e a escola de samba 

jurunense por excelência, entre o bairro de muitas festas e a festa jurunense por 

excelência, há uma relação especular que se alimenta, ininterruptamente, de uma 

representação ao mesmo tempo topográfica e cartográfica, metafórica e metonímica 

entre os dois signos. Parafraseando Frúgoli Jr., para quem a cidade de São Paulo possui 

diversos “corações (...) onde se intensificam seus pulsares”(1995: 12), podemos dizer 

que o Rancho Não Posso me Amofiná está geograficamente situado no centro do bairro 

do Jurunas e, metaforicamente falando, é o “coração” do Jurunas. 

 

                 Como na afirmação de D. Bartira (70 anos), moradora antiga (“o Rancho 

começou com o bairro, tem uma história longa com o bairro”), nas diversas entrevistas 

e/ou conversas informais mantidas com moradores mais antigos do bairro, há 

referências constantes ligando o signo Jurunas e o signo Rancho: o bairro, um lugar ao 

mesmo tempo histórico e virtual, identitário e relacional (Cordeiro, 2001: 2), lugar de 

encontro, espaço de sociabilidade ampla e restrita, e os eventos festivos, as práticas 

festivas, identitárias, especialmente os eventos carnavalescos realizados anualmente 

pelas escolas de samba.  

 

“O Rancho marca uma identidade que é a identidade do samba, a 
identidade de você defender aquela escola porque ela é um patrimônio 
do Jurunas, é como se ela fosse uma propriedade do Jurunas. Quando 
você fala no Rancho, você fala no Jurunas Então o carnaval está muito 
presente no jurunense porque há mais de 50 anos existe aquele ícone 
que é o Rancho Não Posso me Amofiná. Os outros bairros... eles não 
têm esse elemento, eles não têm esse encontro que nós temos. Então o 
samba identifica o jurunense porque ele está no seu elemento central 
que é a escola de samba...” (Francisco Brito, 30 anos). 
 
“(...) porque é um bairro que eu gosto, muito animado, tem muito 
movimento, tem muitas pessoas amigas, pessoas humanas... e o 
Rancho... está no coração do bairro, como está no coração da gente, a 
gente não pode esquecer, é a vida do bairro, tem que passar lá todo 
dia” (Benedita Santos, 60 anos; negritos acrescidos). 

 

                                                 
128 Raimundo Manito, em entrevista a seu filho, João Manito, em 1986 (Cf. Manito, 2000). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 134

                   Também contribuíram decisivamente para essas imagens do bairro as 

notícias veiculadas pelos jornais e rádios locais, especialmente por ocasião do ciclo 

carnavalesco e das festas juninas. Como vimos no Capítulo anterior, desde o início do 

século havia um certo destaque para o carnaval de Belém nos jornais locais. Mas foi a 

partir do surgimento das escolas de samba cariocas, nos anos 30 e 40, que houve um 

aumento crescente do espaço dedicado a matérias de carnaval na cidade, onde o Rancho 

aparecia ao lado de outras escolas que também se tornaram famosas. 129  

 

                   Presença constante nos jornais da época, a escola jurunense também era 

destaque nas rádios de Belém, especialmente na PRC-5, a Rádio Clube do Pará, rádio 

pioneira, fundada na década de 1920, cuja rebatedora foi instalada no bairro na década 

de 1930, num espaço que foi denominado Aldeia do Rádio, localizado na esquina da rua 

Conceição (hoje Fernando Guilhon) com a travessa dos Jurunas (hoje Roberto Camelier, 

em homenagem a um dos principais dirigentes e fundadores da Rádio Clube do Pará).  

 

                   A partir dos anos 50, com a criação do Círculo dos Cronistas Carnavalescos, 

houve muito espaço nas rádios locais para as notícias sobre o carnaval de Belém. Na 

seqüência de um programa semanal da Rádio Clube, dedicado ao carnaval, eram 

programadas diversas batalhas de confetes num espaço aberto pertencente à rádio, 

ocasião em que muitas escolas e blocos de carnaval dirigiam-se ao bairro para participar 

desses eventos (Manito, 2000: 88, 93), como no ano de 1957, conforme notícia do jornal 

Folha do Norte: 

 
“Amanhã no Jurunas - Amanhã será realizada no bairro do Jurunas a 
segunda batalha de confete promovida pela Rádio Club do Pará em 
homenagem ao vice-campeão do carnaval do ano passado, o famoso 
rancho Não Posso me Amofiná, daquele populoso bairro. Sem dúvida 
alguma que será a repetição do sucesso alcançado na primeira batalha 
levada a efeito pela “voz que fala e canta para a planície”, na rua 
Carlos Gomes, quando várias escolas de Belém, em número superior a 
12 estiveram presentes, animando o carnaval de rua da cidade e 
prestigiando o entusiasmo carnavalesco da grande emissora 
paraense...” 130 

 

                                                 
129 Como o Tá Feio e a Escola Mixta (sic) do Umarizal, que dominaram o carnaval nas décadas de 30 e 
40, e a Universidade de Samba Boêmios da Campina, uma das mais famosas nas décadas de 50, 60 e 70. 
130 QUADRA CARNAVALESCA. Folha do Norte, 31.01.1957, p. 4.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 135

                   Portanto, desde sua fundação, nos anos 30, a escola de samba jurunense já 

era notícia nos jornais da cidade, primeiro como uma escola puramente carioca, depois 

como genuinamente paraense: 

 
 
“O Rancho ‘Não Posso me Amofiná’ pretende apresentar, nos últimos 
dias da infernalidade momesca, um estylo carnavalesco puramente 
carioca. Para isso, sua gente está ensaiando rigorosamente, pois que na 
hora H, quer ver a supremacia dos bambas marchar deante da fervura 
dessa turma diplomada na Folia”. 131 
 
“Dentre os ranchos que vão se exibir no carnaval está em pleno 
desacato a mocidade guapa e disposta para o brinquedo que compõe o 
“Não Posso me Amofiná”. Rancho querido da cidade, com uma escola 
de samba organizada a capricho, o Rancho que a cidade se acostumou 
a ver e a aplaudir, vai mostrar nas quadras de Momo que quem foi rei 
sempre é majestade. Sambas originais, de cadência, estão sendo 
ensaiados pela gente que não se amofina e que não mede esforços para 
ver coberto de louros e vitórias o festejado rancho do bairro do 
Jurunas”. 132 
 
“Para o delírio dos seus fãs o Não Posso Me Amofiná vai sair hoje 
para percorrer as ruas da cidade. Inegavelmente o Pará tem um rancho 
genuinamente paraense: é o Não Posso me Amofiná. Vem ele do ano 
de 1935, ano em que o carnaval teve uma fase brilhante (...) se destaca 
sempre, sem querer diminuir os demais, pela sua indumentária, pelos 
seus sambas bem ritmados e pela cadência e afinação de sua batucada, 
o modesto rancho jurunense na sua humildade, porque ele é composto 
dessa gente humilde que mora nos cafundós do Jurunas, o Não Posso 
me Amofiná todos os anos consecutivamente, vem à rua com aquela 
bossa que o Manito lhe sabe imprimir e que por isso mesmo o povo 
lhe chama de o rancho genuinamente paraense. O que ele canta é saído 
das suas fileiras, jamais copiou a letra ou música do carioca e isso é 
bastante para testemunhar sua pujança na esfusiante quadra do Momo. 
Hoje, o Não Posso me Amofiná vai dar uma demonstração ao povo, 
de sua bossinha de fazer raiva”. 133 

 

 

A vinculação direta, presente na mídia local, entre a escola de samba e seu bairro, 

contribuiu para a imbricação de sentidos entre os signos Jurunas e Rancho, conforme 

lemos abaixo: 

 
 

                                                 
131 CARNAVAL CARIOCA NO PARÁ. Folha do Norte, 16.01.1936. 
132 O NÃO POSSO ME AMOFINÁ VAI SER UM DESACATO. O Estado do Pará, 23.01.1938. 
133 O Estado do Pará, 23.02.1941.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 136

“Não Posso me Amofiná. O rancho líder do bairro do Jurunas já se 
constituiu indispensável durante a quadra carnavalesca, desde a data 
da sua fundação já pelos tempos de 1945 (sic), quando conquistou de 
maneira definitiva a simpatia do povo. Este ano ele sairá percorrendo 
as ruas da cidade, despertando com sua batucada infernal os foliões 
retardatários, para isso vem empreendendo rigoroso apronto em sua 
sede social sob as ordens de Manito”. 134 
 
“Pelo prestígio que goza no seio da nossa gente que gosta de brincar 
verdadeiramente o carnaval, pela tradição que possui como o rancho 
mais antigo desta terra, somente hoje aparece nas colunas 
carnavalescas do Estado um rancho no qual se concentram todas as 
esperanças de um bairro que hoje vive parte da história do carnaval 
paraense, é ele que faz vibrar a alma de um amontoado de gente 
simples e humilde e é ele que sai pelas ruas de Belém mostrando que 
de verdade há entre nós gente que tem em si encarnada a alma do 
próprio samba”. 
............................................................................. 
“Jurunas é sempre Jurunas. As músicas regionais gritam em todos os 
cantos. Foi lá nesse bairro repleto de incógnitas alegrias que nasceu e 
vive o Não Posso me Amofiná, rancho dos mais conhecidos entre 
tantos que brincam nesta cidade de Santa Maria de Belém (...) O 
Rancho Não Posso me Amofiná é um dos mais queridos em todas as 
terras pela conduta com que vem mantendo desde o primeiro ano que 
pisou à rua e querido porque em sua batucada há o que podemos dizer, 
harmonia, destacando-se assim dos outros ranchos que para brincar 
aparecem imitando o carnaval carioca. É um rancho cem por cento 
regional, nasceu da alma animada do Jurunas e vive para que o bairro 
tenha o que se dedicar com um afinco todo religioso (...) A sua gente 
não perde a fibra de jurunense porque o Jurunas trabalha todo o ano 
para poder no carnaval dedicar-se de corpo e alma ao Não Posso me 
Amofiná” 135. 

 

 

Notícias sobre o Rancho do Jurunas ou Rancho do Manito eram freqüentes, reforçando 

a imagem de um bairro festeiro e alegre e, de certo modo, invertendo a explicação 

acerca dos motivos do sucesso quase absoluto da escola de samba no bairro: por ser 

uma novidade trazida do Rio de Janeiro por Raimundo Manito, foi imediatamente 

aceita, admirada, seguida e adotada pelos moradores, especialmente por conta de sua 

performance diferencial no contexto do carnaval paraense. Conhecedor das novidades 

introduzidas na capital, Manito implantou a escola importando um novo estilo de 

brincar o carnaval, demonstrando ser um exímio conhecedor dos gostos e estilos 

                                                 
134 RANCHOS E BLOCOS. NÃO POSSO ME AMOFINÁ. O Estado do Pará, 30.01.1947. 
135 A ESCOLA NÚMERO UM DO PARÁ: NÃO POSSO ME AMOFINÁ. O Estado do Pará, 
08.02.1948. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 137

carnavalescos que estavam se impondo no Brasil, embora essa aceitação não tenha sido 

unânime, mesmo aqui em Belém, e tenha sido recusada em outras cidades do país, como 

Salvador e Recife. 136   

 

                   A adesão quase sem reservas dos brincantes à novidade carioca pode 

obscurecer o fato de que, conforme referido anteriormente, jurunenses e belenenses em 

geral já eram festeiros antes da invenção das escolas de samba, e também aceitavam e 

aderiam com certa facilidade às novidades vindas da capital do país. Foi por esse 

motivo, provavelmente, que Manito – um jurunense morando na capital – se interessou 

pela novidade, aderiu a ela, aprendeu (copiou) e a introduziu no seu grupo de vizinhos e 

amigos. Introduzindo diversas inovações trazidas do carnaval carioca, Manito conseguiu 

a simpatia e a adesão da maioria dos moradores do bairro, muitos dos quais 

contribuíram diretamente para a tarefa difícil e ao mesmo tempo prazerosa de colocar a 

escola da rua, a cada ano.  

 

                   Assim começou uma história singular e ao mesmo tempo plural, registrada 

na memória dos moradores do bairro e da cidade, fixada na tradição popular oral e 

escrita, acerca da relação do bairro com a sua escola de samba, como símbolos 

indissociáveis, como signos cujos significados se interpenetram e se constroem e 

reconstroem mutuamente, a cada carnaval. Como no enunciado da antiga moradora do 

bairro, “o Rancho começou com o bairro, tem uma história longa com o bairro”, a idéia 

de nação jurunense foi sendo fabricada, isto é, narrada, pelos sujeitos que se pensam 

também como fazendo parte dessa tradição cultural.  

 

                   Narrar um enredo, cantar um samba-enredo, criar um samba-exaltação ou 

um samba-desacato são formas diferentes e ao mesmo tempo semelhantes de contar 

uma história e registrá-la na memória, que é ao mesmo tempo singular e coletiva, a 

memória de todos e de cada um. Contar a história do Rancho através de seus enredos e 

sambas-enredo, assim como dos depoimentos jurunenses/ranchistas é, como já 

dissemos, narrar a nação jurunense.  

                                                 
136 Sobre a resistência da Federação Carnavalesca Pernambucana às escolas de samba cariocas em Recife, 
ver Katarina Real: O folclore no carnaval de Recife (1962). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 138

2.  lembrar para não esquecer: narrando a nação...  
 
         

 
 
 “Olé, olê, ô, ô 
  A nação jurunense te exalta com amor 
  Olê, olê, olê, olá, o Jurunas não morreu 
  e nunca vai se amofiná”. 
   (Nazareno Coroca: Rancho nota mil) 

 
 

 

                   O que o termo nação jurunense pretende cobrir, na atualidade? Para 

chegarmos a uma resposta satisfatória, precisamos analisar as imagens e representações 

veiculadas nos variados discursos, materialmente constituídos de textos produzidos em 

contextos internos ou externos à escola, ao bairro e ao desfile carnavalesco, incluindo 

brincantes e/ou moradores do bairro ou de outros bairros, e a imprensa local. Esses 

textos narram as trajetórias da escola e de seus afiliados, através de uma memória 

pública (Huyssen, 2000: 37) 137 que circula numa esfera pública alternativa e num 

espaço de sociabilidade que os apresenta ao mesmo tempo como acontecimentos reais e 

vividos no passado, e como elementos constituintes dos eventos presentes e futuros.  

 

                   Considerando as práticas e representações produzidas pelos moradores do 

bairro como discursos narrativos, ou declarações de identidade (Agier, 2001) a partir 

das quais os atores sociais se constituem enquanto sujeitos que participam e 

compartilham uma tradição comum a todos eles, tomamos os relatos dos informantes 

como interpretações que eles fazem – de si mesmos e dos outros – a partir do seu 

contexto histórico-social e a partir do seu lugar de enunciação. Nesses relatos os 

sujeitos falam de si mesmos e dos lugares simbólicos, representativos de uma 

identidade jurunense, afirmada repetidamente nas letras dos sambas-enredo e sambas-

exaltação cantados nas reuniões festivas e nos ensaios preparatórios do desfile 

carnavalesco, como também nos discursos dos dirigentes e participantes da escola.  

 

                                                 
137 Huyssen critica a separação radical entre memória real e memória virtual, desde que “qualquer coisa 
recordada – pela memória vivida ou imaginada – é virtual por sua própria natureza. A memória é sempre 
transitória, não-confiável e passível de esquecimento; em suma, ela é humana e social” (2000: 37). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 139

                   Através das imagens, idéias e representações acerca da escola de samba, do 

bairro e de seus moradores – tal como aparecem nos textos que serão analisados adiante 

– podemos apreender as falas dos informantes como interpretações que eles fazem de si 

mesmos, da escola, do bairro e da cidade onde vivem, como narrativas que eles 

mesmos constroem enquanto sujeitos participantes de uma tradição comum, a nação 

jurunense, e que eles narram repetidamente, na forma de enredos, aos seus 

interlocutores. 

                   Seguindo os registros dos próprios ranchistas sobre as trajetórias da escola e 

de seus organizadores, assim como analisando as letras dos sambas-de-enredo e sambas-

de-exaltação criados por seus compositores, dividimos a história da escola em três 

tempos: o tempo do Manito, o tempo do Bosco e o tempo de hoje. Os dois últimos se 

confundem nas falas dos sujeitos, demarcando uma segunda divisão, entre o tempo 

antigo (do Manito e seus sucessores diretos) e o tempo atual (tempo do Bosco até os 

dias de hoje). 

 

 

a) o tempo do Manito 

 

 

                   O primeiro cobre as décadas iniciais de existência da escola, quando esta se 

constitui primeiro como a novidade trazida do Rio de Janeiro 138 e logo depois como a 

escola “genuinamente paraense”, onde sua “turma de negos bambas, que tem ginga de 

bamba e sabe fazer samba”, gerou a primeira escola de samba, a matriz do samba 

paraense, mostrando o Jurunas como um bairro de valor, bairro competente [no 

samba], o berço do samba. 139 

                                                 
138 Ver notas nos jornais Folha do Norte (16.01.1936), O Estado do Pará (23.01.1938 e 23.02.1941), já 
citadas.  
139 1) “O Jurunas levantou sua turma de bamba / Pra mostrar que no Pará é a primeira escola de samba 
/ Levantou pra brincar o carnaval / a primeira escola do Pará  / Jurunas é um bairro de valor / Em 
matéria de samba sempre foi imperador” (Duca Comprido, 1940).  
2) “O Jurunas levantou uma escola de samba / Até hoje é sempre a mesma / formada de nego 
bamba...  
(Duca Comprido, 1941). 
3) “Jurunas, berço do samba / onde só dá gente bamba / bairro onde nasci e me criei  
Não ligo pra desacato / não me abalo quando falam de ti / só pode ser inveja e muito despeito 
Pois sabem que o samba nasceu aqui / e eu exijo respeito” (Raimundo Manito, 1942). 
4) “Eles queiram ou não queiram / têm que se conformar 
 Que a escola de samba jurunense / é a matriz paraense” (R. Manito,1943). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 140

                   Nesse início, a escola era mais conhecida como Rancho do Jurunas, 

Rancho do Manito, depois Rancho Não Posso, depois Não Posso, como no samba 

feito por Manito em 1944, quando a presença da guerra mundial não inibiu os foliões de 

brincar o carnaval, até que muito tempo depois, já na década de 60, passou a ser 

chamado simplesmente de Rancho. 140 Percebemos, a partir das letras citadas, que no 

início de sua existência o Rancho não existia (não se pensava) sem o bairro (Jurunas). 

Na análise das letras dos sambas feitos para serem cantados nos desfiles da escola pelos 

bairros de Belém e especialmente nos concursos oficiais da Prefeitura, Estado e outras 

agências patrocinadoras, nos anos 30, 40 e 50, verificamos que os signos mais 

importantes, de maior destaque, são as palavras Jurunas (20 vezes), escola de samba 

(8), turma de bamba ou gente bamba (4), Rancho (4), Rancho do Jurunas (2).  

                   Esse período, em que a escola e o bairro estão inteiramente implicados e 

imbricados um no outro, é visto hoje como o tempo do Manito ou tempo da tradição, 

um tempo percebido como longo, mesmo que pelo tempo linear não tenha sido tão 

longo assim. Foi um tempo de poucos recursos e muita criatividade e disposição para o 

trabalho-festa do carnaval. O Rancho não tinha patrimônio mas tinha um líder na figura 

de seu pai-fundador, Raimundo Manito, cuja trajetória pessoal está indissoluvelmente 

ligada à trajetória da escola, primeiro em presença, até seu afastamento, no final dos 

anos 50, depois na memória discursiva dos sambas por ele criados, onde alguns 

“termos-chave” foram exaustivamente repetidos em formas de já-ditos por outros 

sambistas, demonstrando a força e a eficácia de um discurso de pertencimento ao bairro 

e à escola de samba, e que foi sintetizado com rara beleza no samba feito por Manito em 

1951, intitulado “Nossa escola”: 

 
                                                                                                                                               
5) “Eu vou pro Jurunas / Que é nossa matriz / Não sou eu que falo / É o povo quem diz” (Manuel 
Castilho, 1949). Cf. João Manito: Foi no bairro do Jurunas (2000: 45, 49, 51-52, 76, 84). 
140 1) “Quando o Rancho do Jurunas passar / Entoando uma cantiga mimosa 
Tire logo seu chapéu pra cumprimentar /Nossa índia que passa dengosa” (M. Lourinho, 1941). 
2) “Não é revolução nem guerra / Não adianta ninguém se assustar 
É a bateria pesada / do ‘Não Posso me Amofiná’ 
Quem foi rei sempre é majestade / Vá esperando, ficando pra trás 
Alerta, abre alas / e deixa o ‘Não Posso’ passar” (R. Manito, 1944). 
3) “Jurunas, berço do samba / Nesta cidade de Belém do Pará 
O jurunense quando nasce / já traz a sina pra sambar. 
No Jurunas tem cuíca, tem pandeiro / E mulato banzeiro que sabe desacatar 
E tem cabrocha pra sambar em qualquer terreiro 
O Jurunas compreende / que o samba é brasileiro” (R. Raiol, 1945). 
4) “Jurunas, matriz do samba / academia do pandeiro  
Tem sua escola diplomada e tem samba brasileiro” (Dicandangue, 1947). 
5) “Anunciaram e puseram no jornal /Que o Rancho do Jurunas / não brincava o carnaval....”  
     (Edgar Brás, 1947). Cf. João Manito (2000: 59, 60, 74, 106). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 141

“Foi no bairro do Jurunas, onde nasci e me criei 
Fundei com meus amigos uma escola de samba. 
Para entrar na folia do carnaval  
E dar alegria aos moradores de lá. 
E que depois de fundada denominou-se  
Não Posso Me Amofiná.  

                             
                            A nossa escola tem um nome na história  
                            A nossa escola tem um passado de glória 
                            Por isso é que podemos afirmar  
                            Que ela é a primeira escola do Pará”. 141 
 

 

 

b) o tempo do Bosco 

 

 

                   O segundo é o tempo dos dirigentes-empresários, de Amândio Lemos a 

Bosco Moisés, que começa nos anos 60 e tem seu momento máximo nos anos 80, ainda 

hoje recordados como os anos de ouro do Rancho. Na memória dos entrevistados, é um 

tempo mais curto do que o primeiro, mas um tempo dinamizador e modernizador, de 

grandes mudanças e transformações econômicas, sociais e culturais na vida da escola e 

do bairro, quando o Rancho capitalizou o apoio de empresários do bairro e de fora dele, 

e tornou-se um bem de grande valor negociado no mercado de bens simbólicos. 

 

                   Foi o tempo de aquisição e construção da sede, no início um simples 

barracão de madeira, até chegar à sede definitiva, um prédio de cerca de 1.000m2 

construídos em alvenaria, com uma divisão interna própria para os eventos 

carnavalescos, além de outros eventos para os quais os espaços foram sendo 

gradativamente adaptados. A sede atual foi construída sob a direção de Bosco Moisés, 

empresário da noite paraense que imprimiu uma espécie de gestão empresarial à escola, 

na qual se faziam eventos de todo tipo, não necessariamente ligados ao carnaval, mas 

que atraíram freqüentadores de outros bairros e outros segmentos sociais, garantindo o 

ingresso de recursos necessários à manutenção da sede e à produção do carnaval.  

                                                 
141 Esse samba foi gravado em 1984 por Dominguinhos do Estácio e regravado em 1998 (Cd Rancho, 
Escola de samba do grupo A, Belém-Pa, com o título Foi no bairro do Jurunas  (Cf. João Manito, 2000: 
97). 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 142

                   Foi também o tempo em que foram gradativamente introduzidos os 

profissionais do carnaval (carnavalescos vindos do meio acadêmico, músicos e cantores 

de projeção no meio local e mesmo nacional; sambistas e passistas importados do 

carnaval carioca para participação eventual no desfile carnavalesco). O carnavalesco 

aparece como o criador do tema, é um profissional como formação acadêmica, 

principalmente na área artística. As despesas com pagamento de pessoal e gastos 

“exorbitantes” para a realidade local faziam parte da luta por recursos e por aquisição de 

bens simbólicos (Bourdieu, 1974), como a divulgação da escola para outros espaços da 

cidade e entre outros segmentos que passaram a freqüentar a sede, gerando novos 

recursos e ajudando a divulgar a imagem do bairro que até então era conhecido como 

um bairro festeiro mas muito violento. 

 

                   Os temas dos enredos e sambas-enredo mudaram completamente no início 

dos anos 60. Em lugar de falar do cotidiano do bairro, como era antes, passaram a temas 

mais amplos, regionais e nacionais e até universais, de corte histórico ou mitológico, 

como em 1966, com o tema Fundação da Cidade de Belém, composto pelo carioca 

Álvaro de Barros. Aqui encontramos a primeira referência à história de Belém, de sua 

fundação colonial ao momento atual, apresentando uma feição que mistura elementos 

tradicionais e modernos, através da distinção entre o velho e o novo. 142 Alternando com 

os temas históricos e regionais, a escola não deixou de lado, entretanto, os temas de 

auto-exaltação e exaltação do bairro, como nos sambas de Raimundo Manito (1965) e 

Fonseca, Nascimento e Barros (1975). 143 

 

 

 

                                                 
142 Do longo texto do samba, extraímos a terceira parte: “Belém, cidade velha do passado / Relíquia que o 
tempo não desfaz / Não ficou no esquecimento / Cresceu / com seus lindos edifícios / Majestosos 
monumentos / Cidade velha / de um povo gentil / Cidade moderna / orgulho do nosso Brasil”.  
(Fundação da cidade de Belém – Álvaro de Barros). Cf. João Manito (2000: 200). 
143 1)“Desperta, Jurunas, chegou o carnaval / Desperta e leva tuas pastoras queridas / pra sambar na 
avenida / Desperta e vai mostrar / Que ainda tens qualidade / quem foi rei nunca perde a majestade.  
E que no cenário do samba / Jurunas, em teu berço nasceu  
A primeira escola de samba / desta linda cidade das mangueiras. 
Jurunas, deves te orgulhar / Que em teu seio nasceu / a primeira escola do Pará.” 
(Desperta, Jurunas – Raimundo Manito)   
2) “Desponta na avenida colorida / Tradição dos carnavais / Minha escola querida 
Desfralda tua bandeira e passa / Canto de amor é teu samba / Vai na avenida mostrar 
Teu passado brilhante / teu presente importante / Quero sempre te amar.” 
(Tudo é carnaval – Fonseca, Nascimento e Barros). CF. João Manito (2000: 195, 245). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 143

                   Mas foi no fim dos anos 70 e início dos anos 80 que a escola “escreveu sua 

história com letras de ouro no carnaval da cidade”, através do tetracampeonato obtido 

nos anos de 1979 a 1982, seguido de um bicampeonato marcado pelo Jubileu de Ouro 

do Rancho, cujo enredo trabalhou criativamente a imbricação das identidades ranchista 

e jurunense, e produziu uma performance ritual que é lembrada ainda hoje como um 

dos momentos mais eletrizantes na vida da escola e do bairro: 

 
“Quem é do Rancho tem amor, não se amofina 
Já dizia vovó desde o tempo de menina (bis) 
Vem do bairro do Jurunas  
a maravilha, o canto forte do povão 
Festejando o jubileu / cantarolando na avenida amanheceu 
Ô, ô, ô, ô, aquele abraço à velha guarda que lutou  
com muito amor  
Beijo a bandeira pioneira  
relíquia que o velho Manito deixou”  
Hoje novamente em euforia  
visto a minha fantasia no desfile principal  
viajo pela história dos enredos 
Pego o bonde da folia e vou fazer meu carnaval. 
E o tempo passa / bordada em ouro tua história ficará  
Canta meu povo / não posso me amofiná”. 144 

 

 

Enquanto o primeiro período – o tempo do Manito – é pensado como o tempo antigo, 

da tradição, o segundo – o tempo do Bosco – é visto como o período de transformação 

e modernização da escola, com a construção da quadra e a inclusão de diversas 

atividades de lazer com entrada paga, com a monetarização da escola, a diversificação e 

profissionalização das funções, como uma nova visão dos dirigentes, compositores e 

carnavalescos. Como resultado dessas medidas de impacto e da adesão de novos 

públicos às festas da escola, esta passou a exercer uma forte atração sobre moradores de 

outros bairros, membros de outros segmentos sociais. A luta por recursos e por 

aquisição de bens simbólicos incluiu a divulgação da escola para outros segmentos da 

cidade, garantindo a amplificação do signo Rancho a esferas ainda não alcançadas. Ao 

mesmo tempo a mídia cristalizou, definitivamente, a imagem do bairro festeiro e alegre, 

através da qual os jurunenses se vêem hoje, como vimos na notícia veiculada, já citada 

no Capitulo anterior: 

                                                 
144 “Rancho de Ouro no Canto do Jubileu”  (Osvaldo Garcia /Albertino Garcia). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 144

“Bairro da folia”. A expressão usada por um radialista para definir o 
Jurunas nunca foi tão apropriada, porque o bairro é realmente uma 
festa constante. Marcado por tradições religiosas e políticas, o Jurunas 
é acima de tudo um festival de cores: amarelo, azul, branco e 
vermelho, as cores do Rancho Não Posso me Amofiná, paixão e glória 
de todos os moradores. Ninguém sabe contar a história do bairro sem 
citar a escola que começou há 45 anos atrás, como um pequeno bloco 
formado pelos jurunenses empolgados com o carnaval. E os antigos 
chegam a comparar todo o apogeu e decadência do Rancho com a 
própria vida, que agora começa a se reerguer. Até mesmo as crianças 
que ignoram onde fica o Posto Médico, a Delegacia e a Escola 
Gonçalo Duarte, não deixam de conhecer a sede do Rancho. Basta 
perguntar a qualquer morador e ele indica o lugar certo”. 145 

 

A era Bosco veio confirmar que a modernidade e tradição não estão separadas, mas 

andam juntas. Junto com a modernização, a escola instituiu um discurso sobre sua 

tradição histórica e cultural carnavalesca. De fato os ventos da modernidade já 

sopravam na escola nos anos 60 e 70, mas foi nos anos 80 que realmente encontramos 

um dirigente que funcionou como o gestor de uma empresa, uma rede de relações com 

agências e instituições mais amplas, muitas delas localizadas fora do bairro, e a 

presença de empresários e políticos locais dentro da escola. A intensa circulação de bens 

e recursos simbólicos incluiu a escola em uma rede de relações sociais e políticas mais 

amplas, não alcançada no período anterior, apesar de muito divulgada nos jornais e 

rádios, como já vimos. 

 

 

c) o tempo atual                                           

 

                   O tempo atual é visto como um tempo de grandes realizações, que se 

tornaram possíveis a partir da obtenção, ainda no período anterior, de um patrimônio 

físico de grande valor simbólico, graças ao esforço coletivo de muitos ranchistas 

dedicados e sempre lembrados, como aqueles que “deram seu sangue para que o 

rancho seja hoje o que é”. É considerado por muitos como um tempo de grandes 

eventos e conquistas carnavalescas. Mas é também um tempo de grandes crises internas, 

com ausência de fortes lideranças locais, em meio a muitos conflitos e superações, que 

explodem, com feições próprias e conseqüências variadas, a cada evento carnavalesco.  

                                                 
145 UMA GENTE QUE NÃO SE AMOFINA. O Estado do Pará, 1979.   



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 145

                   A crise de lideranças locais, parcialmente resolvida através de uma gestão 

externa à escola nos últimos anos, expôs claramente os conflitos entre grupos com 

poderes diferenciados e visões aparentemente antagônicas, que ora enfatizam a 

tradição, pois “sem tradição não aglutina” e “o bem mais precioso do ranchista deve 

ser o amor pela escola”, ora exigem um jeito moderno de comandar a escola, pois “o 

tempo dos abnegados já passou” e “só a tradição não serve, não resolve mais”.  

 

                   Percebemos a manutenção de um projeto aparentemente moderno, que não 

consegue se legitimar, na visão de muitos ranchistas, por falta de carisma dos dirigentes 

atuais (elemento da tradição), que têm dificuldades para aglutinar forças 

suficientemente capazes de garantir o consenso, mas que acabam obtendo uma relativa 

aceitação através de atos discursivos de reforço à tradição. Daí a naturalização, cada vez 

maior, de um discurso de reforço às origens e tradições ranchistas e às trajetórias de 

seus antigos fundadores, intercaladas com as dos empresários-beneméritos e 

patrocinadores de destaque na escola (grandes beneméritos). 

 

                   Nesse novo contexto, há um reforço excessivo ao poder de imaginação da 

nação jurunense, alimentado pelo discurso da tradição, cruzando os diversos tempos 

vividos pelos ranchistas e interligando signos e símbolos, práticas sociais e discursivas 

tradicionais e modernas. Podemos dizer que o tempo atual reteve do primeiro a figura 

mítica do pai-fundador e a idéia de tradição, reteve do segundo uma visão comercial e 

empresarial do carnaval, mas cujo investimento em dinheiro, trabalho e outros recursos 

estão hoje totalmente concentrados no objetivo precípuo de vencer o carnaval, 

derrotando seus adversários numa luta gloriosa para elevar seu nome e capitalizar mais 

prestígio e distinção, que serão reinvestidos no próximo carnaval. 

 

                   Os temas predominantes nesse período voltam-se direta ou indiretamente 

para a própria escola, para sua auto-consagração, auto-afirmação, motivo de orgulho e 

auto-estima dos ranchistas. Predominam as palavras Rancho, Jurunas, história, 

memória, tradição, raiz, origem, semente, nação, povão, amor, paixão, coração, 

oração, razão da vida, passado, presente, velha guarda, garotada, manto sagrado 

(= bandeira), nação guerreira de história, tribo de glória, tambor juruna, bandeira 

pioneira (= relíquia), maravilha. 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 146

                   O samba de Dio e Magé (1989) marca a passagem para o tempo atual, 

tempo em que a escola voltou-se definitivamente para a construção/invenção de uma 

tradição cultural – a nação jurunense – que vai ser (re)inscrita na memória dos seus 

brincantes, reforçando uma identidade que engloba o samba, a escola e o bairro. 

 
“Manito foi quem plantou a semente 
E o menino jurunense / traz do berço o verbo amar  
Meio século passou / e o amor continuou 
Não Posso me Amofiná 
E hoje, com meu Rancho na avenida 
Bate no peito a razão da vida. 
Isso é que é amor / onde o Rancho for eu vou (bis).  146 

 
 
Na análise das letras dos sambas-enredo e sambas-exaltação feitos pelos compositores 

da escola nesse último período, percebemos a recorrência de temas relacionados à 

construção de uma identidade local (jurunense) articulada a uma identidade regional 

(paraense), fortemente indígena (cabocla). Algumas fontes dessa recorrência a uma 

identidade cabocla localizam-se no próprio bairro. Um dos aspectos mais importantes a 

ressaltar na configuração do bairro do Jurunas são as ruas com nomes de índios: da rua 

do Jurunas (hoje Roberto Camelier), que deu o nome ao bairro, passando por tribos 

ancestrais, já desaparecidas (Tupinambás, Tamoios) até os grupos indígenas atuais 

(Timbiras, Caripunas). Essa presença indígena é reforçada constantemente nas músicas 

dos compositores ranchistas, como por exemplo o samba-exaltação “Jurunas: berço do 

samba”, do compositor paraense Ademir do Cavaco:  

 
         “Jurunas, bairro de gente bamba  
           santuário do samba / venho te exaltar 

                      Caripunas, Timbiras, Apinajés  
                      Tamoios, Mundurucus, Tupinambás, Tambés. 
                      Jurunas, nação guerreira de história  
                      Rancho, tribo de glória,  
                      Campeão dos campeões 
                      Rancho quando invade a passarela,  
                      emociona a galera explodindo corações.147 

                                                 
146 “Cantando viajo no tempo / pelos enredos desses carnavais 
A velha guarda é só contentamento / amar é bom e nunca foi demais 
Arquiteto, bordadeira e artesão / na alegoria o poder da criação 
A mulata em ouro e prata reluzia / roda, baiana, canta o refrão. 
Ô, ô, ô, ô, é tanto amor que se tem pra dar / Ô, ô, ô, ô, um canto alegre vai ecoar.” 
(Isso é que é amor – Dio/Magé). Cf. João Manito (2000: 373). 
147 “De longe ouço tambor juruna rufar / chegou a hora do meu Rancho desfilar. 
Sou jurunense, a festa vai começar / eu sou o Rancho Não Posso me Amofiná.”. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 147

                   No ano 2000, após um ano de crise e conflitos entre lideranças locais, no 

qual a escola teve uma performance considerada negativa pelos próprios ranchistas, a 

comissão do carnaval investiu no tema "Jurunas: de Rua em Rua, de Tribo em Tribo”, 

concebido e desenvolvido pelo carnavalesco Cláudio Rego de Miranda, com a proposta 

de 

“(...) homenagear o próprio bairro, a partir das origens indígenas dos 
nomes das suas ruas e praças, vilas e becos. Cada rua do Jurunas traz 
na herança o sangue guerreiro dos seus bravos descendentes e nas 
cores de suas festas toda a beleza da cultura e a alegria irradiante de 
suas tribos que, em nosso desfile, vão incorporar hábitos e costumes 
urbanos de agora, dos velhos caciques ricos em sabedoria aos 
avançados curumins em seus rollers e skates. Vamos mesclar imagens 
tribais às conquistas da modernidade, mostrando assim as autênticas 
“tribos urbanas” (...) O Jurunas é a capital tribal de Belém do Pará” 
(Miranda, 2000).  

 
 

No desfile desse ano, por decisão do carnavalesco (Foto 16), o carro Abre-Alas da 

escola trazia, no lugar da palavra Rancho, a palavra Jurunas (Foto 17). O samba-

enredo escolhido em concurso público foi o de um morador do bairro, e dizia em seu 

refrão: 

 
                            “Índio me leva, me leva no teu mar de amor 

Sou curumim, sou jurunense, sou cacique sonhador”. 148  
                  

 

Espaço do samba por excelência, lugar de sentido e fonte de apego, a escola é também 

exaltada como musa inspiradora, a quem o poeta rende tributo, como nos sambas-

exaltação de Pedrinho do Cavaco 149 e Ademir do Cavaco: 

                                                                                                                                               
Cf. Ademir do Cavaco. Jurunas, berço do samba. Cd “GRBJ Rancho Não Posso me Amofiná”. Belém, 
2000.  
148 “Desde os tempos de Cabral / um grito forte se fez ecoar 
O índio se modernizou, virou doutor / Mostrou ao mundo seu real valor. 
Erguendo a bandeira do samba / meu Rancho hoje vem mostrar 
Ruas e tribos e costumes de um povo / nossa cultura popular...” 
(Jurunas: de rua em rua, de tribo em tribo – Rui Guilherme).  
Cf. Rui Guilherme: Jurunas: de Rua em Rua, de Tribo em Tribo. In: Carnaval 2000. Belém. 2000. 
149  “Tens a sedução que me envolve / o teu brilho refloresce / na magia dessa arte que é cantar 
És o alvorecer da esperança / o sorriso de criança / que inspira o poeta a versar. 
És a fina flor que debutou / a estrela que iluminou / o espaço que o samba criou / a grandeza do 
compositor. 
És meu Rancho que não se amofina / que me engrandece e me domina / e faz nosso povo cantar  
És do samba a minha bandeira / a minha escola primeira / a mais linda em Belém do Pará”. 
Cf. Pedrinho do Cavaco: Tributo ao Rancho. In: GRBJ Rancho Não Posso me Amofiná. Belém, 2000. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 148

 

“Rancho, berço do samba paraense  
orgulho do jurunense, venho te exaltar 
Rancho, teu passado é de glória 
tens um nome na história / todos têm que respeitar  
Rancho Não Posso me Amofiná”. 150 

 
 
Em outro samba é a nação jurunense que exalta o bairro e chama seus moradores, 

sobretudo os jovens, para aprender a lição de amor ao Rancho, ensinada pelos mais 

velhos: 

 
“Olê olê, olê, ô, ô  
A nação jurunense 
te exalta com amor . 
Olê olê, olê olá  
O Jurunas não morreu  
e nunca vai se amofiná”. 151  

 

 

A oposição complementar entre passado e presente, simbolizados pela velha guarda de 

outrora e pela garotada de agora, também aparece no samba-exaltação de Dio e Magé, 

ao lado de outras oposições como a razão oposta à folia, os trabalhadores do barracão 

(produtores manuais) opostos aos poetas-trovadores (produtores intelectuais). Todos 

juntos, mesmo ocupando posições opostas, na performance do desfile carnavalesco vão 

gerar o clímax que transforma o povo em multidão e a multidão em nação: 

  
                            “Rancho, põe os teus brasões 
                             tantas emoções, tantos carnavais 

Nossa eterna alegria 
onde os sonhos viram alegoria 
O samba ecoa em forma de oração 
és razão, és folia 
Mantendo acesa a chama da paixão. 
 

                                                 
150 “És uma nação guerreira /teu samba levanta a poeira / contagia a multidão 
Teu manto sagrado revelo / e tudo que há de mais belo / se curva diante de ti. 
Minha escola é diferente / foi Manito o criador 
Bordei com ouro a tua bandeira, sempre serás a primeira / minha vida, meu amor 
Rancho, teu encanto me fascina /esteja onde eu estiver / o meu coração domina”.  
Cf. Ademir do Cavaco: Jurunas, berço do Samba. In: GRBJ Rancho Não Posso me Amofiná. Belém, 
2000. 
151 “Jurunas, berço do samba / de gente bamba, garotada pode crer, 
Vem com a gente prá valer / você tem muito que aprender / sim, tens muito que aprender...” 
Cf. Nazareno Coroca: Rancho Nota Mil. In: GRBJ Rancho Não Posso me Amofiná. Belém, 2000. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 149

Vermelho, amarelo, azul e branco 
a bandeira do meu Rancho bailando no ar 
Na avenida o encanto em tantos cantos 
Não Posso me Amofiná. 
 
Salve a velha guarda de outrora 
a garotada de agora / com tanto amor pra dar 
Na bateria o passado e o presente 
coração jurunense bate sem parar 
Obrigado turma lá do barracão 
e os poetas trovadores do meu despertar 
 
É o Jurunas de novo,  
é o Rancho, é o povo 
numa só emoção (cantando o refrão) 
Alegria da vida 
que vai pra avenida e vem multidão”.152 

 

 

 

Nos contextos enunciativos dos sambas-enredo e sambas-exaltação acima destacados, a 

nação jurunense surge como uma categoria de auto-afirmação da identidade jurunense, 

articulada estrategicamente no espaço da escola de samba, do bairro e da cidade, e no 

tempo mitificado da fundação e instituição de uma tradição que há mais de setenta anos 

se afirma, a cada rito de carnaval, o que pode ser ilustrado por dois sambas que marcam 

dois momentos fundamentais, separados por cinqüenta anos, mas ligados entre si por 

uma continuidade singular: no primeiro temos o samba fundador, de Raimundo Manito, 

já referido anteriormente, em que este narra a dupla instituição – da escola e de si 

mesmo.153  

 

                   Num segundo momento, temos o samba-exaltação “Rancho, eterno 

campeão” da compositora Nazinha do Vasco, editado em 2000, que sintetiza a história 

do Rancho e apresenta a nação jurunense como uma tradição ao mesmo tempo 

instituinte e instituída, que se nutre numa história comum, reconstituída a partir do mito 

de origem  já referido: 

                                                 
152  Dio e Magé: Salve a velha guarda ranchista. In: GRBJ Rancho Não Posso me Amofiná. Belém, 2000.  
153 “Foi no bairro do Jurunas, onde nasci e me criei / fundei com meus amigos uma escola de samba 
Para entrar na folia do carnaval / e dar alegria aos moradores de lá. 
E que depois de fundada denominou-se / Não Posso Me Amofiná”.  
Cf. Raimundo Manito: Foi no bairro do Jurunas. In: Rancho – Escola de Samba do Grupo A. Belém, 
1999. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 150

“Novamente é carnaval 
E a nação explode em festa 
Sessenta e cinco anos de glória  
Orgulho da velha guarda   
De ter feito a tua história. 
Manito lá no céu com certeza está feliz 
Pois plantou uma semente   
Que fez do samba essa raiz. 
 
Jurunas, cenário de gente bamba    
Onde a estrela pioneira nasceu 
Vovó se embala na cadeira  
E conta como o amor floresceu.  154 

 

 

Assim, ser ranchista, no contexto do samba, significa fazer parte de uma longa tradição 

cujo herói-fundador, Raimundo Manito, “lançou uma semente e fez crescer uma raiz” 

que, durante mais de meio século, tornou-se a base de uma estrutura e a fonte de um 

sentimento que foi sendo lentamente elaborado na memória coletiva e ritualizado no 

carnaval. Esse mito de origem tem sido constantemente reelaborado por seus 

participantes, apresentado - e representado - em diversos contextos e em diversas 

formas narrativas, para justificar determinadas escolhas no enfrentamento de problemas 

vivenciados na escola de samba, extrapolando cotidianamente o espaço do samba, 

projetando-se para fora da escola ou do bairro. Como contraparte do mesmo processo, 

ao articularem os diversos mecanismos de auto-afirmação dessa tradição comum, os 

atores sociais reconstroem a mesma tradição dentro da qual se vêem como instituídos e 

através da qual também se explicam a si mesmos. 

                   Considerando que toda prática discursiva é também performativa (Austin, 

1990), encontramos nas letras das músicas analisadas a presença de verbos 

performativos de grande força ilocucionária. 155 

                                                 
154 “À sombra da velha mangueira / a brisa soprou teu nome que atravessou o norte 
Hoje teu símbolo é forte / és nossa estação primeira. 
As cores de tua bandeira / brilham na passarela 
É o teu samba que encanta em forma de aquarela 
É Rancho, é alegria, é a (mais) pura emoção / soberano na avenida / és eterno campeão”. 
Cf. Nazinha do Vasco: Rancho, eterno campeão. Cd “GRBJ Não Posso me Amofiná”. Belém, 2000. 
155 (...) no bairro do Jurunas fundei com meus amigos uma escola de samba...; bordei em ouro a tua 
bandeira...; (Manito) plantou uma semente que fez do samba essa raiz...; Rancho, põe os teus brasões; 
Rancho, desperta e vai mostrar...;  desfralda a tua bandeira...; : vem do bairro do Jurunas...;  vai pra 
avenida e vem multidão...; o Jurunas não morreu...; o Rancho não morrerá... 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 151

                   Percebemos nas letras dos sambas citados o que o Rancho representa para 

seus compositores: musa inspiradora, fonte de apego, lugar de sentido, fonte de 

identidade. Para seus freqüentadores assíduos, o Rancho é um espaço seleto, 

prestigiado, clube de amigos distintos, cujo capital cultural e simbólico (Bourdieu, 

1999) é extremamente valorizado por seus afiliados. Segundo Jorge Mesquita, editor do 

jornal Correio Jurunense “o Rancho é a Assembléia Paraense dos jurunenses, é o lugar 

onde a sociedade jurunense se encontra”. 

                   Nas letras dos sambas que contam a história do Rancho, percebemos a 

afirmação de uma identidade e de um ethos jurunense, em um processo que inclui 

emoção e cognição, abrindo espaço a uma reflexividade acerca da relação entre a escola 

e o bairro, de como ambos nasceram e cresceram juntos, construindo uma história 

singular e ao mesmo tempo plural, história que é de todos e de cada um dos 

participantes, ranchistas e jurunenses.  

                   De fato, diferente de outras escolas de Belém, que se caracterizam por uma 

crítica social, política e ética, discutindo questões relacionadas à região amazônica 

(queimadas, biodiversidade, autonomia), de respeito à alteridade e de desigualdade de 

acesso à cidadania e aos bens e serviços urbanos, 156 os enredos e sambas-de-enredo 

produzidos pela escola jurunense têm se dedicado claramente a temas de exaltação, 

auto-consagração, auto-afirmação, orgulho de sua história singular e ao mesmo tempo 

exemplar. 

                   Podemos então interpretar a história musical do Rancho como uma proposta 

de lembrar o passado, lembrar sempre, a cada dia, a cada evento, para “não esquecer 

quem somos” (Brandão, 1980). Lembrar é não esquecer, é vencer o esquecimento, no 

sentido de recuperar a tradição e reforçar os valores mais importantes da escola. Nesse 

sentido, os discursos acerca da nação jurunense se intensificam durante o rito 

carnavalesco, enquanto este opera como um rito agregador, pacificador das diferenças e 

conflitos, apoiando-se na imagem de Raimundo Manito, o fundador da nação, e no 

desejo por ele formulado: “não deixem essa bandeira morrer”. 157 

 

                                                 
156 Especialmente as escolas consideradas menores, entre elas a Escola de Samba da Matinha, o Grêmio 
Recreativo Cultural e Carnavalesco Deixa Falar e a Academia de Samba Jurunense. 
157 A partir de Austin (1990), podemos classificar a frase de Manito como, ao mesmo tempo, um ato 
locucionário (tem um significado), ilocucionário (tem força) e perlocucionário (produz um efeito), o que a 
torna, nos termos do autor, um performativo feliz (:103; 111). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 152

3. memória e tradição construindo a nação... 
 
                                                                   
 
                                                                     “Sou jurunense, a festa vai começar... 

              Eu sou o rancho Não Posso me Amofiná” 
              (Jurunas, gente bamba/ Ademir do Cavaco) 

 
    “Alô minha nação jurunense! 
     Chegou a hora, v’ambora!” 

 
 

 

                   Na chamada geral que dá início ao desfile anual do Rancho Não Posso me 

Amofiná, feita pelo puxador oficial da escola antes de começar a cantar o samba-

enredo, nos ensaios preparatórios ao desfile carnavalesco, assim como nos arrastões da 

escola pelo bairro, o grito de ordem é sempre o mesmo: a nação jurunense é convocada 

a apresentar-se e manifestar sua força através de um enunciado usado como palavra de 

ordem ou grito de guerra. Mas afinal, quem inventou a nação jurunense?  

 

                   Desde as primeiras décadas de formação da escola, se eram poucas as 

pessoas que participavam do desfile, era grande a multidão que acompanhava a escola 

em seu percurso pela cidade (Matni, 1998: 56), para desfilar nos concursos organizados 

pela prefeitura, Estado ou pelos órgãos de imprensa, que crescentemente foram 

valorizando o carnaval de rua em Belém no século passado. No sentido dado pelos 

entrevistados de Matni, o termo multidão remete à relação entre a comunidade (do 

bairro) e a escola de samba, relação esta (melhor) sintetizada através da idéia de nação 

jurunense, 158 que aparece hoje nos mais diversos contextos, mas especialmente nos 

espaços e tempos relativos ao carnaval e seu ponto máximo: o rito anual do desfile 

carnavalesco. 

 
 
Cláudio Rego de Miranda, carnavalesco do Rancho na década de 90, conta que  

 
 
 

                                                 
158 Estudando a “memória social, história e velhos carnavais da nação jurunense na cidade de Belém”, a 
autora destaca que essa categoria inclui os “personagens daqueles carnavais e seu espaço de formação que 
é o bairro do Jurunas” (1998: 59).  
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 153

“Desde criança ia com minha mãe assistir ao desfile carnavalesco e o 
que me chamava mais a atenção era o Rancho desfilando, não só por 
causa da garra da escola como também de quem estava assistindo ao 
desfile, o povo que ia assistir, porque eu acho que a escola não 
comportava todo mundo e a outra parte ficava do lado de fora. Isso me 
chamou a atenção e eu comecei a me sentir curioso pelo Rancho, só 
que morava no centro da cidade, longe do Jurunas, e tinha uma 
vontade muito grande mas também aquele preconceito, aquele medo 
de vir pra cá, pela fama do bairro...” 

 
Segundo João Manito, filho do fundador da escola 

 
“A multidão que acompanhava o Rancho [nas décadas de 40 e 50] era 
impressionante, o número de pessoas que acompanhava a escola era 
maior do que o número de brincantes. Eram mulheres de brincantes, 
filhos, parentes. Essas pessoas acompanhavam levando comida, 
refrigerante, água, mas também com o intuito de torcer, vibrar pela 
escola...” (entrevista / 2000). 

 
Na visão de  Manito, seu pai foi o principal responsável pela ligação da escola com o 
bairro 

 
“O maior mérito de Raimundo Manito foi aglutinar os moradores do 
bairro em torno da escola. A comunidade jurunense desde o início se 
integrou totalmente ao Rancho. Meu pai fundou a escola, como disse 
na letra da música que ele fez, pra dar alegria aos moradores... então 
o intuito dele era aglutinar o povo jurunense com a escola, porque ele 
achava que o jurunense por tradição, por berço, deveria ser 
ranchista...” (entrevista / 2000). 
 

 

No livro que publicou em 2000 para resgatar a história da escola, Manito refere-se a 

dois momentos fundamentais de afirmação da nação jurunense, durante os desfiles 

carnavalescos de 1958 e 1984. Em 1958, quando o Rancho foi o primeiro campeão do 

concurso oficial do Estado, vivíamos o final da era Manito na direção da escola: no 

caminho para o desfile o fundador da escola passou mal e teve que abandonar o grupo, 

voltando para casa, onde, ao ouvir pelo rádio o resultado, passou mal pela segunda vez, 

sendo então hospitalizado, ao mesmo tempo em que os dirigentes e brincantes da escola 

voltavam para o bairro acompanhados de uma multidão delirante. Segundo o autor 
 

 
“...o povo jurunense, que até então ficara na praça, uniu-se à escola, 
explodiu de alegria (...) numa emoção indescritível (...) Quem não fora 
à praça agora partia ao encontro do povão que vinha ruidosamente 
cantando velhos sambas” (Manito, 2000: 145-149). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 154

                   O segundo momento corresponde ao que ainda hoje é considerado, pela 

maioria dos ranchistas, o evento mais importante de toda a história de grandes vitórias 

da escola de samba: o campeonato obtido em 1984, quando o Rancho completou 50 

anos de existência, e que imortalizou o samba composto por Osvaldo e Albertino 

Garcia, já mencionado. 

                   Esses dois eventos de afirmação da nação jurunense correspondem a 

momentos rituais altamente condensados (Leach, 1972), performativos (Tambiah, 1985; 

Connerton, 1989), nos quais os participantes, energizados pelo sentimento de 

pertencimento que a metáfora da adição (todos como um) consegue apenas representar 

com certa densidade, e cuja performance aponta para o cruzamento do evento com a 

tradição cultural (Sahlins, 1990). Assim, estava consagrada a idéia de nação jurunense, 

como um sentimento de união, energia e força, que não apenas reunia a multidão de 

adeptos e simpatizantes da escola durante e imediatamente após o desfile carnavalesco, 

mas – principalmente – unia a maioria dos ranchistas nos momentos cruciais de 

preparação para o carnaval, a ponto de deixarem de lado temporariamente os conflitos, 

discordâncias e disputas, muito freqüentes na vida da escola. As fotos 18, 19, 20 e 21 

ilustram alguns desses momentos. 

                   Antigos ranchistas, que nasceram no bairro e desde cedo freqüentavam a 

escola de samba jurunense, sendo hoje membros ativos da velha guarda, falam dessa 

multidão que acompanhava a escola pelos espaços da cidade, e da qual eles mesmos 

faziam parte: 

 
“A nação jurunense foi assim um modo de dizer que o Jurunas é uma 
nação. O Teodorico [Rodrigues] tem um dizer assim que ‘o Rancho 
tem uma raiz e dessa raiz nasce a semente, a semente espalha e vai 
crescendo...’. Antigamente, num dia como hoje, um domingo de 
carnaval, já na sede tava assim (cheio) de gente, tudo concentrado, aí 
soltavam foguetes e o pessoal já sabia que ia sair, aí passavam pela 
Cremação, pela Condor, aí ia engrossando; saía da casa do pai do Luiz 
Lopes, ali onde hoje é o banco era a casa do pai dele, lá tinha uma 
mesa grande, ele botava uma sopa e vinho e pão... aí o Manito corria 
pra assinar o livro de ouro, aí depois a gente saía. Minha mãe não ia 
atrás de manhã não, mas quando era de tarde ela ia encontrar o 
Rancho lá na Condor, lá no final, aí ia passando pela Cremação, 
Pedreira, Marco, aí vinha descendo, passava por São Brás, Condor... a 
gente vinha uma hora da manhã pela Padre Eutíquio direto, isso é que 
chamavam nação jurunense, cada vez mais aumentava, quanto mais 
passava, mais ia gente, mais gente” (Ribamar Oliveira, membro do 
Conselho Deliberativo e da velha guarda ranchista). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 155

“Conheço a escola desde antes dos 15 anos, mas freqüento desde os 
15 anos. Meu pai foi um dos fundadores, ele me levava (...) Já desfilei 
muitas vezes pela escola, na época que eu era mais nova, depois me 
casei e me afastei um pouco, agora voltei a sair (...) Há muito tempo 
que falam nisso, nós somos a nação jurunense (...) é quem torce pelo 
Rancho, vai pra avenida no dia do desfile, torcer pela escola. Naquele 
tempo a gente saía pedindo dinheiro, tinha uma bandeira e umas taças, 
a gente levava a taça e aí cada morador depositava a sua quantia e aí a 
gente pegava e o montante que tinha, a gente botava o Rancho na rua” 
(Benedita Santos, membro do Conselho Deliberativo e da velha 
guarda ranchista).  

 

Em outros depoimentos, percebemos que a idéia de nação jurunense extrapola e 

ultrapassa a idéia de multidão que acompanha o desfile carnavalesco, e engloba outros 

espaços, signos e eventos presentes no bairro e valorizados por seus moradores. Pensada 

também como uma estrutura de relações, de redes informais de lazer, de encontro, a 

nação é também uma estrutura de sentimento (de pertencimento). Ela também 

ultrapassa o espaço mais restrito do Rancho e do carnaval – e mesmo do bairro – e se 

estende a outras dimensões da vida coletiva, conforme percebemos nos enunciados 

abaixo:  

 
“A nação jurunense pra mim é uma nação que é alegre, no carnaval... 
é uma nação que se diverte muito, tem bairro por aí que a gente vai 
mas não é a mesma coisa como é aqui no Jurunas, não tem nenhuma 
festa, nenhuma brincadeira ali, nenhuma roda de samba, um pagode 
aqui, outro ali... Mas a nação jurunense é um todo, não é só o 
carnaval, porque como eu estou lhe falando, joga uma bola ali, a gente 
vamos jogar um futebol, aí ganha a bola já vamos prum barzinho, já 
rola um pagodinho, vai levando, já rola um samba, aí lembra do 
Rancho, lembra de outras escolas, num aniversário sempre tem roda 
de samba... pra mim a nação jurunense, resumindo tudo isso, é uma 
nação alegre e feliz” (Pedro Henrique, ranchista). 
 
 
“A nação jurunense pra mim é a comunidade do bairro, a comunidade 
é o povo que participa de um todo, ele não participa só daquele 
momento da festa, do carnaval, mas quando tem uma festa eles vêm, 
participam, se divertem, e quando tem qualquer movimento a gente 
também pode contar com aquelas pessoas, se precisar de um real elas 
estão colaborando” (Dilma Moraes). 
 
 
“A nação jurunense em si eu acho que não é uma separação, não é só 
o Rancho, mas as escolas todas que fazem parte do bairro... porque 
alguém fala: ‘Ah! é lá no Jurunas. É lá onde tem o Rancho?’ O 
pessoal só fala assim, né? O Rancho é mais antigo... a pessoa pode até 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 156

não participar do carnaval, mas participa de outras coisas...Aqui no 
nosso bairro tem as feiras, tem todo o comércio, se quiser ir lá no 
comércio, lá no centro, pode ir até andando para o comércio, dá pra ir 
andando pro shopping...” (Karyne Moraes). 
 
“Pra mim a nação jurunense é a população, é o povo jurunense que 
representa a nação jurunense. Os que moram aqui no bairro, os que 
trabalham no bairro. Eu moro em outro bairro mas me considero 
jurunense porque trabalho há muitos anos aqui, a minha empresa já 
funciona há mais de 20 anos aqui, e os negócios maiores meus tudo se 
relaciona ao Jurunas, ao bairro do Jurunas. Ser jurunense  é conviver 
no Jurunas, viver no Jurunas, é trabalhar pelo Jurunas, prestar serviços 
à população do Jurunas, à nação jurunense, como eu venho há alguns 
anos fazendo isso aqui, através do meu comércio” (Osvaldo Silva, 
empresário do bairro).  

 

 

Nos dias atuais, há muitas e diversas maneiras de falar sobre a nação jurunense, no 

sentido de que esta pode incluir (ou excluir) tempos, espaços, sentimentos e valores 

diversificados, como nas falas abaixo 

 
 
“Ser jurunense é gostar do bairro, ter aquele bairro no coração e 
defender o bairro de tudo aquilo que se joga em cima dele, que às 
vezes o pessoal diz assim ‘O Jurunas é bairro de marginal’. Mas o 
Jurunas, em si, ele é dividido em várias gangues, em turmas, então o 
Jurunas não é só um, hoje em dia o Jurunas são vários. O Jurunas 
mesmo, o Jurunas em si, era da Conceição pra lá, que era a parte 
elitizada, que se chamava. Hoje em dia não, porque houveram (sic) 
invasões, tem o que eles chamam de Jurunas Novo (...) A nação 
jurunense é a globalização de todos esses Jurunas aí, que eu lhe falei, 
isso é a nação jurunense.  
 
[Inclui todos os moradores do Jurunas?] Inclui todos. 
[Por exemplo, os moradores dos edifícios, fazem parte?] Fazem parte. 
[Todos esses vários Jurunas?] Todos esses vários Jurunas, por 
exemplo, na hora que o Rancho vai pra avenida defender a nação 
jurunense, então são todos esses que fazem parte da globalização 
desses vários Jurunas... (...) muita gente foi do Jurunas pra Cidade 
Nova, mas mesmo assim se considera jurunense e vem aqui....Por 
exemplo, eu vou lá pra Cidade Nova, às vezes quando vai a batucada 
do Rancho ou quando algum grupo daqui vai se apresentar naquele 
clube Ipanema, eu encontro muita gente do Jurunas lá, gente que não 
conheceu o Jurunas, mas que conhece os jurunenses que vão pra lá, e 
vem aqui e gosta. Então hoje o Rancho, ele não é só do Jurunas, ele é 
da cidade toda” (Bahia, artesão do setor de chapelaria do Rancho). 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 157

“A nação jurunense é composta, primeiro, pelos remanescentes que 
são nossos pais, nossos avós, que nos ensinaram a ter amor pelo 
bairro, nos ensinaram a ter o hábito, quando a gente pega o carro no 
centro da cidade, quando o motorista pergunta pra onde é? a gente não 
diz leva pro Timbiras, a gente diz leva pro Jurunas, depois a gente diz 
a rua, mas quem mora em outro bairro diz me leva pra Pedro 
Miranda, me leva pra João Balbi... 
 
[A nação jurunense inclui todos os moradores do bairro?] 
Não, a nação jurunense pra nós são as pessoas que amam o bairro, não 
é só morar no bairro, pra ser jurunense não precisa morar no Jurunas, 
basta amar o Jurunas, porque nós já prevíamos a especulação 
imobiliária no bairro, só que nós saíamos com o Rancho na rua pra 
conscientizar o povo a respeito da importância dele como bandeira do 
nosso bairro e sobretudo nós fazíamos, depois do desfile oficial, o 
desfile da terça-feira gorda pelas ruas do bairro. A nação é quem ama, 
e a nação jurunense está espalhada por Belém, entre aqueles que 
aprenderam a amar o Rancho. Então não importa que estejamos na 
Cidade Velha, na Cidade Nova ou Rio de Janeiro, nós continuamos a 
ser jurunenses. Então ser jurunense é amar as coisas do Jurunas” 
(Guilherme Tadeu, ex-presidente do Rancho). 
 

 

Mesmo divergentes em alguns pontos, essas falas estão em conformidade com um 

discurso produzido e compartilhado, pelos moradores do bairro, especialmente os 

ranchistas, acerca da história da escola de samba. Mas isso não significa a inexistência 

de contradições ou conflitos, disjunções ou fissuras nas relações entre os sujeitos e 

grupos que se afirmam membros da nação jurunense. Tanto no nível das práticas 

discursivas quanto no nível das práticas sociais e culturais, as lutas por hegemonia e 

legitimidade para falar em nome da escola e unificar as diferentes visões, opiniões e 

versões acerca dos conteúdos, usos e significados do termo são de fato disputas por 

espaço, controle e poder dentro da escola e mesmo fora dela, são lutas para manter o 

nome, a honra, o prestígio conhecidos e reconhecidos na escola e no bairro.  

                   Especialmente para os sujeitos e grupos em luta pelo patrimônio simbólico 

acumulado pela escola em quase um século de existência, cujo capital social e cultural 

continua a crescer mesmo em um momento em que o evento carnavalesco passa por 

uma crise sem precedentes, a reafirmação, a reformulação, a reinvenção da tradição 

contribui para estabelecer e fortalecer relações de poder e prestígio nesse mercado de 

bens simbólicos (Bourdieu, 1974).  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 158

                   Nesse contexto, o conceito de nação jurunense é uma moeda valiosa que 

circula em todos os espaços do bairro, extrapolando os espaços das festas: das escolas 

de samba às igrejas, das conversas entre moradores aos jornais do bairro. 

                   Mas quem foi que inventou a nação jurunense? Percebemos que, apesar da 

antiguidade da escola, o termo surgiu muito recentemente, nos anos 80, tornando-se de 

uso comum, dentro e fora da escola, nos anos 90. Entre os seus inventores está um 

grupo de amigos jurunenses e ranchistas de tradição que cresceram acompanhando os 

eventos festivos do Rancho e torcendo pela escola de samba, entre os quais se destaca 

Guilherme Tadeu, uma das últimas lideranças da escola, liderança estabelecida e 

fortalecida desde os anos 70, quando passou a fazer parte da direção da escola, onde 

angariou amigos e admiradores, mas também adversários e inimigos. Segundo 

Guilherme Tadeu “o termo nasceu conosco e quem deu o primeiro grito de nação 

jurunense foi o Bento. A nação jurunense nasceu exatamente do nosso trabalho, junto 

com o Banana e o Bento”. Segundo sua própria definição, Guilherme pertence à 

geração pós-Manito, que assumiu a escola nos anos 70, sendo seu presidente em 

mandatos alternados, nos anos 80 e 90. Guilherme recorda as muitas dificuldades para 

manter a escola depois da saída do seu fundador: 

 
 
“Nós somos a geração pós-Manito, que aprendeu com ele, nós temos 
poucos vivos hoje, os demais que estão lá [no Rancho] na verdade não 
vieram do Rancho. Quando o Manito saiu nós continuamos com o 
trabalho que ele trouxe na década de 30, 40, 50, já veio uma outra 
geração aprendendo com ele, a nossa geração, que eu nasci no Jurunas 
e me envolvi no Rancho desde os cinco anos de idade. Em 75 foi a 
época em que a nossa geração segurou o Rancho, porque nós íamos 
com o Rancho na rua, porque o Rancho tava num momento muito 
difícil, o Rancho não sairia pela primeira vez no carnaval, então 
antigamente o Rancho não sair na rua, Deus o livre! Então nós 
resolvemos assumir o Rancho, a nossa geração, eu, o Antonio Silva 
(Banana), o Bento Maravilha, a Luiza, o Manoel Augusto, o 
Evandro... Então nós passamos para a construção da primeira sede 
(78), nós conseguimos construir, foi um grande sonho nosso, mas 
ainda não era a sede que nós queríamos. Eu dizia: eu quero envelhecer 
vendo o Rancho com uma sede em condições, porque a sede não era 
coberta e eu sonhava com uma sede grande pro Rancho. Naquele ano 
então o Bosco se aproximou da gente e quando terminou o carnaval 
nós fomos com ele de novo (...) então ele veio, falou com a velha 
guarda, fez a proposta de arrendamento da sede do Rancho. Então foi 
a primeira vez que eu ouvi a palavra trabalho no carnaval, foi com 
Bosco, antes não era trabalho, era diversão e era abnegação (...) Nós 
ficamos mais ou menos 5 anos com aquela sede de alvenaria 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 159

descoberta. Aí em 86 o Bosco disse: eu não vou colocar o Rancho na 
rua, mas eu construo a nova sede. Então no carnaval de 89 (depois da 
saída do Bosco) nós já tínhamos a sede mas precisávamos fazer o 
trabalho comunitário com o bairro” (Guilherme Tadeu, ex-presidente 
do Rancho). 

 

No final dos anos 80 temos um momento fundamental de invenção da tradição 

(Hobsbawm & Ranger, 1980) quando, após a saída de Bosco Moisés, assumiu a 

presidência da escola o “menino jurunense, nascido e criado no Jurunas, onde está 

enterrado meu umbigo”. 159 Ao assumir a direção da escola em 1989, Guilherme 

investiu na relação entre tradição, história e memória. realizando o “Iº Seminário de 

estudos sobre o Rancho”, onde fez uma releitura do trabalho coletivo de seu fundador, 

Raimundo Manito, apontando para uma direção humanitária e cristã, assim como para o 

papel comunitário que a escola deveria ter em relação ao bairro  

 
“Nós fizemos um trabalho bonito em 89, começamos a colocar a 
comunidade dentro do Rancho, trouxemos toda a velha guarda pra 
dentro do Rancho, todos os que estavam afastados voltaram.... então 
eu cheguei na Assembléia Geral e disse que o Rancho não podia ser só 
carnaval, tinha que ser por último o carnaval, primeiro o social, 
primeiro as crianças, primeiro as pessoas do bairro todo (...) então a 
primeira coisa que eu fiz foi um Seminário de Estudos sobre o 
Rancho, nenhuma escola nunca tinha feito isso aqui, um seminário 
chamando todos os líderes comunitários, chamando a velha guarda, 
todos os membros das legendas para participar, nós tínhamos mais de 
30 diretores,  demos posse e fomos pro seminário, então planejamos o 
enredo, planejamos as atividades de todos os departamentos, foi um 
dia no Rancho, com café e almoço pra todo mundo”.  
 
 

Na visão de Guilherme, o Rancho não deveria existir apenas para fazer carnaval porque  

 
“Uma escola de samba não deve ser só carnaval, deve ter um trabalho 
social (...) o Rancho só funcionava no carnaval na época do Manito, 
mas a mensagem do Manito foi clara desde o início que ele fundou a 
escola, ele foi uma pessoa sempre humilde e acima de tudo tinha uma 
postura altruísta muito grande, então no samba dele ele fala assim: foi 
no bairro do Jurunas, onde nasci e me criei... ele põe uma frase 
sintomática, fundei com meus amigos uma escola de samba pra 
brincar na folia do carnaval e dar alegria aos moradores de lá. 
Então não era só brincar o carnaval”. 

                                                 
159 Geraldo Coelho: “Guilherme Tadeu: o menino jurunense que aprendeu o verbo amar”. Enredo da  
escola  Coração Jurunense. Carnaval/2003.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 160

                   Segundo Manoel Augusto, que foi presidente do Rancho na década de 70 e 

depois fundou, em sua casa, a Escola de Samba Mocidade Unida de Padre Teodoro160  

 
“O termo começou a ser usado na época do Bosco, o Guilherme 
Tadeu era relações públicas do Bosco e ele é muito criativo, muito 
preocupado com a questão social e com as questões culturais, e ele 
usava o termo nação jurunense pra chamar a comunidade do samba 
no Jurunas, que naquele tempo tinha uma disputa acirrada entre 
rancho e Quem São Eles.  
 
[Em que momento começou a chamada geral?] Eu acho que foi com o 
Balalaika, que veio do Rio de Janeiro, porque nos anos 70 não se tinha 
tanta responsabilidade com o carnaval, a gente fazia carnaval porque a 
gente gostava, era aquele ponto em que tudo é brincadeira... Quando 
se fala em nação jurunense, é todo mundo que tá em qualquer lugar, 
que tem uma história aqui no Jurunas”.  

 
Para Manoel Augusto os anos 70 e 80 foram os tempos áureos da escola de samba do 

Jurunas e também de grandes mudanças no modo de fazer e brincar o carnaval, pois até 

então  

“O Rancho era gafieira mesmo, era baixo nível, aí veio o Walber 
Monteiro e aí se aproximou a alta sociedade, o Walber trouxe a alta 
sociedade. Depois o Guilherme Tadeu trouxe o Bosco, então o Bosco 
veio e ficou... A era Bosco começou em 1978, foi o primeiro ano que 
ele colocou o carnaval na rua, perdeu o carnaval, depois ganhou no 
outro ano (1979), foi quando a Padre Teodoro também ganhou 
(78,79,80). O lado ruim do Bosco foi que a partir daí foi tudo 
profissionalizante, a partir daí ninguém quis trabalhar mais de graça, 
porque vinha gente de fora e ele pagava, então os próprios artesãos 
aqui do bairro também queriam ganhar, era o modelo do Rio de 
Janeiro”. 

 

 

A partir dos anos 80, na era Bosco, com a modernização empresarial que teve como 

conseqüência um grande número de vitórias no carnaval de Belém (e cujo clímax foi, 

como já vimos, o Jubileu de Ouro no ano de 1984), e especialmente nos anos 90, que 

foram chamados por alguns de era Cláudio Rego (principal carnavalesco do Rancho 

nessa década), por outros de era Luiz Lopes (principal patrono da escola, desde então), 

por outros ainda de era Guilherme Tadeu (principal teórico da nação jurunense, mais 

                                                 
160 Padre Teodoro era holandês, ligado à paróquia de Santa Terezinha do Menino Jesus. A homenagem, 
recusada pela paróquia mas aceita pelo homenageado, deveu-se ao fato de o mesmo ser um padre muito 
preocupado com as questões sociais visíveis no bairro, e ao mesmo tempo muito humano, pois 
freqüentava a sede do Rancho, sem nenhum preconceito. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 161

importante liderança da escola no período), que vivemos a reinvenção da tradição, 

quando seus diversos segmentos, solidários ou conflituosos entre si, trabalharam 

incessantemente na fabulação e na atualização / presentificação de um passado 

idealizado pelos antigos guardiões da nação jurunense, através de uma memória 

coletiva que registra os eventos carnavalescos anuais, na forma de enredos, sambas-de-

enredos, sambas-de-exaltação, nas práticas culturais coletivas, como as festas e reuniões 

mensais e semanais realizadas na sede da escola, e na performance do desfile 

carnavalesco, o momento máximo de expressão da identidade e da nação jurunense. 

                   Exemplos da presença de valores modernos e tradicionais na escola de 

samba aparecem em sua forma de estruturação geral e de organização interna, de gestão 

e de direção dos principais eventos, entre eles o mais valorizado: o desfile carnavalesco. 

O Rancho funciona como um clube gerontocrático (espaço masculino e dos homens 

mais velhos). De fato, em sua organização interna, a escola apresenta um corte 

geracional e de gênero, no qual os homens têm obtido mais prestígio e poder que as 

mulheres, e uma boa parcela desse prestígio e poder advém da antiguidade na escola, 

embora outra parcela (hoje cada vez maior) possa advir da capacidade de atender às 

demandas imediatas da escola, inclusive as de natureza econômica.  Historicamente, o 

poder de decisão na escola tem ficado nas mãos dos homens, na maioria das vezes nas 

mãos dos homens mais velhos, geralmente moradores do bairro, embora não-moradores 

também participem e contribuam com a escola (geralmente empresários de diversos 

setores).  

                   Com relação às mulheres, algumas de fato participam cotidianamente das 

atividades internas à escola, assim como dos eventos programados durante o ano, tanto 

os comemorativos como aqueles voltados especificamente para obtenção de recursos 

financeiros para o carnaval (cafés da manhã, almoços e jantares). Também participam 

efetivamente na organização, preparação e realização do desfile carnavalesco, 

fabricando fantasias e alegorias, vendendo as fantasias aos freqüentadores da escola, 

participando dos ensaios e do desfile. Mas em geral não existe espaço para as mulheres 

nos principais cargos de direção, embora algumas delas, em função da antigüidade, 

sejam membros do Conselho Deliberativo da escola. 161 

 

                                                 
161 Uma única exceção foi a eleição, no início da década de 90, de uma junta governativa formada por 
mulheres, para uma gestão de dois anos, mas que foi deposta depois de um ano de mandato.  
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 162

                   Quanto aos homens mais jovens, sua inclusão nas diversas atividades dentro 

da escola não significa uma quebra nesse padrão, posto que esses jovens nunca atuam 

sozinhos ou deliberam acerca das questões mais importantes da escola. A presença de 

pessoas de fora, externas à escola, nos cargos de presidência ou direção, tem sido 

comum desde que as últimas lideranças internas se afastaram da escola, mas isso 

também não é aceito pacificamente por todos.  

                   De todo modo, quem dirige a escola, de direito, é o Conselho Deliberativo, 

formado por um grupo de homens e mulheres mais antigos, alguns dos quais 

(principalmente homens) adquiriram, por diversos motivos, muito prestígio dentro da 

escola. De fato, na prática cotidiana, os que ocupam os cargos mais elevados têm voz 

ativa e maior poder de decisão. Quanto maior o prestígio dentro da escola, maior o 

poder de tomar decisões ou interferir nas decisões tomadas em assembléia acerca da 

composição do quadro de gestores ou executores do carnaval, e mesmo em assuntos 

menores e mais cotidianos.  

                   Apesar dessa estrutura tradicional, onde os membros mais antigos (e mais 

velhos) da escola têm mais poder de decisão, não podemos afirmar que o Rancho seja 

apenas uma sobrevivência do passado. O Rancho não é arcaico, mas mistura formas 

tradicionais de organização, gerenciamento e direção, ao mesmo tempo em que sempre 

ousou mudar, sempre arriscou em direção ao novo, especialmente às novidades 

importadas do carnaval do Rio de Janeiro, modelo do carnaval local.  

                   A grandiosa história do Rancho se fez, definitivamente, a partir da gestão 

externa de João Bosco Moisés, empresário da noite paraense, que quebrou todas as 

formas tradicionais pelas quais a escola tinha sido até então dirigida. A contratação de 

acadêmicos (arquitetos, designers) como carnavalescos; uma nova concepção de artistas 

ou produtores do carnaval; um novo espaço para sambistas, mudando a forma 

tradicional de produzir o carnaval. Mudou também a relação de exclusividade entre 

compositores e escola, quando os compositores eram, em sua maioria, moradores do 

bairro, surgindo um novo padrão na escolha do samba, já existente em outras escolas de 

Belém, onde participavam livremente compositores externos à escola de samba. 162 

                                                 
162 Esse padrão predominou nos últimos concursos para escolha do samba-enredo no Rancho, que foram 
vencidos por grupos de compositores ligados a outras escolas, como a ‘Quem São Eles?”, adversária 
histórica do Rancho no carnaval de Belém, enquanto ranchistas tradicionais não têm conseguido vencer o 
concurso. 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 163

                   Como vimos, a idéia de nação jurunense é central para o processo de 

construção de uma identidade de bairro, para o que se recorre alternada ou 

concomitantemente a imagens de tradição e de modernidade na produção de diversos 

eventos no calendário anual, como os ensaios e apresentações da quadrilha junina do 

Rancho, como as rodas de samba e pagode oferecidos aos simpatizantes e aficionados 

todo fim de semana, e especialmente nos enredos anuais desenvolvidos pelo 

carnavalesco, seguido dos sambas-enredo criados pelos compositores, dentre os quais 

um é escolhido em um concurso público, assim como nos sambas-exaltação compostos 

tanto por ranchistas reconhecidos como tradicionais, “os que são do meio”, quanto por 

não-ranchistas ou que “não pertencem ao bairro, não são do meio”. 

 

                  Para a grande maioria dos entrevistados, especialmente os mais antigos, os 

diversos tempos da história do Rancho são concebidos como tempo vivido, onde a 

experiência coletiva aparece imbricada na vivência cotidiana de cada um deles. 

Entretanto, é o tempo atual, para jovens e velhos, antigos e novos ranchistas, que 

sintetiza as experiências anteriores que dão sentido e direção – portanto uma trajetória 

singular – à história grandiosa da escola, misto de tradição e transformação.  

 

                   Podemos então dizer que o Rancho mantém uma estrutura arcaica que se 

conjuga com uma estrutura moderna / modernizada do carnaval atual. O Rancho foi 

sempre, desde o seu início, tradicional e moderno, pois era a novidade trazida por 

Manito da capital do país e foi logo reconhecido como uma invenção moderna de se 

fazer carnaval. Ao mesmo tempo, tornou-se um lugar de tradição, um espaço de criação 

de um samba genuinamente paraense, onde tradição e inovação se misturam e se 

recriam cotidianamente. 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 164

4. a nação jurunense: um evento real, social e narrado... 
 

 
“Tradição tem um papel inescapável no discurso 
moderno, e é parte do problema da modernidade” 
(Xavier Costa, 2002: 501).  

 

 

                   A história do Rancho Não Posso me Amofiná., contada e cantada por seus 

produtores culturais através da idéia de nação jurunense, nos permite confirmar a tese 

da não-separação entre tradição e modernidade. 163 Mas isso não significa total 

indistinção entre o tradicional e o moderno, pois os ranchistas dintinguem claramente o 

tradicional (a era Manito) do moderno (a era Bosco). Para eles tradição e modernidade 

não são indistintas, mas se articulam, posto que existem ilhas de tradição dentro da 

modernidade.  

                   Shils (1971, 1981) realizou uma excelente análise do papel da tradição na 

cultura e nas sociedades, e da necessidade da tradição no mundo moderno, mas, 

segundo Handler & Linnekin (1984) não conseguiu resolver a principal ambigüidade do 

conceito: a tradição implica em um processo de transmissão que, ao mesmo tempo em 

que muda continuamente, pois “interpretações são feitas da tradição presentificada; a 

visão do passado muda através da interpretação consciente, o passado percebido é 

plástico e pode ser reformado pelos seres vivendo no presente” (Shils, apud Handler & 

Linnekin, 1984),  mantém um núcleo que se perpetua, que tem uma certa continuidade, 

que permanece.  

                   Como um modelo do passado, a tradição é “uma construção simbólica, 

inseparável da interpretação da tradição no presente” (Handler & Linnekin, 1984). 

Nesse sentido, toda tradição é inventada porque é necessariamente reconstruída no 

presente. Mas essa invenção não se restringe a projetos auto-conscientes, pois pode 

incluir um conjunto de representações que vai “do mais autoconsciente para o 

aparentemente inconsciente e do mais reconstruído ao que parece herdado e 

genuinamente tradicional” (Ibidem).  

                                                 
163 Analisando processos de sociabilidade presentes no ritual das fallas valencianas  num espaço de 
tradição e modernidade, Xavier Costa (2002) demonstra que a clássica oposição entre o tradicional como 
uma categoria residual, sem dinamismo, que “não tem reflexividade, não cria, só repete”, e o moderno 
como aquilo que é caracterizado pela “reflexividade e pela razoabilidade” é uma falsa questão.   
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 165

                   Levando em consideração a crítica de Bruno Latour acerca do excessivo 

poder da linguagem na constituição dos objetos nas sociedades modernas, retivemos sua 

afirmação de que todo evento é, ao mesmo tempo, real, social e narrado (1994: 12), para 

pensar a nação jurunense como um evento narrado como real e, portanto, social, e que 

participa de forma direta, embora não linear ou homogênea, da construção das diversas 

identidades vinculadas ao bairro, às festas e à escola de samba, através de redes de 

relações e de práticas discursivas (Fairclough, 2001).                   

 

                   Como vimos, sambistas, compositores e demais produtores culturais 

tornaram-se especialistas em um discurso acerca da tradição histórica, cultural e 

carnavalesca da escola, produzindo temas que relacionam tradição, história e memória, 

nos quais os diversos tempos se cruzam e se interpenetram, misturando o passado e o 

presente, constituindo um campo discursivo no qual os sujeitos elaboram e reelaboram 

suas práticas discursivas, algumas delas competindo entre si, em disputa – entre outras 

coisas – pela definição dos conteúdos e significados da nação jurunense, como 

precisaremos no próximo Capítulo.  

   

                 Gonçalves (2001) analisou questões de história e identidade no carnaval das 

escolas de samba em Macapá, através das letras de sambas-de-enredo e de entrevistas 

com fazedores de carnaval, buscando entender as  

 

“formas e sentidos que grupos negros locais elaboraram para se 
legitimar no lugar e nas lutas por ascensão social. A construção de 
uma memória discursiva e de uma identidade cultural são as marcas 
de utilização do passado” (:7).  

 

As escolas de samba aparecem como espaços de construção de identidades, vinculadas 

ao local (bairro), mas que falam de uma territorialidade específica, a do samba 

(festeiros, sambistas). A autora estudou o carnaval como locus de produção dos 

documentos (fontes) para discutir história, memória e identidade, como um contexto 

onde os fazedores de carnaval produzem uma memória discursiva e uma identidade 

cultural para si e negociam com elas nas lutas por dizibilidade e visibilidade na 

sociedade. Esses fazedores de carnaval identificam-se como guardiões da memória do 

lugar e negociam com esse papel nas lutas por um lugar de destaque na estrutura social.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 166

                   A autora analisa a relação de troca entre memória e história, uma troca 

permanente de valores e informações, que demonstra a circularidade entre a cultura dos 

fazedores de carnaval e uma cultura científico-acadêmica, que os fazedores usam para 

consultar fontes orais e escritas para construir seus enredos (:21-22). Tomando a escola 

de samba como um lugar de memória, a autora demonstra que as memórias que os 

entrevistados constroem sobre o carnaval são inseparáveis de suas histórias de vida (:89-

94), de modo que as histórias recordadas e narradas sobre os eventos passados estão 

sempre vinculados às trajetórias individuais, o que pode levar ao que Bourdieu (1998) 

denominou de ilusão biográfica, através da qual os sujeitos são, ao mesmo tempo, 

objetos privilegiados da narrativa que eles constroem, buscando afirmar uma 

“existência dotada de sentido, no duplo sentido de significação e direção” (:183-185). 

 

                   Para Le Goff (1996), a memória é um elemento essencial da identidade 

individual ou coletiva, sendo a memória coletiva um instrumento de poder (:476). 

Segundo Lowenthal (1998), “relembrar o passado é crucial para nosso sentido de 

identidade (...) nossa continuidade depende inteiramente da memória” (:83). Mas como 

distinguir, nesse trabalho da memória, a criação, a invenção, a imaginação? Para 

Huyssen (2000) não existe separação radical entre memória real e virtual, pois 

“qualquer coisa recordada – pela memória vivida ou imaginada – é virtual por sua 

própria natureza” (:37). 

 

                   No caso analisado por Gonçalves, há uma clara relação entre identidade e 

memória, que funciona como um mecanismo de legitimação: mais do que lembrar, a 

memória serve para reforçar um passado idealizado e participar da construção de um 

devir em aberto. O conceito de memória discursiva, central no estudo de Gonçalves, é 

também fundamental na análise da nação jurunense, posto que o reforço a uma memória 

pública (Huyssen, 2000) construída coletivamente e que circula ininterruptamente entre 

os sujeitos enunciadores, produzindo um campo discursivo onde a interdiscursividade e 

a intertextualidade, não apenas estão presentes, mas são condição fundamental das 

formas e sentidos atribuídos aos enunciados, muitos dos quais aparecem como pré-

construídos, não percebidos conscientemente como tal, ou como já-ditos, repetidos 

exaustivamente a ponto de serem naturalizados por seus falantes e ouvintes.  

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 167

                   Os discursos construídos pelos especialistas, produtores ou mediadores 

culturais incluem, portanto, um conjunto de narrativas ou enredos, nos quais a memória 

participa tanto como um elemento fundamental de afirmação de uma realidade vivida ou 

imaginada, intercalada por lembranças ou esquecimentos, presenças ou ausências que 

auxiliam na construção de uma história singular, de um enredo que eles contam e 

recontam, periodicamente, sobre si mesmos e a si mesmos. A busca de uma identidade 

comum se realiza então através de um conjunto de vivências e experiências mediadas 

pela linguagem, e expressas nas falas dos sujeitos, nos textos por eles produzidos e nas 

performances rituais ou enredos, num processo incessante de produção e circulação de 

sentidos, onde esses discursos se dinamizam e se transformam e, ao mesmo tempo, se 

cristalizam, renovando a tradição e reforçando o pertencimento ao grupo. 

 

                   Nos dias atuais, a tradição recuperada, revisitada, presente nas composições 

dos sambas de exaltação, como visto anteriormente, trabalha incessantemente na 

fabricação da nação jurunense como uma comunidade imaginada (Anderson, 1989), 

num grande esforço de imaginação e fabulação que, se não resulta em ganhos sociais ou 

financeiros importantes, consegue obter ganhos políticos e simbólicos significativos 

para seus produtores e consumidores, dentre os quais a persistência da escola como o 

mais importante símbolo, ícone e signo do bairro. 

 

                  A nação jurunense é então o termo que pretende fazer coincidir a noção de 

uma comunidade ideal e os valores e práticas experimentados na realidade 

cotidianamente vivida por seus participantes. Entre os diversos sentidos que recobre, 

inclui um sentimento de pertencimento, de fazer parte de uma história que, uma vez 

criada, tal como aparece no mito de origem de fundação da escola de samba jurunense, 

é contada e recontada, através de múltiplos discursos produzidos dentro e fora da escola 

e do bairro, através dos quais os membros da nação jurunense se constroem como 

sujeitos participantes de uma tradição comum, criada num passado nem tão distante e 

ainda presentificado nas práticas rituais elaboradas pelo grupo, e que vai sendo 

perpetuada particularmente pelos jurunenses, considerados os verdadeiros membros 

dessa nação, ainda que não-jurunenses simpatizantes da nação possam participar desse 

processo. 

 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 168

                   Em síntese, a nação jurunense tem sido produzida num esforço de 

imaginação (Anderson), invenção (Hobsbawm) e narração (Bhabha). Num primeiro 

plano, se refere ao bairro, à localidade, a um espaço reconhecido e vivido com lugar de 

sentido, fonte de conhecimento e experiência. Mas não se limita ao espaço físico ou 

geográfico que contém o bairro, pois envolve sentimentos de pertencimento (Cândido) 

que ultrapassam os limites ou fronteiras do bairro. Envolve especialmente o sentimento 

de pertencer a uma comunidade cultural (Weber, 1922), a uma tradição ao mesmo 

tempo instituída e instituinte e que é, paradoxalmente, uma invenção relativamente 

recente. A partir de algumas falas, localizamos a invenção dessa tradição, da qual 

participaram diversos produtores culturais, produzindo ou reproduzindo discursos 

identitários que articulam a memória e a história do bairro (o lugar) em um campo 

discursivo de disputas por prestígio e poder entre sujeitos e grupos que disputam a 

legitimidade e o direito de falar em nome da nação jurunense.  

                   A idéia de nação jurunense circula hoje como um bem extremamente 

valorizado pelos moradores do bairro, como também entre ranchistas moradores de 

outros bairros de Belém e mesmo de outras cidades mais próximas ou mais distantes. 

Nesse sentido, a nação jurunense extrapola as fronteiras do bairro e se espalha por 

outros espaços da cidade e do interior do Estado. Essa idéia está presente na mídia, 

como aliás o signo Jurunas tem estado, desde o início do século XX, nos jornais e 

rádios da cidade, que alcançam também o interior e fazem circular esses valores entre 

efetivos participantes ou apenas simpatizantes do carnaval e da escola de samba, 

conforme vimos anteriormente. 

                   Ao mesmo tempo, o próprio nome da escola – Rancho Não Posso me 

Amofiná – escolhido por seu fundador, possui uma grande força semântica. A expressão 

sintetiza, hoje mais do que nunca, para os que se afirmam jurunenses, os diversos 

sentidos que marcam a identidade do bairro e a agência do sujeito jurunense, diante de 

um horizonte pleno de expectativas e de dificuldades para realizá-las no contexto da 

vida cotidiana de moradores de um bairro de periferia, de origem ribeirinha e pobre, que 

lutam para conquistar o direito à cidade, a conquista desse lugar (o bairro) acontece todo 

dia, entre o trabalho e descanso, entre as festas e a violência, entre um carnaval bem ou 

mal performado e outro que está sendo gestado, entre as redes de sociabilidade lúdica e 

os conflitos diários, na disputa por prestígio ou lealdades pessoais, nesse grande 

território simbólico e espaço cultural, onde os signos Jurunas e Rancho estão 

indissoluvelmente ligados. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 169

 

INTERTEXTO 
  

                   Num domingo de janeiro de 1999 encontrei pela 

primeira vez um grupo de compositores do Rancho Não Posso 

me Amofiná. Não que eles sejam ainda ou mesmo já tenham 

sido compositores exclusivos da escola. Tampouco são todos 

moradores do bairro ou freqüentadores exclusivos da quadra da 

escola, pois muitos deles trabalham como músicos profissionais, 

sendo que alguns trabalham em estúdios de gravações de 

autores ou produtores paraenses, sendo também atualmente 

responsáveis pela gravação dos discos das escolas e blocos que 

participam do carnaval oficial de Belém. Reunidos em torno de 

uma mesa, no espaço lateral da escola, que era usado nos fins 

de semana para as rodas de pagode freqüentadas por ranchistas 

e simpatizantes da escola, um grupo de compositores, todos 

autores ou co-autores de sambas-enredos ou sambas-exaltação 

bastante conhecidos pelos freqüentadores do local e agora - a 

partir da edição de um Cd recém-lançado, composto de sambas 

novos e antigos dedicados ao Rancho - conhecidos também pelo 

grande público simpatizante do carnaval e do seu estilo musical 

mais representativo – o samba. 

 

                   Pedrinho do Cavaco, Nazareno “Coroca”, Meia-

Noite (que naquele ano era também o chefe de bateria do 

Rancho), Batistinha (terceiro mestre de bateria), Carlinhos 

Sabiá (puxador oficial do samba) alternavam-se na compra da 

cerveja que era consumida por todos, já àquela altura 

substituindo ou pelo menos retardando o almoço de domingo. 

Revezavam-se também na apresentação de músicas de sua(s) 

autoria(s), acompanhados por  violões e vozes, num coro 

cantado por quem conhecia todas as músicas, que iam sendo 

escolhidas ao fim de cada apresentação.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 170

 

                   Em homenagem à produção do Cd, cantaram cada 

uma das músicas do repertório, incluindo o samba-enredo 

escolhido para aquele ano, cujo enredo era “Sou Rancho, sou 

professor”, e que tinha como mote inicial: 

                             Jurunas é arte, é berço do samba 
                             É o meu estandarte, é terra de bamba... 
 

Ao término das apresentações das músicas conhecidas por 

todos, Pedrinho do Cavaco apresentou seu novo samba, que 

estava acabando de compor, e que seria cantado no dia do 

desfile, antes da apresentação oficial, para “levantar a galera” 

e criar um clima favorável, uma disposição especial para 

“entrar na avenida com muita garra” e levar a escola à 

conquista de mais um título de campeão. A letra dizia: 

 

                            O Rancho ‘tá na boca da avenida 
                             Boa noite pessoal 
                             Vamos entrar com responsabilidade 
                             Fazer bonito na cidade 
                             Pra nos é questão de moral. 
 
                             Estou feliz no Rancho 
                             Com a minha escola toda bela 
                             Vou desfilar na passarela... 
                             A Apoteose é aqui... 
                             ... é aqui que o bicho vai pegar 
                             pois o ideal de um sonhador 
                             é ver meu Rancho em primeiro lugar. 
 

Imediatamente, o compositor foi auxiliado por Meia-Noite, que 

substituiu a palavra sonhador por jurunense, sendo seguido 

por todos, inclusive pelo autor do samba, que incorporou a 

mudança na letra da música. Após diversas rodadas de cerveja, 

não havendo mais dinheiro para a bebida, encerrou-se o 

encontro, talvez um dos últimos momentos de consenso vivido 

entre músicos e compositores ranchistas na sede da escola. Mas 

isso é outra história... 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 171

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
                       CAP.  5 
 

AS FESTAS POPULARES NA AMAZÔNIA:  
    tradições urbanas, mestiças, modernas  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
5.1. festas coloniais e mestiçagens culturais na Amazônia .................................  172 
5.2. festas religiosas populares em Belém, nos oitocentos ..................................  177 
5.3. festas, culturas e mestiçagens ........................................................................  185 
5.4. festas populares no Jurunas: tradições festivas, mestiças, modernas ........  190 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 172

1. festas coloniais e mestiçagens culturais na Amazônia 
 

 

 

 

                   Para analisar as festas religiosas populares em Belém dentro do contexto 

histórico, cultural e social mais amplo, não podemos deixar de lado o processo de 

mestiçagem cultural construído na Amazônia desde a ocupação portuguesa até hoje, 

dentro do qual destaca-se a mestiçagem indígena, marcante de meados dos setecentos 

até meados dos oitocentos, conforme atesta o estudo de Carlos Moreira Neto (1988) 

sobre o processo de destribalização e aculturação dos índios da Amazônia, que os 

transformou, ao longo desse período, em tapuias ou caboclos, 164 assim como o 

sincretismo religioso resultante da mistura do catolicismo ibérico com as crenças 

indígenas (Galvão, 1955; Figueiredo, 1976; Maués, 1995, 1999, 2000) e com as crenças 

africanas (Ferreti, 1995; Vergolino e Silva, 1987, 1995), entre outros. 

                   A partir desse contexto, propomos uma reflexão acerca das festas religiosas 

populares hoje produzidas em bairros paralelos ao rio Guamá (Cidade Velha, Jurunas, 

Condor, Cremação e Guamá), entre as quais destacamos as de São Sebastião, São 

Benedito e N. Sª da Conceição. 165 Realizadas anualmente através de um ciclo de 

eventos que inclui procissões, novenas, ladainhas e, eventualmente, missas rezadas e 

cantadas, são consideradas festas particulares pelas paróquias onde se localizam, isto é, 

eventos não-oficiais, não-vinculados ao calendário das paróquias dos bairros. Recriadas 

num contexto urbano de diversidade da cidade moderna, com base nas antigas festas 

coloniais, e ao mesmo tempo consideradas por seus produtores como tradicionais ao 

espaço urbano onde circulam, elas atualizam, através de performances renovadas nos 

pequenos rituais da vida cotidiana, um conjunto heterogêneo de crenças e práticas de 

diversos sistemas religiosos, e serão aqui analisadas como tradições urbanas, mestiças e 

modernas.  

 

                                                 
164 Segundo Moreira Neto (1988), o tapuio tornou-se, nesse processo, o índio genérico da Amazônia, e 
teve presença importante nas rebeliões que explodiram na província nos oitocentos, especialmente a 
Cabanagem. 
165 Não se trata da festa paroquial da igreja de N. Sª da Conceição, do bairro da Cidade Velha, mas de 
uma festa popular e particular realizada desde os anos 60 no bairro da Condor, da qual falaremos adiante. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 173

                   Para fundamentar o argumento e iluminar nossa análise das festas atuais, 

faremos uma digressão para falar de duas festividades realizadas em Belém, no século 

XIX:  

 

a) a festividade de São Tomé, realizada no início dos oitocentos, que chamou a atenção 

dos historiadores para um ritual sincrético denominado Toriua ou Sairé, 166 cuja 

procissão saía anualmente do lugar denominado Sítio do Bacuri, na rua Pedreira do 

Guamá, dirigindo-se ao largo da Sé e depois retornando ao Guamá. 

 

b) a festividade do Divino Espírito Santo, festa colonial, realizada anualmente, com 

missa e procissão na Catedral de Belém, com levantamento de mastro no centro da 

praça da Sé, e que foi proibida pelas autoridades eclesiásticas na metade dos oitocentos, 

como parte da reforma católica no Brasil e na Amazônia. 

 

                   O destaque acerca dessas duas festividades relaciona-se à sua proibição e 

tentativa de extinção, em diversos momentos, pelas autoridades eclesiásticas civis e 

militares, ao lado da participação, convivência e tolerância, em outros momentos, dessas 

mesmas autoridades, levando à sua transformação e/ou afastamento para os subúrbios 

da cidade. A festa do Divino Espírito Santo, por exemplo, após ter sido proibida pela 

igreja por volta de 1860, inspirou a criação da festa do Divino Espírito Santo das 

Creanças, inicialmente uma imitação lúdica, fora do espaço sagrado da catedral, e 

depois uma importante festa popular, independente da Igreja Católica. Quanto à festa de 

São Tomé, não sabemos quando ou como deixou de ser realizada. Mas podemos nos 

arriscar acerca dos motivos de seu desaparecimento, tendo como pressuposto o processo 

civilizador empreendido nesse período contra as camadas populares, onde 

predominavam os mestiços, pardos, negros, mulatos e caboclos, que participavam 

desses eventos festivos. Nesse contexto de análise, faremos uma breve reflexão acerca 

dessas duas festividades, com base em Gruzinski (2001), Vainfas (1992, 1995, 1999) e 

Mello e Souza (1995), que analisaram processos de sincretismo, hibridismo e 

mestiçagem cultural no contexto colonial americano, brasileiro e amazônico, 

respectivamente. 

                                                 
166 Ver Baena (1839), Rayol (1970), Cruz (1973). Ver também Veríssimo (1970: 65-69) para a descrição 
da festa do Sairé em Monte Alegre, em 1876. Ver ainda Figueiredo (1998). Ver ainda, para uma descrição 
mais detalhada do evento na Amazônia, o trabalho informativo de Nunes Pereira (1989). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 174

                   O conceito de sincretismo está presente na análise de Mello e Souza (1995) 

sobre as práticas mágicas e religiosidade popular no Brasil, do século XVI ao XVIII, 

que inclui a Amazônia, na qual a autora aponta o contexto colonial como central para a 

fabricação de práticas mágico-religiosas sincréticas, produto da extensa e intensa 

mestiçagem, onde se cruzaram múltiplas tradições culturais, trazidas por agentes das 

mais diversas procedências em um longo processo de sincretização (16-18).  

                   No Brasil, como na Amazônia, o contexto colonial facilitou a fusão de mitos 

e tradições européias seculares ao universo cultural dos ameríndios e africanos, 

produzindo seres e credos híbridos. Nesse contexto, a religiosidade popular que se 

constituiu na colônia escravista estava, desde o seu início, marcada por esse caráter 

colonial, e fadada ao sincretismo religioso (Mello e Souza, 1995: 85-99). Mas esse 

processo não foi pacífico ou aceito sem reservas pelas autoridades. Enquanto o 

sincretismo religioso se intensificava na razão direta do processo de colonização, a 

população mestiça era alvo de perseguições, acusada de práticas profanas e demoníacas, 

especialmente homens e mulheres rotulados de feiticeiros/as, em sua grande maioria 

índios, negros e mestiços, conhecedores de orações e preces poderosas, praticantes do 

uso ritual de ervas e plantas medicinais, assim como das bolsas de mandinga que, já no 

século XVIII, misturava elementos sagrados e profanos, o que conferia grande poder 

mágico a esses  objetos. 167  

                   Os estudos de Vainfas (1992, 1995, 1999) sobre idolatrias indígenas e 

mestiçagens religiosas católico-tupi no período colonial também nos auxiliam a pensar 

as misturas religiosas presentes no campo amazônico, à luz dos conceitos de 

sincretismo, hibridismo e circularidade cultural. Analisando as idolatrias ameríndias 

como formas de “resistência cultural das populações indígenas diante da situação 

colonial” (:105), 168 Vainfas percebeu que esses movimentos extrapolavam o nível 

religioso do fenômeno, traduzindo-se em um fenômeno historicamente novo, sincrético, 

                                                 
167 Como síntese do poder dos fracos, a feitiçaria participou diretamente da formação do imaginário 
mágico-religioso na colônia, contribuindo direta ou indiretamente na definição de relações de poder, 
assim como na produção e resolução de tensões e conflitos entre os diversos agentes e grupos em 
interação, recortando relações de classe, etnia e gênero no contexto colonial. Na Amazônia houve ampla 
aceitação e difusão das bolsas de mandinga entre índios e mestiços, representando, assim como no resto 
do país, uma das práticas mais sincréticas de feitiçaria (Souza, 1995: 210-226; 289-291). 
168  “Concebida mais amplamente como fenômeno histórico cultural de resistência indígena, a idolatria se 
pode referir a um domínio em que a persistência ou a renovação de antigos ritos e crenças se mesclava 
com a luta social, com a busca de uma identidade já muito destroçada pelo colonialismo, com a 
reestruturação ou inovação das relações de poder e, inclusive, de certas estratégias de sobrevivência no 
plano da vida material” (1992: 105). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 175

pleno de ambigüidades e ambivalências. 169 Entre essas ambigüidades e ambivalências, 

o autor destaca a presença e a participação, nos eventos, de índios cristianizados, 

produtos da catequese jesuítica, que mesmo contrapondo-se ao catolicismo oficial, 

mesclavam símbolos, ritos e crenças católicas aos rituais da santidade indígena; destaca 

também a presença, nos eventos, de mamelucos, seres “ambíguos por origem e 

vocação”, 170 de africanos, além de brancos (portugueses ou nascidos no Brasil).  

Tratava-se, pelo menos, de um “processo aculturador de mão dupla, e não de simples 

assimilação dos valores ocidentais pelos nativos”, 171 levando a um forte sincretismo 

religioso entre crenças católicas e ameríndias. 

                   Entretanto, partindo do pressuposto de que poderiam ser diversos os 

sentidos do fenômeno para os diversos segmentos envolvidos, Vainfas não se arriscou a 

definir a santidade ameríndia como um fenômeno puramente sincrético, posto que, se 

houve amálgama e fusão para a maioria dos índios cristianizados, isso não 

necessariamente ocorreu para os outros segmentos envolvidos, como brancos, negros, 

mamelucos e índios pagãos.  

                   Destacando a ambivalência dos sujeitos participantes nos eventos 

relacionados à santidade de Jaguaripe, especialmente índios e mamelucos, assim como a 

ambivalência das relações estabelecidas entre os diversos grupos etnorraciais e sociais 

presentes – padres, índios pagãos ou cristianizados, colonos cristãos ou não-cristãos, 

senhores e escravos –, o autor concluiu que os conceitos de circularidade e hibridismo 

cultural (Ginzburg, 1987) seriam bem mais ricos do que o de sincretismo para dar conta 

da ambivalência, da plasticidade e da fluidez culturais presentes na situação colonial 

(Vainfas, 1995: 157-159). Considerando as ambigüidades e limitações dos conceitos de 

sincretismo, amálgama e fusão de crenças, o autor definiu a santidade tupi como uma 

forte manifestação de mestiçagem cultural, mescla católico-tupinambá que incluiu 

traduções do catolicismo para o tupi, produziu a circularidade dos símbolos cristãos e 

indígenas, misturou crenças e ritos tupinambá aos ritos e santos católicos, festejados em 

                                                 
169 Especialmente com relação à santidade de Jaguaripe, movimento indígena ocorrido na Bahia, século 
XVI, ver Vainfas (1992: 105; 1995: 141; 1999: 210). 
170 “Os mamelucos eram homens culturalmente ambíguos: meio índios, meio brancos. Um pouco tupi, 
outro tanto cristãos, quer em busca de uma identidade ameríndia, quer em defesa do colonialismo que os 
havia gerado (...) Tudo dependia das circunstâncias, do lugar por onde passavam, do chefe a quem 
obedeciam. A plasticidade e a aparente incoerência de sua atitude acabava por espelhar, no fundo, a 
própria fluidez da situação colonial, fronteira incerta entre as culturas européia e ameríndia” (Vainfas, 
1995: 145-149). 
171 “No contexto da catequese, não resta dúvida de que os nativos assimilaram mensagens e símbolos 
religiosos cristãos, sobretudo por meio de imagens, mas também é certo que os jesuítas foram forçados a 
moldar sua doutrina e sacramentos conforme as tradições tupis” (Vainfas, 1995: 110). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 176

meio ao fumo, à dança e à festa; enfim, a santidade seria melhor definida como uma 

formação cultural híbrida, produto das diversas interpenetrações que comprovavam a 

fluidez das fronteiras culturais no mundo colonial (Vainfas, 1995: 150, 220, 227-29). 

                   Os exemplos de sincretismo religioso analisados por Mello e Souza e 

Vainfas enquadram-se no conceito mais amplo de mestiçagem cultural de crenças e 

ritos (Gruzinski, 2001: 45). Das diversas misturas que o geraram, nas diversas formas 

que o expressaram no contexto afro-católico-ameríndio, o sincretismo religioso tornou-

se um fenômeno complexo e, ao mesmo tempo, com tantos e tão diversos significados, 

tornou-se um conceito geral e supérfluo. 172 Cobrindo os cinco séculos de contato e luta 

entre europeus e ameríndios, com guerras e destruição de grande parte das culturas 

primitivas, Gruzinski demonstra que esse contato produziu diversas formas de 

resistência ao colonizado, mas também diversas misturas ou mesclas culturais, de modo 

que a contaminação ou transformação das crenças indígenas gerou hibridações e 

mestiçagens, dando a feição do mundo atual, de modo que, em pleno processo de 

globalização ou ocidentalização, vivemos em mundos mesclados e entre culturas 

mestiças... (:26).  

                   Do contexto inicial da situação colonial, tal como analisado por Mello e 

Souza, Vainfas e Gruzinski, ao contexto atual de mundialização da cultura, podem ser 

exaustivos os exemplos de mestiçagens culturais de todo tipo. A busca do sentido das 

idolatrias ameríndias por Vainfas, da feitiçaria de caráter colonial por Mello e Souza e 

da bruxaria popular européia por Ginzburg pode iluminar nosso esforço de entender os 

sentidos possíveis das festas populares na Amazônia no século XIX e os motivos de sua 

persistência, extinção ou transformação. 

                                                 
172 Pensado como “máscara destinada a disfarçar sobrevivências (...) estratégia de resistência à 
cristianização (...) amálgama (...) junção de práticas e crenças, paralelismo, mistura, fusão (...) processo 
consciente ou inconsciente, objetivo ou subjetivo, permanente ou transitório (...) acaba designando um 
fenômeno confuso e artificial, sinônimo de promiscuidade, impureza e contaminação” (Gruzinski, 2001: 
46-47). Nesse sentido, o autor prefere o conceito de mestiçagem cultural para entender a aceleração e 
intensificação das misturas no(s) mundo(o) contemporâneo(s), a “mistura dos seres humanos e dos 
imaginários” (:42), como um conceito capaz de dar conta das ambivalências e ambigüidades resultantes 
de “séculos de enfrentamento entre invasores europeus e sociedades indígenas, nos quais se misturaram 
colonização, resistências e mestiçagens” (2001: 15). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 177

2.  festas religiosas populares em Belém, nos oitocentos 
 

 

                   No contexto amazônico dos oitocentos, assim como no resto do Brasil, o 

processo de construção da nação gestava-se num quadro de graves conflitos e tensões 

etnorraciais e sociais, mas também de mestiçagens e hibridismos culturais. O jornal 

belenense Treze de Maio publicou, em edição do dia 10.06.1840, a Lei Provincial de nº 

36, de 1839, assinada pelo Presidente da Província, Dr. Bernardo de Souza Franco, que 

tratava das Instruções sobre a instalação da Colônia Pedro Segundo. Os artigos 15º e 16º 

propunham: 

 

                            • Artigo 15º: o Governo garante: 
§ 1º: o fornecimento de brindes, ferramentas e vestuário, com meios 
próprios para angariar a amizade e a união dos índios. 
§ 2º A prestação de quantia igual ao soldo de trez mezes a toda praça 
que angariar um índio, que o fizer habitar a colonia e lhe ensinar a 
doutrina cristã necessária. 
§ 3º A gratificação de cincoenta mil réis a qualquer que se cazar com 
uma índia e que com ela habitar a Colônia, recebendo, além dela, 
uma porção de terras para cultivar como sua propriedade.  
Todas as despezas de que tratão estes §§ serão feitas pelos Cofres 
Provinciaes. 
• Artigo 16º: Todo aquele brasileiro dissidente que esteja em caso de 
ser anistiado segundo ordena o governo de Sua Magestade Imperial... 
se apresente a qualquer dos commandantes, será imediatamente 
recebido e tratado com todos os favores.... 

 

 

Os dois artigos nos dão uma idéia clara, embora parcial, do contexto da época. Em 

primeiro lugar, o objetivo de fundar colônias de povoamento na Amazônia, segundo um 

modelo não muito diferente do que vigorou desde o século XVIII, com a política do 

Diretório pombalino e mesmo do pós-Diretório, investindo na miscigenação entre 

colonos e/ou soldados com mulheres indígenas e em relações de amizade e união com 

os índios, no intuito de civilizar os bárbaros costumes da população nativa da região. 173  

 

                                                 
173 Sobre esse período, ver Moreira Neto (1988) sobre a política estatal e eclesiástica de destribalização e 
aculturação dos índios da Amazônia, que os transformou no período de um século (1750-1850) em 
tapuios ou caboclos. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 178

                   Em segundo lugar, o espectro da Cabanagem, movimento que incluiu parte 

da população indígena e cabocla (considerado hoje a mais importante rebelião nativa da 

história da Amazônia), recém-dominada pelas forças legalistas que, temerosas de 

futuras irrupções de movimentos revoltosos, prometia anistia aos brasileiros dissidentes 

(leia-se cabanos revoltosos ou caboclos moralmente confusos entre duas lealdades, que 

desejam ficar do lado da lei, da ordem e da civilização). 

                   Não é nosso objetivo aqui discutir as questões políticas e sócio-econômicas 

mais amplas da Cabanagem, já muito estudadas por diversos autores. 174 Mas não 

podemos deixar de sublinhar alguns vínculos históricos e geográficos, culturais e 

simbólicos entre os mestiços, caboclos ou tapuias que participaram do movimento, e 

alguns eventos considerados mais periféricos, como as festas e procissões religiosas, os 

sincretismos e mestiçagens culturais presentes nesse processo. 

                   Como vincular o contexto do movimento cabano à questão do sincretismo 

religioso? Historiadores como Baena (1939), Rayol (1970) e Cruz (1973), entre outros, 

referem-se ao ajuntamento de cabanos no sítio Bacuri, na Pedreira do Guamá, nas 

primeiras décadas do século XIX, especialmente por ocasião das festas de São Tomé, 

santo de devoção dos indígenas, 175 quando os participantes dos festejos realizavam a 

procissão do Sairé ou Toriua, que se deslocava do Guamá até a Catedral de Belém e 

depois retornava ao sítio do Bacuri. Outro dado, de valor histórico e também simbólico, 

refere-se ao dia da invasão da cidade de Belém na mesma data da festividade de São 

Tomé, 7 de janeiro de 1835 (Ricci, 2004:180), momento em que se cruzam espaços e 

tempos sociais e simbólicos, a festa e a dança, a devoção e a rebeldia, espaços e tempos 

que já se estavam gestando desde o início da ocupação da cidade e das relações 

coloniais. 176  

                                                 
174 Ricci (2001) apresenta uma bibliografia atualizada e sucintamente bem analisada sobre a Cabanagem.  
175 Quanto à associação entre São Tomé, apóstolo de Jesus, e Sumé, herói-civilizador dos tupi-guarani, 
ver Mètraux (1976: 11). “A fortuita semelhança existente entre os nomes de Tomé e Sumé, contribui 
bastante para o êxito dessa fantasia (...) que consistia em ver em Sumé a figura do apóstolo Santo Tomé. 
A inopinada identificação só surgiu tardiamente. Thevet considera Sommay um caraíba puramente 
indígena, do mesmo modo que Evreux e d’Abbeville”. Ver também Vainfas (1995).   
176 Rayol (1970) descreveu os eventos políticos ocorridos no início dos oitocentos, e que culminaram com 
o movimento cabano em Belém, nos fornece alguns detalhes da localização e movimentação das tropas 
cabanas, em dois pontos estratégicos à beira do rio Guamá, sendo um deles o sítio do Bacuri: “Nos 
primeiros dias de janeiro já se notava na cidade inúmeras pessoas desconhecidas que pelo andar e pelos 
trajes mostravam ser homens do campo. Vindos dos distritos mais próximos da capital, iam se 
aquartelando em várias localidades. Nas imediações da cidade, no meio do mato do Cacoalinho (...) detrás 
do edifício de São José (...) achava-se reunido um grupo (...) do Acará e do Guamá, sob o comando de 
Antonio Vinagre e seu irmão Francisco Vinagre (...) No fim da rua da Pedreira, no ponto chamado 
Bacuri, também se faziam reuniões de noite, servindo de pretexto a festa de São Tomé (...) com grande 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 179

                   É possível inferir que, escondidos entre os festeiros, estivesse se 

concentrando grande quantidade de cabanos para atacar a cidade, tendo com disfarce a 

participação na festa. Mas também é possível que muitos dos presentes, cabanos ou não, 

fossem devotos do santo que ali se encontravam para participar da festividade, nos atos 

mais solenes da procissão ou na parte mais festiva e anárquica que incluía comidas e 

bebidas, danças e diversões em geral. A descrição dos momentos que culminaram com a 

retirada dos cabanos sitiados no Guamá (Rayol, 1970: 961-966) nos dá uma idéia tanto 

da capacidade de resistência da população como também da improvisação (Gruzinski, 

2001: 78) presente nos espaços de mestiçagem cultural e lúdica, misturados ou diluídos 

no processo histórico e político mais amplo da rebelião cabana, possibilitando pensar, 

para além ou aquém da questão política, o espaço simbólico dos atores e grupos 

envolvidos, com destaque à religiosidade dos participantes da festa de São Tomé, 

mestiços, caboclos, cabanos, simpatizantes ou não-simpatizantes do movimento. 

 

                   No dia de São Tomé, como já vimos, seguia a procissão do Sairé, do Guamá 

ao Largo da Sé, e depois retornava ao seu lugar de origem. Por apresentar forte presença 

indígena e cabocla, e por misturar elementos do catolicismo com crenças e práticas 

indígenas, foi referida por Ernesto Cruz como uma festa mais profana que religiosa, 

introduzida pelos jesuítas no século XVIII, “lembrava algo de fetichismo, reduto de 

cabanos rebeldes, com dansas, sensualidade, bebidas, crimes, conluios de livres e de 

escravos” (Baena,1839: 335-336).  177  

 

                                                                                                                                               
presença de vadios e libertinos, que lá iam movidos menos por sentimentos religiosos do que por desejos 
de assistir aos pagodes noturnos com que glorificavam o santo” (:542). 
177 Baseado em Baena, Rayol (1970) assim descreveu a festa de São Tomé: “Esta festa, ensinada pelos 
jesuítas, era feita por tapuios não por devoção, porém por mero folguedo. Dias antes eles pediam esmolas 
pelas ruas e casas. Neste acto um conduzia na mão uma pequena imagem do santo apóstolo; outro levava 
na frente uma bandeira branca com a efígie do mesmo; um outro ia tocando com a mão direita um 
tamborinho seguro ao corpo pelo braço esquerdo e soprando uma gaita que dedilhava com a mão 
esquerda... Na noite de Natal, na véspera e no dia da festa (...) o juiz e a juiza caminhavam para a catedral, 
precedidos do Sairé, um semicírculo de cipó de seis palmos de diâmetro, dividido em quatro partes, 
havendo em cada uma delas um espelho e uma cruz, e no centro só uma cruz. Todo esse artefato era 
cingido de algodão batido, adereçado de malacachetas e fitas, aderente a seis pequenas varas também 
cobertas de algodão batido. Três índias pegavam essas varas, sendo a do meio chamada – mestra. Uma 
quarta índia pegava na ponta de uma longa fita atada no alto do sairé, por baixo da cruz. Esta índia ia 
saltando para um e outro lado, adiante e atrás da mestra, e volvia alternativamente para o seu lugar, e 
todas cantavam ao mesmo tempo na língua tupi chamada geral” (:542). 
Veríssimo (1970) classificou a festa do Sairé em Monte Alegre, que ele assistiu em 1876, como uma 
crença católico-tupi, uma cerimônia religiosa e profana; entram nela a reza e a dança (:65).  
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 180

                   Não sabemos quando ou como a festa de São Tomé deixou de ser realizada. 

Mas podemos nos arriscar acerca dos motivos de seu desaparecimento, a partir do 

contexto referido acima, e tendo como quadro teórico mais amplo o processo civilizador 

empreendido dos oitocentos a meados dos novecentos, sobre e contra as camadas 

populares, onde predominavam mestiços, pardos, negros, mulatos e caboclos. Nesse 

processo diversos segmentos representantes do estado, da igreja e das elites locais e 

nacionais dedicaram-se a reformar e disciplinar, proibindo ou permitindo apenas sob 

certas condições as festas lúdico-religiosas populares, sob o pretexto de serem perigosas 

à ordem, à lei e aos costumes civilizados.  

                   No caso da Amazônia, as críticas e as ações sistemáticas contra as festas 

populares, por seus aspectos profanos, anárquicos, impuros, conduziram à supressão e 

desaparecimento de muitas, mas também garantiram a transformação e continuidade de 

outras, o mesmo acontecendo com outras festas realizadas no resto do país, como no 

caso, analisado por Reis (1991), da campanha civilizatória contra as festas negras na 

Bahia oitocentista, especialmente os batuques e lundus, vistos como extremamente 

perigosos porque podiam levar a rebeliões, comuns nos oitocentos em todo o Brasil, no 

nordeste e inclusive na Amazônia. Contrapondo-se aos bárbaros costumes africanos 

como o uso de tambores nas danças pagãs realizadas pelos negros em datas festivas, 

especialmente os dias santos do calendário cristão, como o dia de Natal, as elites 

trabalharam, especialmente depois da Independência, para reformar, disciplinar, proibir 

as festas e civilizar a província, o que também aconteceu na Amazônia, embora nem 

todos os seus membros concordassem com essa visão totalmente negativa das festas 

populares (2002: 115,104-107). 178  

                   A campanha civilizatória de que fala Reis com relação à festa negra baiana 

nos oitocentos teve como alvo, na Amazônia, índios e mestiços, pardos e negros, enfim, 

todas as gentes de cor. 179 Segundo Maués, essa campanha civilizatória visava à 

europeização dos costumes e, no campo religioso, à reforma da igreja, com vistas a um 

processo de romanização que implicava em maior controle, por parte do clero, sobre as 

crenças e práticas populares, consideradas bastante contaminadas por outras práticas 

não-católicas e não-cristãs como a pajelança cabocla, termo cunhado por Maués para 

                                                 
178 Segundo Reis  “a história da festa negra em geral nos chega pela pena dos que a toleravam, criticavam 
ou perseguiam, dos policiais, religiosos, jornalistas, governantes. Mas aqueles que dominavam as armas, 
as missas, as leis e as letras nem sempre se entendiam. O controle da festa negra (...) não constituiu 
esforço coerente, sereno e unânime (...) Uns reconheciam o direito dos negros, inclusive escravos, à festa, 
outros se impunham o dever de proibi-la, reformar ou disciplinar” (2002: 102). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 181

referir-se à especificidade do sincretismo católico-indígena comum na região 

amazônica, 180 e o sincretismo afro-católico, já amplamente estudado no caso brasileiro. 
181   

                   Reis destacou, em artigo anterior (1991), a importância das irmandades de 

negros e mulatos na Bahia, como sendo o principal veículo do catolicismo popular nos 

oitocentos. Figueiredo (1998) refere a participação de pretos, pardos, mestiços e índios 

nas irmandades religiosas existentes nesse período em Belém. Segundo Reis, em 1835, 

40% da população de Salvador era negra, índice semelhante ao da população mestiça da 

Amazônia à mesma época. Surgiram diversas formas de controle dessa população, 

especialmente nas cidades, como a criação de leis policiais e posturas municipais para 

disciplinar o comportamento da população negra e mestiça, livre ou escrava. Na Bahia, 

para impedir que as festas servissem de pretexto para revoltas, foram proibidos 

batuques, danças e ajuntamentos de escravos, sob pena de prisão de oito dias, pelas 

posturas municipais e editais da polícia. 182  

 

                   Observamos nesses artigos, assim como na Lei Provincial de 1839, acima 

citada, as contradições próprias ao processo de ocupação e controle da população negra 

e mestiça: políticas de fomento ao casamento interétnico (em uma colônia longe da 

capital) e políticas de civilização e controle das populações negras e mestiças, na 

proibição do ajuntamento de negros escravos nas áreas centrais da cidade, assim como 

na proibição da festa do Divino Espírito Santo no espaço mais sagrado da igreja: a Sé. 

Até a metade do século XVIII, a festa do Divino Espírito Santo era uma festa oficial do 

calendário eclesiástico, freqüentada pelos diversos segmentos da população local. 

Segundo Arthur Vianna (1968), essa festa tradicional, embora apresentando também 

modificações sensíveis que cruzam “a reminiscência metropolitana do passado [com] 

solenidades novas, originaes, [continuou] sob o Império, com o mesmo esplendor dos 

tempos coloniaes”, pois   
 

                                                                                                                                               
179 Cf. Avé-Lallemant (1980: 36): “... entre tanta gente de cor, não podia ver brancos”. 
180 “Na Amazônia, o catolicismo popular e a pajelança cabocla coexistem, mantendo com a igreja, 
relações de complementaridade e tensão” (2000: 77). 
181 Sobre o sincretismo religioso afro-brasileiro, ver a síntese de Ferretti (1995), entre outros. 
182 Editais de 1829, 1829, 1831 e 1844. Cf. Reis, 2002: 101-148. Encontramos a mesma proibição e 
apenação nos Artigos de Posturas da Câmara Municipal de Belém, aos “donos de tavernas que 
permitissem ajuntamento de escravos (de quatro para cima) ou batuques em suas casas”. Artigos de 
Posturas, Jornal Treze de Maio, de 10.02.1847, 4ª feira, p. 3. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 182

“Anualmente a flor da sociedade paraense grupava-se em redor da 
coroa imperial, n’um movimento acelerado de festas; bandos de 
homens e rapazes percorriam as ruas de Belém, ao som dos tambores, 
pedindo esmolas para as despesas do culto; o largo da Sé vestia-se de 
galas; solenne procissão, vistosa pelo aparato dos devotos, levava a 
coroa à cathedral, onde, depois da missa cantada, a expunham, coberta 
de fitas e flores, aos beijos dos crentes, que faziam tinir nas salvas de 
prata o cobre de suas esmolas. Grande feira (...) attraia enorme massa 
de povo, que se dividia pelo leilão, pelas barracas-restaurantes, pelos 
theatrinhos e cosmoramas até madrugada, quando queimavam o fogo 
de vista...(...) Grande mastro, revestido de folhagem, era plantado 
n’aquelle largo, com a bandeira e a pomba symbolica no topo. Foi 
essa grande festa, que abalava Belém inteira, todos os annos, e veio a 
desaparecer já em nossos dias, pela prohibição acertada de Dom 
Antonio de Macedo Costa, a causa mater da festa de mestre Martinho” 
(:242-243). 

 

Mestre Martinho, negro ou mulato, nascido em Cametá, morador da rua Nova de 

Sant’Anna, fundou, juntamente com seus primos, a “festa do Divino Espírito Santo das 

Creanças” (Vianna, 1968: 244), que tinha como objetos “sagrados” 
 

“(...) uma pequena coroa de mirity, encimada por um mundo e uma 
pombinha de cêra, era depositada em altar modesto, por elles mesmos 
feito, onde reluzia, à noite, as luzes de algumas velas (...) A pequena 
festa foi tendo apreciável incremento, a coroa de mirity pode ser 
substituída por outra de folha de flandres [e depois] uma pombinha e 
um mundo de prata” (:244).  

 

Diferentemente da pompa e circunstância da festa anterior, na catedral da Sé, a festa de 

Mestre Martinho, realizada de 1848 até o início do século XX, era popular no formato e 

conteúdo, embora tentasse manter uma estrutura algo semelhante à da festa oficial. A 

missa, realizada inicialmente na igreja de Santana, passou para a de N. Sª de Nazaré em 

1865, quando Martinho mudou-se para o bairro do Umarizal, até que em 1868 o bispo 

D. Macedo Costa “prohibiu a entrada de semelhantes symbolos nas egrejas” (:244-245).  

                   A festividade começava com a derrubada do mastro, 183 no domingo anterior 

à quinta-feira da Ascensão do Senhor. Neste dia a celebração começava pela manhã, 

com um almoço comunal 184 precedido de um discurso de Mestre Martinho. 185 Após o 

                                                 
183 “Parte alegre o grupo, levando comsigo a bandeira do Divino, de damasco encarnado com a pombinha 
branca ao centro e a caixa, cujo som caracteriza, annuncia e acompanha todas as formalidades. Ao 
entrarem nas mattas da Pedreira, dispersam-se todos em pequenos grupos, em diversas direcções” (:246). 
184 “E começa o almoço. As enfadonhas regras da etiqueta acham-se banhidas, cada qual serve-se do que 
mais lhe apetece (...) os que não lograram sentar-se à mesa arranjam pratos, servem-se à vontade e, sem 
cerimônia, abancam-se nos parapeitos ou onde se lhes oferece logar” (:247). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 183

almoço, com a preparação do mastro 186 e a fixação da bandeira, 187 seguia a procissão, 
188 formando um conjunto “interessantemente pitoresco (...) na variedade e aglomeração 

dos trajos [de cores vivas], no borborinho fervente da massa popular”. O levantamento 

do mastro era feito sob foguetes, música e gritos festivos. À noite havia ladainha, leilão 

de ofertas e dança (:255). 

                   Veríssimo (1970) também descreveu a festa do Espírito Santo, que ele 

assistiu em 1876 no interior do Estado, como uma das festas mais populares, onde 

também se nota a falta de espírito religioso, assim como a presença de mestiçagens 

culturais e religiosas:  

 
“Um mês e mais antes da festa, o imperador, os juízes, mordomos e 
devotos do Espírito Santo metem-se em uma ou mais canoas (...) 
levando bandeiras brancas e encarnadas com uma pomba (...) pintada 
no centro e outras esculturadas nos topes dos respectivos mastros, 
obra tudo de devotos artistas, cheias de fitas, e um ou dois tambores, 
saem a tirar esmola (...) Em cada sítio onde chegam há uma festa. A 
coroa, muito cheia de fitas, depois de beijada (...) é colocada sobre 
uma mesa coberta com a melhor colcha no lugar existente, e em roda 
acendem-lhe velas (...) Chegada a noite, há  a ladainha (...) em um 
latim estropiado, horrivel . Depois da ladainha rezada numa língua de 
que nada entendem  (...) segue-se a festa profana [com dança]” (:67-
68).  

 
Quanto à festa da capital, “desvirtuada de seu sentido original”, com a dissolução dos 

costumes e a falta de recursos, transformada em “fonte perenne de corrupção para o 

povo” (Vianna, 1968: 241), tornou-se, também, objeto da cruzada civilizatória 

empreendida pela igreja católica, no sentido de reformar as práticas religiosas 

populares, como bem demonstrou Maués (1995) sobre a reforma do catolicismo oficial 

no Brasil e na Amazônia. Se não obteve êxito na reforma da festa de Nazaré (hoje o 

                                                                                                                                               
185 “O discurso é curto e original, não obedece a uma fórmula, varia conforme a predisposição do orador” 
(:247). 
186 “E a turba parte para o ponto em que ficou o mastro; vae cobril-o de ramagem cindida ao madeiro com 
cipós (...) O borborinho acelera-se (...) surgem então as pilheirias, os engraçados exhibem-se e as 
gargalhadas explodem com vehemencia.” (:248). 
187 “Desfila o préstito que vae buscar o mastro; na frente um devoto carrega a bandeira que tem que ser 
fixada na ponta do mastro: é um caxilho de madeira pintado de azul, servindo de chassis a um panno 
branco, girante em torno de uma haste de ferro; no panno a mão pouco adestrada de um pintor inculto 
traçou a imagem do Senhor na ascensão, braços abertos (...) O azul e o encarnado, lançados abusivamente 
sobre a tela, ressaltam em grandes manchas visíveis de longe, mesmo quando ainda não se pode divisar a 
figura (...) A singeleza e a incultura caracterisam taes producções; os poetas, em geral artistas de 
comesinhos conhecimentos, lançaram no papel o que lhes ditou o coração, sem talvez saberem que 
existem severas regras para o verso” (:248-50). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 184

maior evento religioso da região), pelo menos no sentido de sua extinção, a cruzada 

civilizadora liderada pelo bispo D. Macedo Costa conseguiu retirar, do espaço sagrado 

da Catedral da Sé, a festa do Divino Espírito Santo, que era até metade dos oitocentos 

uma festividade oficial da igreja católica no Pará 189 e uma das mais importantes para a 

população paraense. Quais os motivos para esse fato? Segundo Vianna 

 

“Despida da excelsa pompa que outr’ora a caracterizou, a festa do 
Divino caminha hoje amparada apenas pelos devotos das classes 
menos abastadas e esclarecidas do povo belemnense. Não é mais uma 
população inteira que se abala em borborinho festivo, como dantes, 
para constituil-a (...) a evolução progressista enfraquece primeiro e 
extingue por fim os costumes nativos do povo (...) o augmento 
constante de nossa população assenhoreou-se dos pontos outr’ora 
considerados arrabaldes da cidade, transformando-os em aprazíveis 
logradoiros públicos e em bairros importantes, também o povo 
conquistou mais luzes e foi sucessivamente abandonando as heranças 
coloniaes repellidas pela evolução operada” (:242). 

 

Nessa leitura é possível perceber, no contexto das festas religiosas, o entrecruzamento 

de espaços e tempos, às vezes se sobrepondo, às vezes se opondo: o centro e os 

arrabaldes, as luzes e as heranças coloniais, o povo paraense (elite e clero) e as classes 

menos abastadas, que então se assenhoravam de parte da cidade em expansão (os 

arrabaldes), ao mesmo tempo em que se apropriavam do espaço (e do tempo) da festa, 

contaminando e corrompendo um evento sagrado e ritualizado, não porque antes não 

fosse lúdico e festivo, mas apenas porque os sujeitos que agora mobilizavam o evento, 

que o faziam acontecer, não eram mais os mesmos, nem tão iguais entre si. O fato 

problemático, ambíguo e contraditório do ponto de vista das elites era que, nesse 

entrecruzamento de espaços e tempos, os diversos sujeitos se comunicavam, circulando 

pelas mesmas festas. Se havia separação, havia também inclusão através da mistura. 

                                                                                                                                               
188 “Segue a bandeira do Divino, acompanhada pela inseparável caixa, depois os anjos, cobertos de 
lantejoulas e galões dourados, com exquisitos capacetes de seda, as faces e os beiços rubros de carmim 
(...) Uma banda de música fecha a columna.” (:248-9) 
189 Na “Tabella Demonstrativa dos Dias Feriados para Negócios Forenses”, publicada em 1845 no Jornal 
Treze de Maio, consta o feriado da Semana do Espírito Santo, segundo as Ordenações do Livro 3º, Título 
18. Há também referência ao recesso, em dezembro, “desde o dia de São Thomé até o último dia do mez e 
anno”, para a “Festa de Natal”. Jornal Treze de Maio, 23.06.1845, p. 4. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 185

3. festas, culturas e mestiçagens 
 

 

 

                   Sobre as duas festas aqui focalizadas, a escrita dos autores, atores ou meros 

expectadores dessas efusões festivas denunciou seu principal defeito: são mais profanas 

que sagradas, posto que misturam reza e festa, ladainha e dança; são mescladas de 

elementos puramente religiosos com elementos pagãos, impuros; pior ainda, estão cada 

vez mais contaminadas pela mistura; seus freqüentadores estão mais para demônios 

perigosos do que para santos: são mestiços, incultos, incivilizados; enfim, essas festas 

são impróprias para serem freqüentadas pelas classes mais elevadas, posto que divergem 

totalmente do padrão civilizado, europeizado, cristão, dos bem formados filhos das 

elites. Como reminiscência metropolitana do passado, não servem mais ao povo que 

conquistou as luzes; são hoje apenas arcaísmos que obscurecem as luzes da civilização. 

Precisam ser reformadas, disciplinadas ou.... destruídas. Assim, a proibição de D. 

Macedo Costa à festa do Divino Espírito Santo em Belém, majoritariamente freqüentada 

por mestiços, caboclos, pardos e negros, livres ou escravos, pode ser entendida como 

parte do projeto civilizador, europeizador, presente no processo de reforma da igreja 

católica, estudada por Maués no caso da Amazônia, 190 assim como no caso da 

proibição, pelos padres e autoridades legais, das festas negras em Salvador, estudadas 

por Reis (2002).  

 

                   Ambos os casos etnográficos podem também ser enquadrados no processo 

mais amplo de reforma da cultura popular, ou aquilo que Burke (1989) chama de vitória 

da Quaresma sobre o Carnaval, com ataques sistemáticos da igreja às festas religiosas 

populares, procurando substituir aquelas consideradas mais profanas (fora do controle 

eclesiástico) por outras mais ordeiras e sob controle da igreja. 191 

 

 

                                                 
190 Destacando o embate entre o poder eclesiástico e as práticas do catolicismo popular, estabelecidas no 
período colonial, quando aqui vigorou o regime do padroado, o autor colocou em foco as tensões e 
conflitos do campo religioso amazônico, especialmente as contradições resultantes do processo de 
sincretismo religioso do catolicismo popular com a pajelança cabocla (Maués, 1995,1999, 2000). 
191 Foi o caso, segundo Almeida (1994: 167), da instituição, pelo alto clero, da festa de Corpus Christi, 
senhorial e hierarquizante, em contraposição à festa plebéia e milenarista do Divino Espírito Santo.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 186

                   No interior ou na capital, o discurso civilizador e disciplinador da igreja 

católica estabeleceu as bases e diretrizes da reforma eclesiástica na Amazônia ainda 

durante o XIX, que chegou com força e poder ao século XX (Maués, 1995). No início 

do XX, mais ainda, quando estamos em plena modernidade civilizadora, permanece o 

ataque sistemático às praticas de feitiçaria e pajelança, tanto na capital 192 e nas cidades 

próximas a Belém, 193 quanto nos lugares mais longínquos como as cabeceiras dos rios e 

igarapés da Amazônia, onde os pajés ou pais-de-santo conhecidos eram denunciados 

pelos jornais e perseguidos pela polícia, e as festas de santos católicos que não 

seguissem os padrões, preceitos e rituais referendados ou aceitos pela igreja eram 

duramente criticados ou desautorizados pelos padres em suas paróquias.  

                   Em síntese, tratava-se tanto de uma guerra cultural quanto de um jogo 

etnorracial e social complexo ou, segundo Reis, de “uma longa disputa sobre o espaço 

lúdico, na qual os negros estavam levando vantagens sobre os brancos” (Reis, 2002: 

125-126).  

                   Nessa guerra houve perdas e ganhos para as camadas populares, que faziam 

das festas uma parte fundamental do seu modo de viver, agir, sentir e imaginar. E apesar 

do grande cerco às festas negras, mestiças ou caboclas, elas resistiram fugindo para a 

periferia das cidades, se reproduziram por longo tempo. 

                                                 
192 Como exemplos, citamos duas notícias publicadas em jornais da época: a primeira sobre a prática da 
pajelança no bairro do Jurunas, em 1910; a segunda trata de tensões e conflitos entre padres e devotos, 
acerca de práticas consideradas profanas pela igreja católica, quando da fundação da paróquia de São 
Raimundo Nonato, no bairro do Umarizal, que se estava modernizando e civilizando no início do século:  
“Não há bairro nenhum de Belém que não tenha sua cartomante ou o seu pagé. Todos os dias a imprensa 
registra, com as notas da própria polícia, explorações torpes exercidas por uma dessas criaturas 
moralmente desclassificadas, e de providência repressiva por parte das auctoridades legais. É por isso que 
os feiticeiros proliferam por todos os recantos da capital, na prática libertina do seu estranho rito. O bairro 
do Jurunas tem também uma dessas abjetas sacerdotisas: uma tal Nhá Domingas, moradora à rua dos 
Tymbiras, junto a uma cocheria, entre as travessa dos Tupinambás e da homônima do subúrbio citado. 
Quase todas as noites, até muito tarde, a pitonisa entôa em alta voz os cantos cabalísticos, incomodando a 
vizinhança. E se alguém resmunga por entre os dentes uma censura, a mulher berra em plena rua numa 
ameaça que se vae objetivar em agressões (...) Seria bom que a polícia fosse por lá se desencaiporar”. 
PAGELANÇA. Jornal Folha do Norte, Sexta-feira, 17.06.1910, p. 2. 
“Nesta parochia [São Raimundo Nonato], no anno de 1917, havia 25 pagés declarados; hoje não se 
encontra mais nenhum, graças ao auxílio prestado ao vigário pelas autoridades policiaes. Os três templos 
protestantes que funcionavam dentro da parochia desapareceram. A celebérrima Sociedade de Santa 
Bárbara, que tinha os seus arraiaes nesta parochia, após uma visita do vigário, acompanhado de agentes 
de Polícia, em 1917, fez-se a caminho da Pedreira, para nunca mais voltar...” PAROCHIA DE SÃO 
RAIMUNDO NONATO, 4º aniversário de sua fundação. Jornal A Palavra. Domingo, 01.07.1921, p. 1. É 
importante esclarecer aqui que é no bairro da Pedreira que se localiza o maior número de casas de mina, 
herdeiras da tradição mina-nagô vinda do estado vizinho do Maranhão. O bairro é também sede da 
Federação Espírita-Umbandista e dos Cultos Afro-Brasileiros do Estado do Pará (FEUCABEP). 
193 “a pajelança urbana, devido à pressão da prelazia do Guamá, sediada naquela cidade, através da ação 
policial, foi afastada para as colônias agrícolas e com ela os antigos pajés” (Figueiredo, 1976: 155).  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 187

                   Apesar de fortemente combatidas no contexto dos oitocentos até aqui 

focalizado, as festas religiosas populares em Belém, vistas por escritores e intelectuais, 

representantes do clero e/ou das elites locais como rituais profanos que imitavam 

procissões e romarias, resistiram e se fortaleceram, mesmo fugindo para os arrabaldes 

da capital que crescia e se modernizava. Ao mesmo tempo em que se reproduziam e 

ampliavam, tornavam-se mais e mais mestiças. Como entender esse processo? 

                   Voltamos à questão da circularidade de práticas, idéias e símbolos 

(Ginzburg, 1987), à circularidade de símbolos culturais cristãos e indígenas (Vainfas, 

1999: 150), que levaram a amplas mestiçagens culturais (Gruzinski, 2001), produzidas 

desde os primeiros encontros coloniais (Pratt, 1999; Bonicci, 2000) registrados entre 

europeus e ameríndios nos séculos XVI e XVII. Como vimos, a religiosidade produzida 

na colônia mesclou elementos, práticas e processos, criando novos sistemas de usos e 

significados (Mello e Souza, 1995; Vainfas, 1995). Como demonstrou Vainfas acerca da 

santidade indígena do século XVI (antes, portanto, da ocupação da Amazônia pela coroa 

portuguesa) havia um excesso de símbolos, elementos, objetos rituais em jogo, em 

relações hierárquicas e simbólicas, que produziram sistemas de significados, alguns 

completamente novos e sincréticos. 194 

                   Nos primeiros contatos entre índios e missionários, estes se apresentaram 

carregados de símbolos religiosos, cruzes e crucifixos, estandartes e insígnias, 

conduzidos através de procissões e ladainhas, num excesso de ritualizações e 

performances que foram sendo observadas, imitadas, apropriadas pelos nativos 

independentemente da religiosidade que continham e representavam, levando a 

situações de imitação e aparente aceitação, tal como descrito por D’Abbeville (1975). 
195  

                                                 
194 O excesso de símbolos trazidos e usados como expressão da cultura religiosa européia sobressai nos 
escritos dos missionários católicos como o padre d’Abbeville (1975), que descreveu o que hoje 
chamamos de encontro colonial entre franceses e tupinambás, em 1611, na França Equinocial, selvagem e 
pagã ainda (:17), com uma riqueza de detalhes que não dispomos acerca dos primeiros contatos entre 
portugueses e índios na construção de Belém, cinco anos depois, após a expulsão dos franceses do 
Maranhão. 
195 Em muitos casos concretos, também levaram, pelo excesso de sentidos, alguns contraditórios, a 
confusões semânticas e culturais, produzindo misunderstandings (equívocos) que levaram por sua vez a 
misfortunes, ou ao que Austin chamou de performativos infelizes (Austin, 1990:38). Como exemplos de 
performativos malogrados ou infelizes podemos citar o diálogo de Cajamarca, entre Atahualpa e o 
dominicano Frei Vicente de Valverde, no ano de 1532, registrado em diversas fontes (cf. Polar, 2000:220-
225), que conduziu à prisão e morte do chefe inca pelos soldados de Francisco Pizarro. Podemos citar 
também o caso analisado por Mariza Peirano (1992), a partir da leitura feita por Sahlins, da reverência 
inicial e posterior assassinato do Capitão Cook pelos havaianos, evento tão insólito quanto refratário aos 
modelos clássicos de explicação cultural. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 188

                   Enfim, após “plantados a cruz e os estandartes da França”, colonizadores e 

evangelizadores à espera de uma colheita feliz, (d’Abbeville, 1975: 72,122) 

estabeleceram com os nativos um campo de relações que incluíram lutas, conflitos e 

resistências, mas também sincretismos e mestiçagens culturais, tanto quanto um campo 

semântico de hibridismos e misturas lingüísticas que, muitas vezes mal compreendido e 

interpretado, produziu confusão de sentidos, de objetivos e de interesses dos grupos 

envolvidos, assim como resultados muitas vezes imprevisíveis. 

                   Voltando novamente às festas de São Tomé e do Divino Espírito Santo, 

muitos dos seus sentidos contextuais – tanto nos usos de elementos materiais e práticas 

rituais sincréticas por seus participantes, quando nas interrelações dessas ritualizações 

com o catolicismo oficial dominante – ficaram no próprio momento de sua existência. 

Mas é possível detectar, apesar da aparente incomensurabilidade que cerca qualquer 

análise desse tipo, a presença constante de processos de circularidade e mestiçagem 

cultural, em grande parte construídos “nas margens, nos limiares, nos entre-lugares da 

cultura” (Bhabha, 1998). 

                   Podemos então pensar a festa de São Tomé e o ritual do Sairé como 

celebrações e ritualizações mestiças, produtos da mistura de elementos, práticas e 

crenças religiosas européias e ameríndias, produtos também da confusão lingüística ou 

da tradução aculturadora (Vainfas, 1999: 207) que associou o apóstolo cristão Tomé ao 

espírito pagão Sumé, numa relação onde permissão e proibição, imposição e 

improvisação, imitação e (re) criação produziram espaços alternativos e situações 

imprevisíveis, onde se misturaram eventos religiosos, sociais e políticos, liderados por 

grupos étnicos e raciais diversos, simbolizando a presença, mesmo subalterna, de índios 

e caboclos na história popular e religiosa da Amazônia. Assim, é provável que o 

desaparecimento da festa de São Tomé esteja diretamente vinculado à violenta 

repressão que, destruindo a Cabanagem, perseguiu caboclos e mestiços da região, 

destruindo-os fisicamente ou inviabilizando suas práticas sociais, econômicas e 

culturais.  

                   Quanto à festa de Mestre Martinho, os motivos que levaram à sua proibição 

pelo bispo, desde que perdeu a pompa e circunstância de outrora (Vianna, 1968) são, em 

certos pontos, bastante semelhantes. Perdendo sua função identitária de representante do 

povo paraense (leia-se clero, classes abastadas, segmentos letrados, grandes 

comerciantes e proprietários), foi apropriada pelas classes populares (leia-se pobres e 

despossuídos, negros, mulatos, mestiços, caboclos) que mesclaram elementos e práticas 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 189

religiosas do catolicismo oficial às práticas consideradas pagãs, arcaicas, associadas aos 

selvagens indígenas e aos bárbaros africanos (toque de tambores, esmolação, 

levantamento do mastro, uso de insígnias e bandeiras de cores berrantes e desenhos sem 

estilo ou beleza), ressignificando-os em seus próprios termos e para seus próprios usos, 

confirmando que, nas relações entre índios, negros e europeus nas Américas “a 

improvisação venceu a norma e o costume” (Gruzinski, 2001: 78) e que “a 

transculturação é [tão] inevitável [quanto] imprevisível [pois] ninguém pode controlar 

totalmente os signos” (Pratt, 1999: 33). 

 

                   Portanto, apesar do grande cerco às festas negras, mestiças ou caboclas, elas 

resistiram e se reproduziram por longo tempo, como no caso das festas de São Tomé e 

do Divino Espírito Santo, nos oitocentos e novecentos. Fortemente combatidos no 

contexto de romanização da igreja católica na Amazônia, a feitiçaria, a pajelança, os 

rituais profanos que imitavam procissões e romarias, resistiram e se fortaleceram, 

mesmo fugindo para os arrabaldes das grandes cidades, ou para as áreas mais distantes 

das já distantes cidades do interior, daí porque encontramos referências a essas práticas 

nos jornais dos séculos XIX e XX, assim como nos estudos já citados de Maués (1995), 

Silva (1997), Figueiredo (1976), realizado na região do Salgado (nordeste paraense), 

que atestam a existência de um campo religioso (Bourdieu, 1974) de tensões e conflitos 

entre autoridades eclesiásticas e devotos do catolicismo popular, atravessado por 

sincretismos e mestiçagens culturais, que se manifestam claramente no espaço das 

festas.  

 

                   Esse campo religioso, constituído dentro do próprio sistema colonial, 

interferiu nas práticas religiosas desenvolvidas nas cidades amazônicas, mas não 

conseguiu reproduzir-se nas formas impostas pelo catolicismo europeu e praticadas pelo 

clero local. Assim, o encontro colonial produziu, para além das diversas formas 

possíveis, resultados muitas vezes imprevisíveis, tanto quando reais, como as diversas 

misturas de elementos e signos, práticas e sentidos, nas festas populares da Amazônia. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 190

4. festas populares no Jurunas: tradições urbanas, mestiças, modernas 
 

 
 
“As romarias [em Portugal] estão vivas e bem 
vivas; as multidões que conseguem reunir são mais 
importantes do que nunca [e] apresentam um certo 
número de comportamentos, individuais e coletivos, 
que continuam, no essencial, uma realidade secular. 
Tudo indica que mantêm a adesão efetiva e afetiva, 
de grande parte da população” (Sanchis, 1992: 
315) 

 

 

                   Sanchis (1992) resgatou, a partir de Durkheim (1912) a dupla função 

libertadora da festa, de recreação lúdica e recriação do mundo, e destacou seu lugar 

fundamental na vida das camadas populares urbanas e rurais, como um momento de 

encontro ou reencontro entre os indivíduos e grupos. Como expressão máxima das 

festas religiosas populares e também como um componente importante das festas 

oficiais realizadas pelo calendário paroquial dos bairros, a procissão é o grande 

“encontro da religião popular com a religião oficial” (: 120). 196  

                   O autor também destacou o embate entre a Igreja e os fiéis, especialmente 

por ocasião das festas oficiais e/ou populares, como as promessas ao santo, as 

celebrações, as procissões e o pomo da discórdia – o arraial festivo. 197 Ainda assim as 

festas populares não são completamente opostas às festas oficiais, e as confrarias 

devocionais responsáveis pelas festas negociavam com os poderes públicos a permissão 

para sua realização, organização e controle (:169-170). Ainda hoje, as relações entre o 

poder público e os grupos organizadores de festas populares são necessárias, embora 

contingentes.  

                                                 
196 Conforme vimos anteriormente, muitas vezes esse encontro apresentou um caráter hierárquico, com 
tentativas de imposição de valores, crenças e rituais definidos como os mais corretos, e de submissão dos 
valores e crenças populares, considerados sincréticos, inferiores e incorretos, pelo catolicismo oficial. 
Outras vezes apresentam formas aparentemente mais livres do controle eclesiástico, quando os diversos 
segmentos populares que as organizam e executam parecem ter o pleno controle de suas festas, com 
liberdade de rezas, danças e outras formas de expressão rituais.  
197 A presença de sincretismos e /ou aculturações, ambigüidades e misturas diversas nos sistemas de 
crenças e práticas rituais colocados em operação, têm levado a conflitos e tensões nas interpretações 
desses rituais, especialmente as festas em homenagem aos santos padroeiros, pelos diversos agentes 
sociais, criando um campo de luta política pela definição do sagrado (Sanchis, 1992: 61-63; 76-82).  
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 191

                   Conforme Amaral “se a festa nega a submissão do povo ao poder 

instituído, ao prover suas próprias necessidades, ela usa, quando possível, esse mesmo 

poder para conseguir realizar-se” (2000: 261).  

                   Toda essa digressão feita acerca das festas coloniais foi no sentido de 

estabelecer, se não uma relação histórica, uma lógica simbólica com as festas atuais, 

especialmente as de São Sebastião, São Benedito e N. Sª da Conceição, importantes 

santos cultuados no Jurunas e bairros adjacentes. Sabemos que os fundadores dessas 

festividades e muitos dos seus seguidores pertenceram a irmandades instaladas em 

antigas igrejas, como a Sé e a igreja de São João (no bairro da Cidade Velha), e as 

igrejas de N. Sª do Rosário dos Pretos e da Santíssima Trindade (no bairro da Campina), 

onde freqüentavam as festas religiosas organizadas por essas irmandades, pois 

encontramos vinculações entre a festa de São Benedito, da Comunidade dos Moradores 

da Timbiras, com a festa do Divino Espírito Santo das Creanças, sendo seus fundadores 

oriundos de irmandades religiosas de São Benedito e do Divino Espírito Santo, 

instaladas nas igrejas já citadas.  

                   As festas de São Benedito e de São Sebastião são festas centenárias no 

bairro. Originadas na tradição cristã européia, no contexto colonial da América 

portuguesa,  sofreram diversas misturas e mestiçagens com práticas religiosas indígenas 

e negras, de onde derivou o catolicismo popular ora presente na Amazônia. Herdeiras de 

tradições seculares que consagraram esses santos protetores na capital e nas cidades do 

interior próximas a Belém, as festas atuais mantêm, por um lado, diversos elementos das 

festas mais antigas, ao mesmo tempo em que também se transformaram em outras 

festas, adaptadas à diversidade própria da modernidade urbana presente na cidade de 

Belém.  

                   Organizadas por Irmandades ou comunidades associativas particulares – 

isto é, totalmente independentes das igrejas paroquiais, mas mantendo com estas 

relações ambíguas e ambivalentes –, freqüentadas por grupos de devotos que se dizem 

católicos mas circulam tanto pelas igrejas quanto pelas casas de umbanda ou mina-nagô, 

as procissões realizadas em homenagem aos santos referidos fazem parte do que 

estamos chamando de festividades mestiças. Adaptando rezas e orações solenes às 

danças populares, tocadas por grupos de músicos e/ou carros-de-som, podem ser 

analisadas, dentro da perspectiva teórica e etnográfica trilhada até aqui, como  tradições 

urbanas, mestiças e modernas. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 192

                   Parafraseando Sanchis (1992), podemos dizer que em Belém, especialmente 

nos subúrbios, as procissões estão bem vivas nos dias atuais, embora em menor número 

em relação ao século vinte. No bairro do Jurunas, as festas de santos católicos se 

multiplicam, assim como as festas do povo-de-santo. Durante todo o ano ocorrem 

diversas festividades religiosas, oficiais ou não-oficiais, em homenagem aos santos do 

catolicismo popular, alguns deles sincretizados com outras religiões populares, fazendo 

parte de um conjunto de ritos da vida cotidiana, que contribuem para marcar uma 

identidade festiva, católico-sincrética, lúdica, da população. Os jurunenses são católicos 

em sua grande maioria e muitos freqüentam semanalmente as igrejas do bairro. Mas o 

número de evangélicos cresce continuamente e hoje existem cerca de trinta igrejas 

evangélicas, além de outras religiões.  

 

                   Um vasto calendário de festas anuais, organizado por diversas associações 

dedicadas a um santo protetor, mobiliza um grande número de fiéis e uma soma 

considerável de recursos materiais e simbólicos, com preparação do andor e do santo, 

decoração dos espaços internos e externos da festa, levantação e derrubada de mastros 

(que marcam o início e o término da festividade), preparação do arraial com barracas de 

comidas, bebidas e diversões, música eletrônica e fogos-de-vista. Os momentos mais 

importantes e solenes desses eventos festivos são as procissões realizadas no início e no 

fim da festividade, que atravessam os espaços dos diversos bairros, comunicando igrejas 

e paróquias às casas de fiéis e/ou casas-de-culto que organizam ou participam dessas 

festividades, alternando reza, canto e dança, ao som de uma banda de músicos, até 

chegar ao seu destino final.  

 

                   É o que ocorre com as procissões em homenagem a São Sebastião, São 

Benedito, N. Sª Santana e N. Sª da Conceição, que circulam entre os bairros da Cidade 

Velha, Jurunas, Condor, Cremação e Batista Campos. Todas essas festas são realizadas 

anualmente e envolvem um grande circuito de trocas e favores, de consumo de trabalho, 

de energia e de recursos, demarcando espaços e tempos e estabelecendo ritmos de 

reunião e dispersão, articulando as redes de relações estabelecidas no bairro, na cidade e 

entre as cidades ribeirinhas de onde chegam os promesseiros/visitantes. Além, é claro, 

do Círio de N. Sª de Nazaré, em outubro, que mobiliza o maior número de pessoas do 

interior para a capital. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 193

                   Um amplo circuito das festas de santo envolve e ao mesmo tempo extrapola 

o bairro, misturando crenças, práticas e tradições religiosas. Essas festas ocorrem 

durante todo o ano e se comunicam entre si, atravessando os diversos espaços 

ritualizados por onde caminham as procissões, entrando e saindo das igrejas, circulando 

pelas casas de fiéis, assim como pelas casas-de-culto que organizam ou participam 

dessas festividades. É o que ocorre na festividade de São Sebastião, realizada 

anualmente na Cidade Velha, mas que circula pelos bairros de Batista Campos e 

Jurunas. É o que ocorre também nas duas festividades de São Benedito realizadas 

anualmente, em períodos sucedâneos e espaços contíguos, na rua dos Timbiras. 

Finalmente, na procissão de N. Sª da Conceição, realizada anualmente no bairro da 

Condor, mas que circula também pelo Jurunas. 

 

                   Observando os itinerários das procissões realizadas anualmente no bairro, 

verificamos que muitos dos usuários / praticantes dos serviços religiosos circulam entre 

as diversas festas, entre as igrejas católicas e as casas de umbanda e mina-nagô. Como 

exemplo, apresentamos os percursos de algumas procissões: 

 

1. São Sebastião: lateral da igreja de S. Antônio de Lisboa (Batista Campos) - lateral da 

igreja de S. Terezinha - lateral da sede do Rancho - terreiro de Xangô Agodô (fundos da 

sede da Comunidade, que organiza a festa de São Benedito) – Ilê de Minanagoense 

Oxossi Pena Verde (Cidade Velha, sede da festividade).  

2. Santana: igreja de N. Sª da Conceição (Cidade Velha) – ruas do bairro do Jurunas – 

casa de mina-nagô (sede da festividade). 

3. São Benedito (Comunidade): igreja de Santa Terezinha (Jurunas) – ruas do bairro – 

Timbiras (sede da festividade). 

4. São Benedito (Irmandade): igreja de S. Judas Tadeu (Condor) – ruas dos bairros da 

Cremação, Batista Campos, Jurunas – capela de S. Benedito (Timbiras, sede da 

festividade, missa e arraial). 

5. N. Sª da Conceição: Casa de umbanda (Honório Santos, sede da festividade) – ruas 

do bairro da Condor – igreja S. Judas Tadeu – casa de umbanda (arraial). 

 

 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 194

                   O ciclo das festas de santos católicos começa em julho, logo após o ciclo 

junino, com as festas de São Benedito, e termina em janeiro com as festas de São 

Sebastião. Entre as festas religiosas realizadas nesse ciclo, incluindo-se as festas 

paroquiais, ditas oficiais, destacam-se as de São Benedito (Timbiras) em julho/agosto, 

São Lourenço (Caripunas) e São Raimundo Nonato (Caripunas beira-mar) e N. Sª das 

Graças (Allan Kardek) em agosto, São Miguel (paróquia da Cremação) em setembro, 

Santa Terezinha (paróquia do Jurunas) em setembro/outubro, São Judas Tadeu 

(paróquia da Condor) em outubro, Santa Luzia (paróquia do Jurunas) e N. Sª da 

Conceição (paróquia da Cidade Velha e também na Honório Santos/Condor), em 

dezembro e, finalmente, as de São Sebastião (Cesário Alvim/C.Velha e 

Tamoios/Jurunas) em janeiro (quadro abaixo).  

 

 

                  O ciclo das festas religiosas populares  

Nome do santo           mês              rua                        bairro               local da festa 

 

S. Sebastião            janeiro        Cesário Alvim       C. Velha           casa de mina-nagô    

S Sebastião             janeiro        Tamoios                Jurunas             casa de umbanda       

S. João Menino      junho           Honório Santos     Condor             casa de umbanda       

N. Sª  Santana        julho            S Silvestre             Jurunas             casa de mina-nagô     

S. Benedito             julho           Timbiras                Jurunas             sede Comunidade 

S. Benedito            agosto          Timbiras                Jurunas             sede Irmandade 

S. Lourenço           agosto         Caripunas              Jurunas             casa de mina-nagô 

S. R. Nonato          agosto         Caripunas              Jurunas             sede Irmandade 

Cosme/Damião      setembro     Conceição             Jurunas             casa de umbanda       

S. Miguel               setembro     A. Cacela              Cremação          paróquia S. Miguel 

S Judas Tadeu       outubro       A. Cacela              Condor               paróquia S. Judas  

S. Terezinha          outubro     R. Camelier             Jurunas          paróquia S. Terezinha 

N. Sª  Conceição   dezembro    C. Alvim                C. Velha             paróquia Conceição 

N. Sª  Conceição   dezembro    Honório Santos    Condor               casa de umbanda 

S. Luzia                 dezembro     Pariquis              Jurunas               paróquia S. Luzia 

 
 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 195

                  As festas dedicadas a São Sebastião, santo venerado e homenageado no 

bairro desde o final do século XIX, eram realizadas tanto pelas igrejas (S. Domingos, S. 

Terezinha) quanto por diversas associações de fiéis, como a dirigida por Mestre 

Thomaz, já referida no Capítulo 3. Eram grandes eventos que culminavam com a 

realização de grandes procissões que percorriam as ruas do Jurunas, Cidade Velha e 

Condor, especialmente quando graves surtos epidêmicos atacavam a população. 198  

                   Entretanto, pela metade do século, não encontramos mais referências às 

procissões católicas feitas pela paróquia mais importante do bairro, Santa Terezinha, 

que costumava realizar a festa desde a sua fundação, nos anos 40, incluindo novena e 

missas, e terminando com uma procissão que circulava pelo bairro. 199 Nesse momento, 

em que a maior festa do bairro no início do século, a de São Sebastião dos Jurunas, 

tentava sobreviver chamando os fiéis para participar dos eventos programados, 200 os 

jornais destacavam os tambores de São Sebastião nos diversos batuques espalhados pela 

cidade, e que após décadas de aparente invisibilidade, voltavam a chamar a atenção na 

mídia, não mais rotulados agressivamente de feitiçaria como no início do século, não 

mais expulsos pela polícia a mando da igreja católica, mas ainda vistos como práticas 

exóticas que atraíam alguns simpatizantes de outros segmentos da sociedade local, que 

se misturavam aos festejos. 201  

                                                 
198 Coluna Echos e Notícias. “Foram registrados antehontem e hontem ainda no bairro dos Jurunas mais 8 
casos novos de varíola, sendo os acometidos removidos para o isolamento de São Sebastião. Foram feitas 
desinfecções pelo Serviço Sanitário nos domicílios em que se deram esses casos, assim como nos 
circunvizinhos. No Jurunas e em outros bairros da cidade tem percorrido as ruas grupos de fiéis, fazendo 
preces públicas a São Sebastião e terminando por ladainhas votivas nas casas em que se organizam essas 
procissões”. Folha do Norte, 25.01.1926, p. 2. 
199 CELEBRAÇÕES RELIGIOSAS. FESTA DE SÃO SEBASTIÃO “Está sendo celebrada com todo 
brilhantismo a festa de São Sebastião na igreja de Santa Therezinha, no bairro do Jurunas. Terminará no 
dia 23, com missa cantada às 3 horas e procissão às 4 ½”. Folha do Norte, 21.01.1944, p. 2.  
CELEBRAÇÕES RELIGIOSAS. FESTA DE SÃO SEBASTIÃO. “Na igreja de Santa Therezinha (bairro 
do Jurunas) está sendo celebrada à noite novena de São Sebastião, com muita concorrência de fiéis. Dia 
20, Domingo, missa cantada às 8 horas e procissão às 4 ½”. Folha do Norte, 19.01.1945.  
200 SOCIEDADE SÃO SEBASTIÃO. “A diretoria da Sociedade São Sebastião, sita à travessa dos 
Jurunas, nº 75, convida os associados e devotos de São Sebastião para assistirem à missa em louvor de 
seu padroeiro, que será celebrada na igreja do Rosário da Campina, às 8 horas do dia 22, próximo 
domingo. A seguir ao santo ofício, realizar-se-á a procissão conduzindo a imagem até a sede da 
sociedade”. Folha do Norte, 24.04.1956, p. 4. 
201 NOITE DE SÃO SEBASTIÃO. O ESPÍRITO DESCE NOS TERREIROS ATRAÍDO PELO RUFAR 
DOS TAMBORES. “Os batuques ante-ontem nesta capital. Babassuê, babassuê, cantaram alegremente ao 
som dos tambores espalhados nos terreiros dos pais de santo e as “meninas” componentes dos batuques 
que dominam os subúrbios da cidade, e que na noite de ante-ontem foram visitados pela reportagem e 
pela autoridade policial encarregada da fiscalização de tais festejos. Eram quadros impressionantes e que 
estavam sendo assistidos por uma infinidade de pessoas simpatizantes das danças afro-brasileiras, cheias 
de mistérios e brilhantismo. Homens e mulheres de projeção vimos nos terreiros de mistura com os 
humildes moradores dos subúrbios (...) O [terreiro] do Bassu, na Volta da Tripa, recebeu também a visita 
da autoridade policial e da reportagem. No Guamá, Marco e Jurunas também esteve a reportagem, sempre 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 196

                   A disseminação desses batuques de terreiros, fenômeno aparentemente 

novo e cada vez mais difícil de esconder na paisagem urbana, exigia formas mais 

modernas de controle do Estado, tais como seu mapeamento completo, seu registro 

junto às autoridades policiais e a criação de normas de funcionamento. 

 

                   Ainda assim, nos anos 60 existiam no bairro três associações dedicadas ao 

santo: a primeira e mais antiga era dirigida por Joaquim Gomes da Conceição, migrante 

da região do Arari (ilha do Marajó), que veio residir em Belém na década de 30, na 

travessa dos Jurunas com Quintino Bocaiúva (hoje bairro da Condor). Mestre Joaquim 

foi também um dos três fundadores da Festividade do Glorioso São Benedito, dos 

Timbiras, nos anos 50, junto com Manoel Maria da Costa e Manoel Cirineu da Costa, 

atualmente uma das mais importantes festas populares realizadas no bairro. A segunda 

associação foi organizada por moradores da rua dos Tamoios e depois dirigida pelo pai 

Reginaldo Lopes, morador nessa rua. A terceira foi trazida do distrito de Pinheiro (hoje 

Icoaraci) por mãe Santa, estabelecida à rua Cesário Alvim, na fronteira Cidade Velha 

com o Jurunas.  

 

                   Dessas três festividades a primeira se extinguiu nos anos 80, com a morte de 

seu dirigente, a segunda realiza apenas uma ladainha no dia 20 de janeiro, na casa do 

dirigente, e somente a última realiza um ciclo mais extenso de festas, que consiste de 

ladainhas à noite e uma procissão no dia 20 pela manhã, saindo a imagem da igreja de 

Santo Antônio, em Batista Campos, e terminando ao meio-dia, com cantos e danças 

rituais, na casa do organizador da festa, o Ilê de Minanagoense Oxossi Pena Verde (ver 

adiante). 

 

                   Já as festas de São Benedito, as mais importantes hoje no bairro, realizam-se 

por meio de várias procissões e outros ritos, organizadas por duas associações: 

 

a) a Associação dos Moradores da rua dos Timbiras, cuja dirigente afirma ser a sua festa 

a mais antiga e mais tradicional do bairro. Essa festividade era realizada na primeira 

metade do século XX por seus avós, ex-escravos que comemoravam principalmente a 

festa do Divino Espírito Santo, que saía em procissão da Igreja de São João Batista, na 

                                                                                                                                               
acompanhada da autoridade policial encarregada de fiscalizar os festejos”. Folha do Norte, 22.01.1956, 
última página. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 197

Cidade Velha, dirigindo-se então ao Jurunas. Ela não sabe precisar, com mais detalhes, 

em que momento misturaram-se as duas festas, ou como começou a comemoração a São 

Benedito, mas afirma que sua festa vem desde 1932, completando mais de 70 anos de 

existência.  

 

b) a Irmandade Cultural e Recreativa de São Benedito, localizada na mesma rua, dois 

quarteirões abaixo, na direção do Rio Guamá. É atualmente dirigida pelo filho de um 

dos fundadores, que mora em uma pequena casa de madeira, onde a festa era realizada 

nos anos 50 e 60, e que é também o dono de uma pequena igreja localizada na mesma 

quadra, a capela de São Benedito, que não é reconhecida pela paróquia de Santa 

Terezinha, a mais importante do bairro, por ser, segundo seu pároco, particular, isto é, 

não tem qualquer relação com as paróquias católicas.  

 

                   Segundo Manoel Costa, atual coordenador da festividade da Irmandade, esta 

começou com uma simples ladainha no ano de 1954, quando seu pai, Mario Batista da 

Costa, que fazia parte da festividade de São Benedito na igreja do Rosário dos Pretos, 

no bairro da Campina, desligou-se da Irmandade. Como já tinha por devoção uma 

imagem de São Benedito, mandou celebrar uma ladainha e ofereceu um jantar aos 

participantes do evento. No ano de 1955, vieram mais dois irmãos que também se 

afastaram da Irmandade de Nossa Senhora do Rosário dos Pretos: Joaquim Gomes da 

Conceição e Manoel Cirineu da Costa, que se juntaram ao primeiro e fundaram a 

festividade de São Benedito. Joaquim Gomes da Conceição era muito católico e 

festejava vários santos, especialmente São Sebastião, a quem dedicava uma grande festa 

em seu sítio, localizado na travessa dos Jurunas com Quintino Bocaiúva, na metade do 

século XX.  

                    A festa de São Benedito iniciou-se então no ano de 1955, simplesmente 

com uma procissão pela manhã, e uma missa na igreja da Trindade. Na chegada da 

missa houve um almoço e à noite a ladainha. Depois da missa veio a procissão e um 

almoço, a ladainha e um jantar. No outro ano já fizeram por 3 dias, depois levantaram o 

mastro, depois 7 dias, depois 9 e a tradição está até hoje. 

 

                   A primeira festividade começa no último domingo de julho e termina no 

primeiro domingo de agosto, realizando duas procissões, no primeiro e no último dia. A 

primeira procissão, realizada à tarde do último domingo de julho, tem um trajeto aberto, 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 198

dependendo de onde estarão esperando os mastros, a bandeira e o andor do santo, 

elementos doados, a cada ano, a partir de promessas feitas, na maioria dos casos 

associados a curas de doenças sofridas pelos devotos ou por seus familiares. Alguns 

contribuem todos os anos, em função de promessas feitas para serem cumpridas até a 

morte como, por exemplo, na decoração do andor e na preparação do manto do santo, 

assim como na preparação do salão da festa, que deve receber nova ornamentação a 

cada ano.  

 

                   A sede da Comunidade é também a casa da dona do santo. É um grande 

salão no fundo do qual, à direita, localiza-se um nicho onde ficam durante todo o ano, 

expostas à visitação, duas imagens do santo. No dia da primeira procissão, são 

levantados os dois mastros de São Benedito, que serão derrubados ao final da festa, no 

primeiro domingo de agosto. Neste dia ocorre nova procissão, com trajeto fechado: no 

sábado à noite, a imagem é levada à igreja de Santa Terezinha, de onde sai pela manhã, 

após a missa das 9 horas, fazendo um percurso pelo bairro e retornando ao seu local de 

origem.  

 

                   A segunda festividade de São Benedito dura duas semanas e inclui uma 

procissão fluvial vinda do baixo Acará, no segundo domingo de agosto, para onde uma 

imagem do santo é levada na semana anterior. Essa procissão chega ao Porto do Açaí 

por volta das 11 horas da manhã (Fotos 22 e 23), acompanhada por vários barcos de 

moradores da região e da cidade de Belém, e inicia sua caminhada após receber a 

primeira homenagem, no próprio porto do Açaí, feita por feirantes, carregadores e 

madeireiros, entrando no Complexo do Jurunas, quando recebe a segunda homenagem, 

feita por peixeiros e feirantes, após o que segue pela avenida Bernardo Sayão até 

alcançar a rua dos Timbiras, onde se localiza a capela de São Benedito, por volta do 

meio-dia, quando a imagem entra na capela e realiza-se uma oração de chegada.  

 

                   No terceiro sábado do mês da festividade, por volta das 7h30 da noite ocorre 

a trasladação da imagem, que há 25 anos sai do colégio Gonçalo Duarte, na rua 

Conceição, com destino à igreja de São Judas Tadeu, no bairro da Condor. A imagem é 

conduzida na berlinda, previamente preparada pelos organizadores da festividade, em 

direção à paróquia de São Judas, onde fica até as 9 horas de domingo, quando termina a 

missa solene da festividade, e retorna em procissão (Fotos 24 e 25), através de um longo 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 199

percurso em que atravessa os bairros da Condor, Cremação, Batista Campos e Jurunas, 

sendo chamada de mini-círio por seus organizadores. Ao longo desse percurso ocorrem 

várias homenagens a São Benedito, como a dos moradores da Padre Eutíquio, em frente 

à praça Batista Campos, e a dos moradores da rua dos Tamoios.  

 

                  A procissão chega à capela de São Benedito por volta do meio-dia, quando a 

imagem do santo é retirada da berlinda e recebida pelo diácono encarregado das orações 

desse último dia. Após terminadas as orações, é chegada a hora do almoço, servido aos 

presentes na sala interna, situada nos fundos da capela. No fim da tarde, sai novamente a 

imagem pelo bairro, fazendo um trajeto bem mais curto, e ao retornar são derrubados os 

mastros. Após a derrubada dos mastros é celebrada a última ladainha da festividade, que 

é encerrada com o Te Deum Laudamus, rezado em latim. Todas as noites, durante duas 

semanas, moradores do bairro, investidos na função de noitarios da festa, realizam 

ladainhas e procissões noturnas pelas ruas do bairro.  

 

                   No final das festas da Comunidade e da Irmandade de São Benedito, na rua 

dos Timbiras, começa a festa de São Raimundo Nonato organizada por moradores da 

Caripunas Beira-Mar, de 15 a 30 de agosto, e da qual participam os organizadores e 

freqüentadores das duas festividades anteriores. No meio destas, ocorre um ritual, ao 

som de tambores, em homenagem a São Lourenço, na rua dos Caripunas. Em setembro, 

começam as festividades de Santa Terezinha, na principal paróquia do bairro, que 

duram o mês inteiro, terminando no início de outubro, quando começam as festividades 

do Círio de Nazaré.  

 

                   Na segunda quinzena de setembro realiza-se também a festa paroquial em 

homenagem a São Miguel, em sua igreja, na Cremação. No final de outubro e início de 

novembro, começam as festividades na paróquia de São Judas Tadeu, no bairro da 

Condor. No final do mês uma procissão em homenagem a Cosme e Damião atravessa 

todo o bairro, pela avenida Bernardo Sayão, da rua Conceição até a Cesário Alvim, 

limite do Jurunas com a Cidade Velha, local onde se realiza nos dias atuais a festividade 

de São Sebastião, no mês de janeiro. Ela equivale, em extensão, à procissão em 

homenagem a N. Sª de Santana, realizada no último domingo de julho. Organizada pelo 

presidente da Irmandade de São Benedito, sai da igreja de N. Sª da Conceição, no bairro 

da Cidade Velha e segue em direção ao rio até o Complexo do Jurunas, subindo depois 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 200

pela rua Conceição e transversais até a rua São Silvestre, próximo à Roberto Camelier 

(trecho conhecido como beco da Vivi), onde chega finalmente à casa de mina-nagô 

pertencente ao organizador da festa, quando a imagem da santa é depositada no centro 

do salão principal. 

 

                   Em dezembro temos as festas de N. Sª da Conceição e Santa Luzia, nas 

respectivas paróquias da Cidade Velha e Jurunas. A festa de N. Sª da Conceição 

coincide com a de Santa Bárbara, homenageada em diversas casas de mina existentes no 

bairro, como no Ilê de Minanagoense Oxóssi Pena Verde, acima referido. Nessa casa 

realizam-se, no mesmo dia, ladainha em homenagem a N. Sª da Conceição e, ao final 

desta, uma festa em homenagem a Santa Bárbara, com toque de tambores e danças 

rituais (Fotos 26 e 27). No Terreiro de N. Sª da Conceição, a Oxum, localizado no final 

da rua Honório Santos (fronteira Jurunas/Condor), ocorre outra grande festividade em 

homenagem à santa, com levantação e derrubada de mastro, procissões, toques de 

tambores e um grande arraial montado na rua, com barracas para comida e bebida, 

música eletrônica e queima de fogos no seu encerramento.  

 

                   Essa festividade, que pretende ser a continuidade da festa realizada desde os 

anos 60 por mãe Faustina, fundadora da casa, se inicia no recírio, com a circulação de 

duas imagens de N. Sª da Conceição pelo principais ruas dos bairros da Condor e 

Jurunas, conduzidas por senhoras devotas da santa, que dirigem e acompanham as 

ladainhas realizadas nas casas dos moradores onde as imagens pernoitam. No primeiro 

dia do mês de dezembro as imagens retornam à casa da organizadora da festa, em 

procissão, à noite, quando se realiza uma ladainha seguida de um tambor.  

 

                   No dia 2 ocorre a levantação do mastro, às 7h e 7h30 da noite, seguida de 

ladainha e arraial. No dia 4 há um tambor para Santa Bárbara, que atravessa a 

madrugada, enquanto lá fora prossegue o arraial todas as noites. Todas as noites, até o 

dia 7, ocorrem as ladainhas, enquanto no dia 8 acontece a procissão, pela manhã, 

seguindo em direção à igreja de São Judas Tadeu, onde ocorre a missa, às 8h30, e 

depois retorna à sede, quando ocorre o almoço dos participantes. À noite ocorre 

novamente o tambor, o arraial lá fora, e à meia-noite, queima de fogos. (Fotos 28, 29, 30 

e 31). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 201

                   Se para os autores clássicos o tempo/espaço das festas se opõe ao 

tempo/espaço do cotidiano, as festas urbanas contemporâneas, especialmente as acima 

referidas, comprovam que nem sempre essas esferas estão nitidamente demarcadas ou 

separadas entre si. De fato, o tempo das festas populares urbanas é simultaneamente 

único e cíclico (único enquanto evento irrepetível, cíclico enquanto um rito coletivo 

sempre repetido), enquanto seu espaço é, ao mesmo tempo, o espaço da vida cotidiana e 

um “espaço conhecido e nominado (...) casa de parentes, parceiros, vizinhos, 

companheiros de trabalho (...) simbolicamente reconstruído [pela folia, caminhada ou 

procissão religiosa]” (Brandão, 1981:37). Festas religiosas populares urbanas 

estabelecem um diálogo entre as formas tradicionais e canônicas de religiosidade  e a 

vida cotidiana, secular e moderna, produzindo espaços não apenas de religiosidade, mas 

também de reunião e interação; esferas de sociabilidade e de encontro e/ou confronto 

entre iguais e diferentes. Misturando formas de religiosidade e lazer, as festas urbanas 

atuais repõem a tradição no seio da modernidade, mesmo que no contexto de uma 

modernidade múltipla e periférica, típica de uma cidade amazônica no século XX, com 

diferentes tempos recortados por espaços multidimensionais e diversos significados, 

elas atualizam a tradição num contexto de modernidade.  

                   Essas festas e rituais presentes no mundo urbano, muitos dos quais podem 

ser inseridos na categoria de ritos do cotidiano (Connerton, 1989; Cavalcanti, 2002), 

estão entre o trabalho e o lazer, entre as esferas do público e do privado, do sagrado e 

do profano, da tradição e da modernidade. Nesse sentido as festas populares urbanas 

são, ao mesmo tempo, tradicionais e modernas. O que dizer então das festas que 

misturam o espaço mais privado da família e do grupo doméstico com as relações que 

fazem parte de um ciclo mais amplo e intermediário da rua e da vizinhança, que 

Magnani (1984) chama de pedaço, e com um círculo ainda mais amplo de pessoas 

desconhecidas ou apenas de longe conhecidas (ou reconhecidas) mas que se juntam, se 

aglutinam na hora da festa, para produzir uma sociabilidade festiva (Costa, 2002) que, 

além das dimensões artísticas e lúdicas, permite atualizar laços de amizade e 

proximidade, reforçar valores e comportamentos, produzir um espaço de reflexividade 

que permite colocar, de forma lúdica e ao mesmo tempo crítica, questões de cidadania, 

direitos e deveres, relações de poder e hieraquias sociais, em uma esfera pública 

alternativa (ibidem) própria dos eventos festivos e outras manifestações culturais 

populares ? É o que veremos no próximo capítulo. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 202

                   As festas de São Benedito 

 
 

                   Sábado, 27 de julho de 2002.  

 

                   Os preparativos para a festa de São Benedito na casa de 

D. Venina, presidente da Comunidade dos Moradores da rua dos 

Timbiras, estão sendo concluídos com a preparação da ramada. Na 

manhã de sábado, metade do teto está pronto, metade ainda está 

recebendo os fios para colocação das bandeirinhas coloridas, que 

foram adquiridas e cortadas por uma das participantes da festa, no 

início do mês.  

 

                   Cinco jovens moradores do bairro trabalham nesta etapa, 

enquanto Arlindo, marceneiro de profissão, conclui o andor onde será 

depositada a imagem principal de São Benedito. Enquanto trabalham, 

conversam entre si praticando brincadeiras e gozações onde acusam, 

uns aos outros presentes, e principalmente a ausentes referidos nas 

conversas, de serem caboclos do (rio) Acará acima, do Acará de 

dentro, de Acará do centro, onde comem Mapará (peixe da região dos 

rios Guamá e Tocantins, muito consumido pela população local) com 

açaí e farinha. 

                   A festa de São Benedito da rua dos Timbiras é a mais 

antiga e tradicional do bairro, segundo sua atual organizadora. Essa 

festa, que foi iniciada pelos avós de D. Venina, Zé Roberto e Teodora, 

há exatos 70 anos na travessa de Breves, onde residiam, seria uma 

continuidade da festa do Divino Espírito Santo das Crianças (ver 

Cap. 5), freqüentada pelos seus avós, ex-escravos que migraram do 

Maranhão para Belém. A sede da Comunidade, que é também a casa 

da “dona” do santo, é um grande salão, no fundo do qual, à direita 

de quem entra, se localiza o nicho onde ficam, durante todo o ano, 

expostas à visitação, as duas imagens do santo.  

 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 203

                   A imagem principal de São Benedito é muito antiga, feita 

em madeira pau-de-angola, com cerca de 30 cm de altura, e 

pertenceu a uma tia (Teodora) que a recebeu dos seus pais (avós de 

D. Venina). Quando a tia faleceu, em 1973, D. Venina passou a tomar 

conta da festa, que voltou a ser realizada de forma integral no ano 

seguinte (1974) até os dias atuais, já que no ano da morte da tia não 

houve procissão, só uma ladainha. No tempo de seus avós, a 

procissão vinha da igreja de “São Joãozinho”, na Cidade Velha, 

conduzida apenas por poucas pessoas, sem música ou outros 

aparatos. Depois passou a sair da igreja de N. Sª da Conceição (na 

fronteira Cidade Velha/Jurunas) e finalmente da igreja de Santa 

Terezinha, principal paróquia do bairro do Jurunas, de onde sai até 

hoje.  

 

                   Anos atrás D. Venina recebeu, por conta de uma 

promessa feita por uma devota, uma segunda imagem, fabricada em 

gesso, e que passou a integrar a procissão, e por isso todo ano são 

preparados dois andores. O primeiro deles sai da sede da associação 

comunitária Juventude, Teatro e Artes Comunitárias (JUTAC), 

localizada à travessa Bom Jardim, colocado aos cuidados de D. 

Raimunda, presidente da entidade. O segundo andor sai da casa de 

Ronaldo e Siane, à rua dos Caripunas, por conta de uma promessa 

feita por Ronaldo a São Benedito, pela saúde de sua esposa. Ambos 

são devotos de São Benedito, mas também são devotos de São 

Lourenço, para quem fazem uma festa de tambor no dia 10 de agosto, 

que se inicia ao meio-dia e vai até a noite.  

 

                   Os andores onde ficarão as imagens de São Benedito são 

decorados por Delean, vizinho de Ronaldo, que também decora o 

nicho de São Benedito, na casa de D. Venina. Delean começou a 

trabalhar na preparação da festa para cumprir uma promessa feita 

por sua mãe há muitos anos e, após o falecimento desta, ele mesmo 

assumiu a promessa e também já fez outras, renovando assim a 

relação de dádivas e dívidas com o santo. Ele gasta toda a tarde e 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 204

parte da noite de sábado decorando os andores da festa da 

Comunidade, e faz também a roupa do Menino Jesus para a festa da 

Irmandade Cultural e Recreativa de São Benedito, que ocorre em 

agosto, logo após a festa da Comunidade. Assíduo freqüentador das 

missas nas igrejas do bairro, especialmente por ocasião das novenas 

e festas paroquiais, assim como ativo participante das festas de São 

Benedito, decorando os andores e acompanhando as procissões, 

Delean se define como afro-religioso e freqüenta sempre que pode a 

casa de seu pai-de-santo, localizada no bairro da Pedreira.  

 

                   Além disso, Delean é também assíduo freqüentador do 

Rancho Não Posso me Amofiná, onde participa da organização do 

carnaval fazendo fantasias e adereços, freqüenta os ensaios durante a 

noite e nos fins de semana, e desfila pela escola de samba. Após o 

carnaval, participa também dos eventos juninos organizados no 

bairro. Hoje com 22 anos, diz que aprendeu sua profissão (decorador, 

figurinista, costureiro) fazendo carnaval, desde os 17 anos de idade 

(Foto 32). 

 

                   Assim como Delean e muitos outros moradores do bairro, 

D. Venina também freqüenta assiduamente as novenas e missas na 

igreja de Santa Terezinha, e os eventos festivos no Rancho não Posso 

me Amofiná, onde participa dos ensaios da ala das baianas, da qual 

também faz parte e desfila todo ano (Foto 33).  

 

                   No mês de janeiro, ela também participa da organização 

da procissão de São Sebastião, padroeiro do Rancho. Está sempre 

presente nas promoções mensais ou anuais da escola, como cafés da 

manhã, almoços e jantares organizados pela escola de samba. Mas é 

principalmente nos fins de semana, durante todo o ano, quando 

acontecem as festas dançantes, que D. Venina trabalha, por conta 

própria, na venda de tacacá dentro da sede da escola. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 205

 

                   Domingo, 28 de julho de 2002.  

 

                   Às 11h30 da manhã os preparativos para a festa de São 

Benedito são concluídos na sede da Comunidade, com a decoração do 

nicho. O teto já está todo decorado com bandeirinhas de papel 

crepom de todas as cores possíveis misturadas entre si, sem um 

padrão muito rígido de separação de cores e desenhos, mas seguindo 

linhas imaginárias de divisão e separação.  Às 4h30 da tarde se inicia 

a procissão, saindo da porta da casa de Ronaldo e Siane, também 

patrocinadores da festa.  

                   O andor é carregado por mulheres vestidas com 

camisetas azuis com o desenho do santo, e desce a rua dos Caripunas 

em direção à Estrada Nova, recebe a bandeira do santo que esperava 

no final da rua e então segue pela Estrada Nova até o setor da 

Radional, subindo a travessa Quintino Bocaiuva para pegar o mastro 

grande (dos adultos), que foi encomendado por seu Josias de 

Barcarena, cidade onde nasceu e viveu até mudar para o Jurunas, e 

foi trazido de barco por um compadre. Ao chegar a Belém, o mastro 

foi lavado e antes da hora do almoço já se encontrava preparado com 

ramos de folhas e frutas da região, aguardando o momento de ser 

incorporado à procissão.  

                   Em frente à casa de seu Josias o mastro é incorporado à 

procissão, carregado por homens e mulheres, e de vez em quando é 

levantado acima de suas cabeças, enquanto a banda de músicos, que 

começou tocando hinos em um ritmo compassado e solene, agora 

começa a tocar os hinos num ritmo de marchinhas populares, 

enquanto os devotos passam a dançar e pular, seguindo o compasso 

agitado das melodias tocadas, carnavalizando a procissão, que segue 

agora em direção ao JUTAC, para encontrar o outro andor com o 

santo, depois segue até a Carlos de Carvalho, onde o mastro das 

crianças está esperando para entrar na procissão e, finalmente, 

alcança a rua dos Timbiras, onde se localiza a sede da festividade 

(Fotos 34 e 35).  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 206

 

                   Em frente à sede da festividade, uma salva de fogos 

recebe os andores com as imagens do santo que são depositadas no 

fundo do salão, de frente para a porta principal, enquanto lá fora se 

iniciam os preparativos para a levantação dos mastros. Dentro do 

salão, um mestre de cerimônias anuncia ao microfone os eventos, 

enquanto os presentes bebem e dançam ao som de ritmos regionais, 

especialmente o brega (Foto 36 e 37).  

 

 

                   Domingo, 4 de agosto de 2002.  

 

 

                   Às 9 e ½ da manhã, ao final da missa dominical, a igreja 

de Santa Terezinha (a principal igreja do bairro, localizada na rua 

Roberto Camelier, na parte mais nobre do bairro) se encontra, como 

em todos os domingos, lotada de fiéis. O vigário abençoa a imagem 

do santo, que ocupa uma parte da nave central da igreja, e 

recomenda aos presentes que acompanhem a procissão. Um grupo de 

mulheres, vestidas com camisetas da festividade, carrega o andor 

para fora da igreja enquanto os fiéis aplaudem sua passagem e o 

seguem até  a rua, onde o mesmo é colocado sobre um carro-som que 

conduzirá a procissão, acompanhado de uma banda  composta por 5 

músicos,  todos residentes no bairro (Fotos 38 e 39).  

                   A procissão segue pelas ruas Roberto Camelier e 

Mundurucus, ruas centrais do bairro, passando por belas casas e 

edifícios, até chegar à sede da Comunidade, na rua dos Timbiras, que 

é cortada ao meio por uma grande vala que se comunica com o rio 

Guamá. Na chegada, aproximadamente ao meio-dia, o andor com o 

santo é depositado no fundo salão, de frente para a entrada principal, 

onde fica recebendo as homenagens dos visitantes e observando a 

festa profana que então acontece durante todo o dia, começando, na 

chegada, com um almoço que é servido no quintal da casa, sob uma 

varanda coberta, em cuja extensão final  localiza-se o Terreiro Xangô 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 207

Agodô que, no dia da festividade de São Benedito, encontra-se 

fechado (ver adiante).  

 

                   A derrubada dos mastros ocorre no fim da tarde de 

domingo, momentos antes da passagem da procissão inicial da 

segunda festividade, coordenada pela Irmandade de São Benedito. O 

ponto alto que comunica as duas festividades é o encontro dos santos, 

que acontece no final do dia, quando a segunda festividade realiza 

sua procissão inicial, cujo percurso inclui a sede da Comunidade, 

ocasião em que as duas festividades se encontram e se comunicam 

ritualmente, percorrendo juntas o pequeno espaço que separa as 

sedes das duas festividades. Nessa passagem ritual, juntam-se 

temporal e espacialmente as duas procissões, seguindo em direção à 

capela de São Benedito, pertencente à Irmandade Cultural e 

Recreativa de São Benedito, que já se encontra lotada de fiéis. Ao 

chegarem em frente à capela de São Benedito, efetua-se a levantação 

dos mastros da segunda festividade, em seguida o ritual da meia-lua, 

após o que o santo da Irmandade entra na igreja para o início da 

novena e ladainha, enquanto o santo da Comunidade retorna para o 

seu nicho, sob um festival de fogos, aplausos, cânticos e rezas (Foto 

40). 

                   Enquanto a festividade organizada pela Comunidade 

conta com o apoio da principal paróquia do bairro, e circula apenas 

dentro do bairro, a festividade organizada pela Irmandade do 

Glorioso São Benedito, tem suas atividades ligadas à capela de São 

Benedito, construída pelos fundadores e membros da irmandade, e 

circula entre as igrejas de Santa Luzia (paróquia menor do bairro) e 

São Judas Tadeu (paróquia do bairro da Condor), comunicando os 

bairros do Jurunas, Condor, Cremação e Batista Campos, através de 

três procissões que acontecem em cada domingo do mês de agosto.  

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 208

 

                   A festa de São Sebastião        
 
 
 
 
                   Domingo, 22 de janeiro de 2005.  
 
 
                   Às 9 horas da manhã começa a procissão de São 
Sebastião, evento mais importante da festividade, organizada pelo Ilê 
de Minanagoense Oxossi Pena Verde, localizado à rua Cesário Alvim, 
a uma quadra da paróquia de N. Sª da Conceição, na Cidade Velha. 
Essa festividade acontece todo ano, no mês de janeiro, desde os anos 
60, quando mãe Santa, que fundou a casa, mudou-se de Icoaraci para 
Belém, trazendo a tradição de festejar o santo. No início a procissão 
saía da igreja de S. Judas Tadeu, no bairro da Condor, tendo algumas 
vezes saído também da igreja de S. Miguel, na Cremação. Atualmente 
sai da paróquia de S. Antônio de Lisboa, localizada no bairro de 
Batista Campos (Fotos 41 e 42).  
 
                   Após a missa de Domingo, a procissão sai da parte lateral 
da igreja, atravessando toda a praça Batista Campos (Fotos 43 e 44) 
em direção ao bairro do Jurunas, onde entra pela rua dos Timbiras, 
passando ao lado da igreja de S. Terezinha (principal paróquia do 
bairro; foto 45) e em frente à sede do Rancho Não Posso me Amofiná 
(foto 46), onde pára rapidamente para receber homenagens dos 
presentes. Seguindo em caminhada, a procissão faz três paradas em 
casa de fiéis, onde correm preces e homenagens.  
 
                   A terceira delas ocorre na sede do Terreiro de Xangô 
Agodô, onde o grupo reza uma ladainha seguida de danças rituais. Ao 
sair da casa de Xangô Agodô, a procissão se dirige ao seu destino 
final, o Ilê de Minanagoense Oxossi Pena Verde, onde chega ao meio-
dia, quando o andor é colocado no meio da sala, ao som dos 
atabaques, enquanto os participantes da procissão cantam e dançam 
em homenagem a Rei Sebastião (Fotos 47 e 48).  
 
                   Na casa de Xangô Agodô, pertencente a um filho-de-santo 
de mãe Santa, mãe do atual organizador da procissão, este 
comunicou aos presentes que “esta deve ser a última vez que fizemos 
este percurso [pois] está cada vez mais difícil manter essa tradição, 
então se não der mais pra sair da igreja [Santo Antonio], no próximo 
ano a procissão vai sairá da casa de Agodô”.  
 
 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 209

 
                   Essa fala tem grande importância no contexto analisado, 
expondo algumas tensões e conflitos decorrentes de visões 
diferenciadas dos eventos religiosos e dos lugares aos quais 
pertencem ou devem estar vinculados. A decisão explicitada como um 
desabafo pelo organizador da festa decorre do fato de que o 
tratamento atualmente dado ao santo pela igreja mudou muito desde 
que, há 20 anos atrás, sua mãe solicitou o obteve do padre da 
paróquia permissão para “trazer o santo para a missa de domingo, 
quando a imagem ficava dentro da igreja, ao lado do altar, de onde 
saía em procissão, como deve ser”. Nos últimos anos, tudo piorou, o 
santo já não participa da missa, é colocado em uma sala lateral, e 
ninguém fica sabendo de nada. Então, precisamos encarar o fato de 
qu,e se a igreja não aceita, temos que mudar o percurso da procissão, 
mas não vamos deixar de fazer nossa obrigação”.  
 
                   Num primeiro plano, das relações entre o grupo que 
realiza a festa e a paróquia de onde sai a procissão, aparecem 
claramente os conflitos decorrentes das visões diferenciadas acerca 
do que os participantes consideram ser um rito católico – uma 
procissão – e o que os padres da paróquia pensam sobre o mesmo.  
 
                   Num segundo plano de relações, verificamos que o 
Terreiro de Xangô Agodô se localiza exatamente nos fundos da 
residência da organizadora da primeira festividade de São Benedito 
(da Comunidade dos Timbiras), que define sua festa como 
“totalmente católica”, não tendo qualquer relação com “essas coisas 
de umbanda”, das quais diz que “não gosta”, ao mesmo tempo em 
que alguns participantes dessa festividade acusam o dirigente da 
segunda festividade (a da Irmandade de São Benedito) de ser “pai-de-
santo” e misturar “coisas de igreja com as coisas de terreiro”.  
 
                   Por outro lado, os mesmos críticos reconhecem que a 
outra festa é “maior, mais rica que a nossa”, pois é deles o “São 
Benedito dos ricos”, enquanto “o nosso é o dos pobres (...) porque 
eles lá tem mais conhecimento, mais apoio; já aqui, a gente não tem 
como garantir a festa, então é ele, é São Benedito, quem garante se a 
festa sai ou não”.  
 
                   Nos dois planos analisados misturam-se relações sociais e 
espaciais, formando valores e interferindo nas práticas religiosas e 
culturais presentes no cotidiano do bairro. 
 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 210

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                     CAP. 6 
ENTRE PARENTES, VIZINHOS E AMIGOS 
 redes de sociabilidade e agência jurunense  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
6.1. sociabilidade festiva e práticas cotidianas .................................................  211 
6.2. entre parentes, vizinhos e amigos... os inimigos ........................................  218 
6.3. sociabilidade festiva e agência jurunense ..................................................  234 
6.4. Jurunas: um lugar imaginado? ...................................................................  251 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 211

1. sociabilidade festiva e práticas cotidianas   
 

 

 

                   Neste capítulo buscamos trabalhar as práticas culturais dos participantes 

(produtores culturais) dos eventos festivos mais importantes do bairro, seus espaços de 

circulação no bairro, especialmente nas escolas de samba: Academia de Samba 

Jurunense (Condor), Rancho (Jurunas), Deixa Falar (Cidade Velha). Verificamos a 

existência e permanência de diversas práticas compartilhadas por grupos de amigos, 

homens e/ou mulheres, que participam simultaneamente das atividades de trabalho e 

troca, consumo e lazer produzidas no bairro, colocando em operação redes de 

sociabilidade que envolvem os moradores nos diversos eventos.  

 

                   Essas redes são formadas por parentes, amigos, vizinhos, compadres, 

colegas, chegados, com contatos que variam em constância e intensidade, de acordo 

com os dias da semana e do mês, e com o tipo de evento realizado. Tais eventos podem 

ocorrer nas sedes das escolas, que em muitos casos se localizam nas próprias residências 

dos seus diretores. Nessas ocasiões o espaço da festa inclui parte da casa ou casas 

vizinhas e também se estende ao espaço da rua, criando um espaço intermediário – o 

pedaço – no qual se misturam o público e o privado (Magnani, 1993). 202 

 

                   O bairro popular, de periferia, é um excelente contexto para se perceber a 

relação entre as formas de sociabilidade e a delimitação do espaço urbano (Magnani, 

1993: 5). Nele é possível perceber mais claramente a existência desses pedaços, isto é, 

espaços conhecidos e nominados em um território claramente demarcado e apropriado 

pelos usuários (:6), lugares de passagem e de encontro entre vizinhos, conhecidos ou 

chegados. 203 

                                                 
202 Analisando de perto e de dentro as dinâmicas culturais produzidas na cidade, incluindo formas de 
lazer e práticas religiosas como modos de apropriação do espaço urbano, Magnani (2002) fala da 
experiência da rua não apenas como espaço de circulação, mas como “espaço e suporte de sociabilidade”, 
o que exige considerar “a malha de relações que mantém com a sociedade envolvente” (1993: 1-4).  
203 Para Magnani, o uso da categoria pedaço no contexto do bairro tem como referência a moradia e a 
vizinhança, enquanto no centro tal conotação desaparece; predominam as práticas de lazer e encontro, 
com duas formas de relação (simbólica e espacial) entre os usuários; os freqüentadores não 
necessariamente se conhecem (através de vínculos construídos no bairro) mas se reconhecem como 
portadores dos mesmos símbolos que remetem a gostos, orientações, valores, hábitos de consumo, modos 
de vida semelhantes (1993:  7). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 212

                   No Jurunas, muitas ruas e passagens se destacam como palco de uma forte 

sociabilidade, funcionando como caminhos de procissões, pedaços de grande circulação 

ou mesmo como espaço para ensaios das quadrilhas juninas ou das escolas de samba. 

Assim, as  ruas se transformam, no tempo-espaço da festa, em local de trabalho e ponto 

de encontro, através de uma ampla sociabilidade que liga os sujeitos no cotidiano. 204  

                   Como vimos antes (Capítulo 2), um grande número de atividades de 

trabalho e de lazer dinamizam os diversos espaços do bairro, como a zona portuária, o 

entorno das igrejas, escolas, clubes esportivos, associações comunitárias, as casas de 

festas e as agremiações carnavalescas. Quanto às atividades econômicas propriamente 

ditas, predominam as comerciais, dos grandes aos pequenos comércios e principalmente 

as vendas de alimentos, bebidas e serviços, atividades informais, muitas delas oferecidas 

e/ou realizadas nas próprias residências, com intensa participação do círculo de 

parentes.  

                   Ao trazermos para o contexto das festas os conceitos simelianos de 

sociabilidade 205 e estilo de vida, verificamos que ambos estão presentes nas maioria das 

análises culturais desenvolvidas na atualidade. A categoria estilo de vida, por exemplo, 

está presente tanto nos estudos clássicos de Weber (1979), quanto na análise moderna 

de Bourdieu (1984), sobre modos de vida, práticas sociais como o consumo de bens 

simbólicos por diferentes grupos sociais, ligada às noções de capital social e cultural, 

assim como em outros autores, através das análises de redes de sociabilidade, práticas 

cotidianas de encontro, lazer e consumo entre membros de diversas associações ou 

grupos de amigos, vizinhos, etc... 206 

                                                 
204 Como um “lugar de encontro, troca entre diferentes, multiplicidade de usuários (...) a rua resgata a 
experiência da diversidade (...) como espaço destinado ao fluxo, às vezes (...) vira trajeto devoto em dia 
de procissão, local de protesto em dia de passeata, local de fruição em dia de festa” (Magnani, 1993: 2-3). 
205 O conceito de sociabilidade, tal como usado na Antropologia, seguiu um percurso inverso ao de outros 
conceitos centrais no quadro teórico da disciplina. Originado no quadro da sociologia urbana moderna (de 
Simmel à escola de Chicago), migrou para a antropologia simbólica (anos 60) e para a antropologia das 
sociedades tribais (anos 90). Assim, enquanto nos estudos urbanos a antropologia acabou se apropriando 
dos conceitos que foram criados ou  aplicados nos grupos chamados primitivos, no caso da sociabilidade 
aconteceu o contrário; hoje os antropólogos estão trazendo (se apropriando do) o conceito de 
sociabilidade pra estudar sociedades tribais; então um conceito que seria mais da sociologia é trazido para 
dentro da antropologia, inclusive para dentro do campo das sociedades tribais. Nesses estudos há um 
grande destaque à questão do gênero recortando as formas de sociabilidade na vida cotidiana. Nas 
análises de Strathern (1998) na Melanésia e de McCallum (1998) entre os Kaxinauá, a ênfase é na 
sociabilidade como um espaço mais feminino, da reprodução e do alimento, enquanto o espaço masculino 
seria mais da produção, da troca, da predação. Na análise de Fausto sobre a guerra entre os Parakanã 
(2001), a ênfase se inverte, com destaque para as esferas masculinas de sociabilidade. 
206 Segundo Setton (2000-1: 48-57), Simmel e Bourdieu convergem na análise do consumo como uma 
forma de sociabilidade: a partir de preferências e práticas sociais os sujeitos identificam-se e agrupam-se, 
tecendo redes de sociabilidade, estabelecendo formas de integração constituídas por laços de consumo 
simbólico.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 213

                   Práticas de consumo produzem estilos de vida próprios e interferem na 

produção das identidades sócio-culturais. Especialmente no caso das práticas ligadas ao 

consumo das festas populares no Jurunas, inseridas em redes sociais que estão baseadas 

na localidade do bairro, podem produzir / reproduzir formas novas e antigas de 

sociabilidade, envolvendo num mesmo processo a festa e a violência, integrações e 

conflitos, interações e rupturas, espaços públicos e privados. Práticas de sociabilidade 

aproximam e afastam, integram e produzem conflitos, fraturas entre coletividades ou 

grupos em interação. Vivências comunitárias tendem a espacializar-se, a incluir ou 

excluir pessoas, enquanto sentimentos de pertencimento projetam-se sobre 

determinados espaços, determinados grupos e pessoas, produzindo uma idéia de 

comunidade como um “conjunto de representações coletivas e sentimentos de pertença, 

constituídos por relação a um conjunto de práticas e interações sociais” (Chaves, 

2000: 901). 

 

                   Entre as formas de sociabilidade predominantes em bairros populares como 

o Jurunas, destacam-se as presentes nas festas populares (religiosas, carnavalescas, 

juninas) e em outras formas de lazer e consumo (práticas esportivas como os 

campeonatos de futebol suburbano, freqüência a bares e a festas de aparelhagem). 

Através das festas, há uma circulação de pessoas no bairro, entre diversos bairros, entre 

a capital e as cidades mais próximas, através dos portos. Essas pessoas vêm e vão 

principalmente por motivos de trabalho, passeio, estudo, em visita a parentes ou para 

tratamento de saúde; mas também vêm e vão para participar das festas religiosas ou 

ainda para trabalhar e/ou desfilar no carnaval. Muitas delas costumam circular pelos 

diversos espaços e eventos do bairro, daí porque encontramos as mesmas pessoas nas 

procissões católicas oficiais e particulares; nestas e nas procissões nem tão católicas 

como as outras (conforme vimos no capítulo anterior); nestas e nos eventos 

carnavalescos (especialmente os mais velhos), nestes e nos eventos juninos 

(especialmente os mais jovens). 

 

                   Há uma ampla sociabilidade ligando os sujeitos no cotidiano. Nesses 

eventos, misturam-se diversas formas de lazer e interação, de modo que conversar nas 

portas, pátios e calçadas, instalar mesas, cadeiras e aparelhos de televisão nos pátios das 

casas para assistir a jogos de futebol ou para jogos interativos, preparar refeições, 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 214

passear e brincar, comer ou jogar no meio da rua, são práticas comuns, que misturam 

novas e antigas formas de sociabilidade.  

                   Os que participam dos eventos festivos e demais atividades compartilham 

muitas coisas: um território (vizinhos), um trabalho, às vezes definido como profissão 

(tarefas voltadas à organização, divulgação e execução das festas; fabricação de 

fantasias, alegorias e outros bens materiais ou simbólicos necessários à execução do 

desfile carnavalesco). Em muitos casos compartilham relações familiares e de 

parentesco, formas de lazer e consumo, além de sentimentos, valores e práticas em 

comum. 

                   Como o bairro tem um número grande de atividades, festas e procissões, 

muitos participam desses eventos, e mesmo os que não saem no carnaval ou que não 

acompanham as procissões nesse dia colocam o som alto, ficam pelas portas 

conversando, bebendo ou ainda circulando entre os diversos grupos que se formam nas 

ruas próximas aos eventos.  

                   É freqüentando esses círculos que muitas pessoas se conhecem, tornam-se 

amigos e chegados; é quando jovens ou adultos namoram, casam, se juntam e vão 

morar, na maioria dos casos, ali mesmo, nos fundos das casas dos pais ou na vizinhança 

próxima, de modo que permanecem em contato com suas famílias de origem, muitas 

vezes compartilhando tanto os afazeres domésticos e os cuidados com os filhos/netos, 

quanto formas de trabalho e renda, especialmente serviços e vendas.    

                   A adesão às rodas de bebida faz parte de uma sociabilidade local aceita e 

praticada pelos maioria dos moradores, especialmente nos fins de semana, quando  

parentes, vizinhos e amigos se reúnem nos pátios das casas ou no meio da rua, 

produzindo uma forte convivialidade entre os presentes. Uma tradição comum aos 

participantes desses eventos é o clube da cerveja, reunião realizada na porta da casa, 

que começa pela manhã e prossegue até a tarde, que algumas vezes inclui e outras vezes 

até substitui o almoço de  domingo, acabando apenas no final da tarde ou início da 

noite.  

                   É também comum a reunião dos moradores da casa no palanque, espécie de 

varanda construída nos altos da casa, muito valorizada por permitir uma visão perfeita 

do movimento da rua, ao mesmo tempo em que permite um certo isolamento, 

garantindo a intimidade da família tanto em relação aos vizinhos como com relação aos 

estranhos que circulam na rua, temidos porque podem ser assaltantes perigosos. 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 215

                   É uma prática comum as pessoas se reunirem, no período do carnaval, em 

torno de uma mesa de bar com a idéia de fundar uma escola ou bloco carnavalesco. 

Espaços de sociabilidade se formam no entorno das escolas de samba, especialmente o 

Rancho, nos sábados e domingos, quando o Bar dos Compositores fica lotado de 

freqüentadores que vêm para beber, dançar, conversar ou assistir aos jogos de futebol 

dos seus clubes preferidos (Clube do Remo ou Paysandu) em um telão que transmite 

jogos por canal fechado, sendo cobrado ingresso individual para os torcedores (Ver 

Capítulo 3, fotos 14 e 15). 

 

                   Assim ocorre no entorno das paróquias de Santa Terezinha e Santa Luzia, 

que realizam muitas atividades semanais e mensais, além das festas anuais de seus 

oragos, com duas semanas de muitas atividades (missa, procissão, festa e arraial 

ocupando parte da rua). O mesmo ocorre no entorno da capela de São Benedito, no final 

da rua dos Timbiras. No dia de Santo Expedito, por exemplo, além dos que participam 

das atividades dentro da capela de São Benedito, concentra-se grande quantidade de 

pessoas ao redor da capela e em toda a extensão da quadra.  

 

                   São moradores ou visitantes do bairro ou de outros bairros, participantes ou 

simples observadores, são devotos comprando os objetos do santo em uma barraca ao 

lado da capela. Há sempre pessoas conversando, se relacionando com outra ou apenas 

passeando, outros bebendo nos bares, ouvindo música, sentados à porta das casas, 

observando o movimento e cumprimentando os transeuntes, quase todos conhecidos.  

                   Assim também acontece no trecho final da rua dos Caripunas nas tardes-

noites de domingo, quando os moradores utilizam coletivamente o grande espaço 

disponível e ainda não urbanizado em frente às residências para jogar, conversar, 

preparar refeições (churrasco de carne ou peixe) no meio da rua. 

  

                  Entre os inúmeros registros de uma forte sociabilidade no bairro aparecem 

diversas formas de participação comunitária de grupos e movimentos sociais, entre as 

quais destacamos um grande número de associações locais, algumas das quais tiveram 

um papel fundamental em processos de organização para ocupação ou manutenção de 

terrenos em áreas pertencentes a terceiros, desde os anos 60, incluindo grande parte do 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 216

bairro da Condor, como a área do Vietnã (hoje Allan Kardec), o setor Laranjeiras e o 

setor da Radional. 207  

 

                   É importante destacar as atividades das escolas de samba nessas redes e 

circuitos de sociabilidade, pois estas funcionam também como espaços de trabalho e 

lazer, sociabilidade e associativismo. Nelas se desenvolvem diversas atividades durante 

todo o ano, incluindo homens, mulheres, crianças e idosos em uma mesma rede de 

sociabilidade local.  

                   Dentre elas o Rancho desenvolve o maior número de atividades, com um 

extenso cronograma que inclui festas comemorativas (aniversário da escola, Páscoa, 

festas em homenagem ou premiação) e de preparação dos eventos mais importantes na 

vida da escola (o desfile carnavalesco e, em menor destaque, as competições na quadra 

junina); atividades comunitárias (serviços de atendimento à população carente do bairro, 

clubes de mães, grupos de terceira idade); reuniões semanais e mensais (cafés da 

manhã, almoços e jantares; rodas-de-samba e pagode), além de outros eventos, próprios 

ou de associações vizinhas (igrejas, escolas, associações comunitárias).  

                   Outras escolas (Academia, Deixa Falar, Coração Jurunense) também 

organizam, além das atividades carnavalescas e das quadrilhas juninas, festas, reuniões, 

debates e ações comunitárias locais, que incluem e envolvem os moradores de várias 

ruas localizadas no entorno das escolas (Fotos 49, 50, 51 e 52). 

 

                   Relações de parentesco, vizinhança e amizade atravessam toda a estrutura 

das agremiações carnavalescas, cruzando-se entre si, sobrepondo-se, de modo que em 

muitos casos as mesmas pessoas, com múltiplas relações entre si, desempenham 

diversas tarefas em diferentes modalidades de eventos festivos ao longo do ano.  

 

                   As escolas de samba funcionam como espaços de construção de identidades, 

vinculadas ao lugar mas também falando de uma territorialidade específica, a do samba 

(sambistas, festeiros). Rancho, Academia Jurunense e Deixa Falar, entre outras, 

produzem estratégias de manutenção de identidades próprias, diferenciadas entre si, mas 

sempre medidas e avaliadas a partir da escola maior (o Rancho).  

 

                                                 
207 Como expressão da força desses movimentos, destacam-se, entre os centros comunitários com maior 
número de votantes: Allan Kardec (5 mil), Laranjeiras, Cobajur e Radional II (2 mil votantes cada um).  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 217

                   Desenvolvendo múltiplas funções, misturando atividades lúdicas com ações 

sociais e políticas, as escolas ultrapassam a visão de que os participantes das 

associações carnavalescas “pouco se organizam para reclamar ou reivindicar [mas] se 

organizam para brincar” (DaMatta, 1997: 69), ao mesmo tempo em que espaços que 

seriam destinados a atividades propriamente comunitárias, de conteúdo político, são 

também usados para reuniões carnavalescas. 208  

 

                   Em síntese, as diferentes mas de certo modo padronizadas maneiras de fazer 

as festas podem ser pensadas da perspectiva de uma prática cultural (De Certeau, 1994) 

compartilhada por grupo de moradores do bairro, geralmente parentes, vizinhos e 

amigos. Podemos então pensar o bairro do Jurunas como um bairro de parentes, 

vizinhos 209 e amigos? É difícil deixar de vincular essas redes de relações às práticas de 

sociabilidade festiva presentes no bairro durante todo o ano. No espaço das festas, 

percebemos a existência de diversos círculos de relações, concêntricos, horizontais ou 

verticais, onde se sobrepõem as esferas pública e privada, os espaços da casa e da rua, 

onde se misturam relações de parentesco, amizade e vizinhança, envolvendo os 

participantes de um evento festivo, tornando difícil separar as formas de sociabilidade 

festiva dos conteúdos das relações presentes nessas redes de sociabilidade.  

 

                                                 
208 Em 2005 assistimos a um encontro entre remanescentes da Academia de Samba Jurunense e 
participantes do Centro Comunitário Allan Kardec para tratar da reestruturação da escola, o que exigia a 
contribuição, em trabalho e apoio financeiro, quando necessário, de cada um dos participantes. Algumas 
falas relacionando a festa à alegria e à ação comunitária serão referida adiante. 
209 Holstein (1998) analisou o modo como vizinhos de um bairro social conformaram seu estilo de vida, 
de modo que “a idéia de pertencer ao bairro parece estar delimitada pela identidade de vizinho, não 
implica só em estar instalado, morar ou habitar, viver em um lugar mas principalmente um modo de 
relação com o outro” (:141). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 218

2. entre parentes, vizinhos e amigos... os inimigos  
 

 
 
“O poder de um homem consiste nos meios de que dispõe 
para obter qualquer visível bom futuro. O poder natural é 
a eminência das faculdades do corpo ou do espírito: 
força, beleza, prudência, capacidade, eloqüência, 
liberalidade ou nobreza. Os poderes instrumentais são os 
que se adquirem mediante os anteriores ou por acaso, e 
constituem os meios e instrumentos para adquirir mais: 
riqueza, reputação,  amigos... (Hobbes, 1979: 53).  
 
“O volume do capital social que um agente individual 
possui depende da extensão da rede de relações que ele 
pode efetivamente mobilizar e do volume do capital 
(econômico, cultural ou simbólico) que é posse exclusiva 
de cada um daqueles a quem está ligado” (Bourdieu, 
1999: 67). 
 
“Na natureza do homem encontramos três causas 
principais de discórdia: competição, desconfiança, glória 
(luta por reputação, uma palavra, um sorriso, uma 
diferença de opinião e qualquer outro sinal de desprezo, 
dirigido a uma pessoa, a seus parentes, seus amigos, sua 
nação, sua profissão ou seu nome)” (Hobbes, 1979: 75). 
 
“Um problema político por excelência é separar os 
amigos dos inimigos” (Alain Caillé, 2002). 
 
“O inimigo vem de dentro, às vezes é o próprio irmão” 
(EB). 

 

 

 

                   O Jurunas é o bairro do encontro. É nas festas e reuniões que todos se 

encontram: parentes, vizinhos, amigos, conhecidos e chegados. É no bairro que se 

constrói e se potencializa (Dias Jr. e Schall, 2000) o capital social (Bourdieu, 1999) 

desejado por todos, dentro das redes de relações estabelecidas no bairro e/ou fora dele. 
210 Muitos dos participantes dessas redes são, ao mesmo tempo, parentes e vizinhos, 

vizinhos e conterrâneos, vizinhos e colegas de trabalho. Parentes, vizinhos, amigos e 

também membros de uma mesma associação comunitária (Academia Jurunense). 

                                                 
210 É necessário esclarecer aqui que não foi nosso objetivo tentar quantificar o capital social dos sujeitos 
ou grupos no bairro, incluindo a rede efetiva de relações. Os formulários aplicados no bairro fornecem 
alguns dados que podem ser quantificados, mas contêm principalmente dados qualitativos. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 219

Parentes, vizinhos, amigos e membros de uma associação carnavalesca e também de 

uma associação religiosa (Deixa Falar). Parentes, vizinhos, amigos e membros de uma 

associação carnavalesca e também membros ativos de um mesmo partido político 

(Coração Jurunense).  

 

                   Redes de parentesco e vizinhança, em função da maior proximidade espacial 

e social, têm um grande peso nessas atividades, sobrepondo-se a outras. Reforçando os 

laços entre familiares diretos, parentes mais afastados, amigos, vizinhos, colegas de 

trabalho, membros de associações; essas redes se estabelecem em contextos espaciais 

próximos: nas ruas e passagens onde moram, no ciclo de vizinhança, no bairro e além 

do bairro (Firmino da Costa, 1999). 211  

 

                   No Jurunas, quando as pessoas falam sobre as atividades relacionadas às 

festas, sempre referem à participação e ajuda de parentes, vizinhos e amigos, através de 

contribuições, doações e trocas entre membros das mesmas e/ou diferentes associações. 

Como nas atividades carnavalescas, onde a tendência crescente é o pagamento de todos 

os serviços, torna-se cada vez mais imperioso pagar pela festa: pela decoração do salão 

e do andor do santo, pela compra de foguetes, flores e balões, comidas e bebidas, pela 

propaganda impressa, visual e sonora feita para anunciar a festa em diversas ruas do 

bairro e nos bairros vizinhos, pela aparelhagem que comanda a festa profana, pelos 

músicos que tocam na procissão.  

                   Mas nem tudo é pago. Diferente das atividades carnavalescas, muitos 

devotos trabalham por obrigação e pagam ao santo essa obrigação com trabalho não 

remunerado ou mesmo com uma pequena contribuição em espécie, ajudando a diminuir 

em grande parte as despesas da festa.  

                   Ao mesmo tempo, parte do material utilizado circula em outras festas, como 

o mastro, 212 as flores artificiais e os foguetes não utilizados, que são doados, ou melhor, 

entregues como presentes em uma troca diferida entre produtores de festas no bairro.  

 

                                                 
211 “A multiplicidade das redes locais [leva à sobreposição] das diversas dimensões relacionais. A 
densidade e multiplicidade traduzem o fato de que em muitos casos as redes estabelecidas em contextos 
externos se conectam com redes locais (...) mecanismos de reconhecimentos levam vizinhos e parentes a 
conseguir empregos nos mesmos lugares, assim como a muitas pertenças comuns e freqüentações 
conjuntas (...) Interesses partilhados geram solidariedades e conflitualidades, assim como códigos 
simbólicos, igualmente partilhados, são geradores de práticas culturais....” (: 313-316). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 220

                   Então, diante de toda a dificuldade que é fazer uma festa de obrigação ao 

santo, D. Venina, organizadora de uma das festividades de São Benedito, diz que  
 

 
“é o santo que faz a festa, ele é que vai dizer se vai dar ou não pra 
fazer a festa, nós só organizamos. Sempre dá, porque quando se 
aproxima a data as pessoas chegam, cada um dá alguma coisa e a 
gente faz a festa, mesmo com muita dificuldade”.  

 

 

Para fazer uma festa é necessário ter o apoio de redes de interconhecimento que quanto 

mais extensas (quanto ao número de participantes) e mais intensas (em termos da 

natureza e conteúdo dos vínculos), permitirão garantir, junto com o poder do santo, o 

poder de seu organizador para mobilizar um grande número de pessoas e recursos, 

incluindo o apoio de agências particulares ou oficiais. Nesse sentido, as redes de 

interconhecimento dos organizadores de uma festa podem ser decisivas para o prestígio 

que esta obtém entre seus participantes pois ter amigos é ter conhecimento e um 

conhecimento anterior leva a novos conhecimentos, velhos amigos ajudam a fazer 

novos amigos, o que dará maior capital social e simbólico aos produtores de uma festa.  

 

                   É o que dizem, por exemplo, do principal dirigente da Irmandade de São 

Benedito, atualmente a maior festa particular do bairro, que tem muito conhecimento, 

tem parentes importantes que o apóiam e amigos poderosos, no governo e na prefeitura, 

assim como em diversas paróquias da cidade, o que faz com que a sua festa seja bem 

mais organizada e mais freqüentada que outras.  A posse de uma capela pela Irmandade 

garante a essa festividade um prestígio crescente, 213 atribuído em grande parte à rede de 

relações de que dispõe seu principal dirigente, de modo que, de acordo com uma das 

mais antigas participantes da Irmandade, 

 
“Todo mundo pensa que o Manel é rico. O Manel não é rico, o Manel 
é pobre que nem nós, o que ele tem é conhecimento, tem muitos 
amigos” (Martinha, 91 anos). 

 

                                                                                                                                               
212 O mastro de São Benedito da festa da Comunidade circula por várias outras festas durante o ano, até 
que, no ano seguinte, é doado a  São João e queimado em fogueira na noite do santo.  
213 A capela foi construída, segundo o dirigente da Irmandade, com a participação direta de parentes e 
amigos,  além da ajuda de moradores e devotos. Moradores e devotos que costumam freqüentar as duas 
festividades de São Benedito, distinguem-nas jocosamente como as festas de “São Benedito dos pobres” 
(a festa da Comunidade) e “São Benedito do ricos” (a festa da Irmandade). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 221

 
                   Portanto, o investimento em relações pessoais pode aumentar o capital 

social e simbólico de pessoas ou grupos. E uma das maneiras de alguém ser bem-

sucedido nesse investimento é saber jogar o jogo da sociabilidade, isto é, saber 

relacionar-se com as pessoas certas, de modo a estabelecer redes de relações que podem 

atravessar diversas instâncias e instituições e estabelecer alianças, mesmo que 

temporárias, de acordo com os interesses precípuos. Mas pode também levar, pelo 

excesso de proximidade, a conflitos crescentes, gerando profundas inimizades, causadas 

por diversos motivos.  

 

                   Durante a pesquisa, ouvimos muitas histórias envolvendo conflitos e 

acusações entre parentes, vizinhos e amigos, mas ouvimos principalmente histórias de 

mágoas, muitas delas recíprocas. A partir daqui vamos falar de alguns desses conflitos 

presentes nas redes de sociabilidade local, especialmente nos espaços das festas 

populares (carnavais, procissões) realizadas no bairro. Iremos trabalhar as relações de 

solidariedade e/ou conflito entre os produtores culturais e freqüentadores/adeptos das 

agremiações carnavalescas, através de múltiplas adesões e circulação pelos diferentes 

espaços das escolas de samba (Rancho, Academia de Samba Jurunense, Deixa Falar). 

 

                   A análise das redes sociais pode fornecer subsídios que permitam esclarecer 

padrões de sociabilidade, incluindo as formas conflitivas. Para analisar sociabilidades e 

conflitos em nível local, não podemos esquecer a formulação clássica de John Barnes 

(1987 [1969]) sobre rede social como “um conjunto de relações interpessoais concretas 

que vinculam indivíduos a outros indivíduos a partir de laços de parentesco, amizade e 

reciprocidade” (:167,184). Barnes refere, ao lado das formas e processos políticos 

institucionais mais amplos, alguns processos similares que ocorrem paralelamente, 

através de  
 
 

“alianças, desafio e compromisso, testes de força e distribuição de 
recompensas [que] operam dentro da região, do distrito, da aldeia, 
bem como dentro de clãs, companhias, igrejas e outros grupos não 
territoriais [envolvendo] processos políticos de nível mais baixo ou de 
nível local [que] ocorrem dentro de instituições que preenchem muitas 
funções que não são políticas [sendo portanto] processos de tipo trans-
institucional” (:159-160).  

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 222

                  Boisevain (1987) analisa alguns conflitos que são resolvidos através do 

acionamento de uma rede de “amigos de amigos”, quando são feitas alianças 

temporárias entre pessoas para resolver conflitos existentes. Essa rede, que pode incluir 

“parentes, amigos e colegas de trabalho”, é acionada através de “visitas, trocas, 

fofocas e manipulações” (:197-8), produzindo rivais e aliados, solidariedades e 

oposições nas relações cotidianas dos moradores de uma cidade ou bairro. Como 

demonstra o autor, indivíduos com interesses próprios, lutando por poder e prestígio, 

estão sempre tentando manipular redes de relações para atingir seus objetivos (:201), o 

que confere aos sujeitos sociais um papel ativo nos processos sociais produzidos no 

cotidiano.  

                   Nesse processo, fazer amigos e evitar inimigos, saber distinguir claramente 

entre amigos e inimigos, entre lealdades e rivalidades e, melhor ainda, saber conviver 

com os adversários, evitando transformá-los em inimigos ou, mais difícil ainda, 

transformar os inimigos em adeptos através de ações que envolvem aproximações sutis, 

conversas, promessas de apoio futuro, são questões  políticas por excelência, como 

afirmou Caillé. 214 

                   Verificamos que existem duas éticas ou duas lógicas correndo ao mesmo 

tempo: uma ética da amizade, do apoio, da lealdade, que se aproxima bastante do 

holismo estudado por Dumont (1992), e uma ética individualista (não se faz mais nada 

por amizade, só por dinheiro). Em tese opostas e inconciliáveis, na prática às vezes se 

opõem, às vezes se misturam e se sobrepõem, misturando formas modernas e 

tradicionais de fazer a festa. Sentimentos de amizade e lealdade são vistos por todos 

como muito importantes, mas se chocam com a forma atual e cada vez mais aceita e 

exigida de remunerar os que participam da fabricação do carnaval “é um trabalho como 

outro qualquer e deve ser pago [pois] as escolas recebem subvenção da prefeitura para 

colocar a escola na rua”. 

                Um exemplo pode mostrar o desdobramento dessas duas lógicas: Ronivaldo, 
215 antigo diretor da Deixa Falar, trocou a escola por outra localizada em outro bairro e 

propôs, para levar com ele o desenhista da escola, morador do bairro, melhor 

remuneração, desde que este não trabalhasse para nenhuma outra escola nesse ano. 

Argumentou, para convencê-lo a trocar o trabalho antigo, feito na base da amizade, pelo 

                                                 
214 Ao propor uma releitura do conceito maussiano de reciprocidade, Caillé (2002) traz uma nova 
perspectiva metodológica que faz convergir os campos da ciência política, sociologia e antropologia. A 
questão das relações pessoais de amizade e inimizade pode ser pensada dessa perspectiva. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 223

novo (pagamento em dinheiro) que “pra dinheiro não tem amigo, não tem família, não 

tem irmão, não tem mulher”.  

                   Contrapondo-se a esse discurso baseado na lógica de mercado, o presidente 

da escola argumentou que:  

 
“você pode cobrar o seu trabalho, sim, mas se a relação é só de 
trabalho e dinheiro, aí você não pode chegar na minha casa, ter toda 
essa intimidade que eles têm comigo, na minha casa... porque no 
Rancho é profissional, é barracão-casa deles, não pode chegar em 
qualquer casa como a do L.L. [principal patrocinador do Rancho] e 
bater na porta... Se a relação é por dinheiro, você não passa o ano todo 
procurando aquela pessoa por amizade”. 

 

Diante da necessidade de procurar outra pessoa para fazer os desenhos, o presidente da 

escola lembrou-se de Kid, exímio desenhista da escola Xodó da Nega, que este ano não 

estava desenhando para a sua escola e assim muito provavelmente estaria disponível 

para o trabalho. Convocado então pela Deixa Falar para desenhar os protótipos das 

fantasias de carnaval em substituição ao desenhista anterior, que trocou a ética da 

amizade (muito anos de convivência, como vizinho, amigo e membro da escola) pela 

ética do dinheiro (remuneração mais vantajosa em outra escola de samba, localizada em 

outro bairro, prometida, mas não garantida, pois nada é certo no mundo do carnaval), 

Kid recusou a oferta em nome da lealdade que tem pela sua escola do coração. Apesar 

da recusa, sua fala foi considerada, na avaliação dos seus interlocutores, como um 

exemplo de lealdade que deveria ser seguido:   

 
“Eu gostaria muito de desenhar pra Deixa Falar, por que eu não vou 
desenhar lá na Xodó, disseram pra mim que eu posso desenhar mas se 
eu quiser desenhar eu não vou receber nada, tem que ser de graça 
porque tem outra pessoa de fora pra desenhar, porque esse ano o 
enredo foi trazido de fora por uma pessoa... mas eu não posso 
desenhar pro senhor que é um concorrente da escola porque eu gosto 
muito da minha escola e não vou contra ela, porque no ano que vem 
essa pessoa pode não estar lá e aí eu volto a desenhar pra escola”.  

 

Como esse há muitos exemplos de artistas que aceitam trabalhar de graça para a sua 

escola do coração, mas exigem pagamento quando participam de outras escolas. 

Exemplos de artistas, músicos, bateristas que surgiram e cresceram em uma escola e 

foram depois seduzidos por uma escola rival são também recorrentes.  

                                                                                                                                               
215 Neste item mudamos alguns nomes ou usamos apenas as iniciais para identificar os entrevistados. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 224

                   Há especialmente, por parte das escolas pequenas, queixas em relação ao 

Rancho, que costumava atrair seus componentes, depois que estes tinham aprendido o 

ofício “aqui mesmo, entre nós”. Foi o caso de Joãozinho, cavaquinista, “criado na 

escola”, até que um dia “abriram o olho pra ele e levaram ele pra tocar em outro lugar 

ganhando e ele foi, e agora, se a gente quiser, tem que ir atrás dele; então antes ele 

sempre esteve aqui, sempre tocou para nós e agora tem que ir atrás”. Foi também o 

caso de Batistinha, mestre-de-bateria que teria sido feito na Academia de Samba 

Jurunense e depois ficou no Rancho, abandonando sua escola de origem.   

 

                   Há também casos de artistas que, não tendo sido devidamente valorizados 

em sua escola de origem, foram chamados por outra escola, onde se destacaram e, logo 

depois, convocados a retornar para ocupar um lugar de destaque. Foi o caso de 

Leonardo, porta-estandarte que, muito jovem, não tinha espaço no Rancho e dançou em 

outras escolas do bairro até retornar ao Rancho para ser o titular da posição. 

 

                   De fato, a circulação de compositores, músicos e outros componentes 

importantes na organização e execução do desfile carnavalesco é constante, com idas e 

vindas, saídas e retornos, motivados por diversas razões, preferências ou interesses, 

estando entre os mais citados o pagamento, em espécie, pelo trabalho, pois “hoje todos 

somos profissionais  [e]  saio na escola que me paga o valor mais justo, que eu 

mereço”.  

                   O valor justo, o pagamento merecido, também varia muito de acordo com a 

natureza dos laços existentes entre os artistas e os dirigentes das escola. Depende, entre 

outras coisas, da maior proximidade ou distância social entre os sujeitos envolvidos. 

  

                  Enfim, verificamos a presença constante e às vezes simultânea das duas 

éticas ou lógicas: a das relações pessoais, de proximidade advinda da vizinhança no 

bairro, freqüência aos mesmos espaços de lazer e convivência ou co-participação em 

grupos de amigos. Ao mesmo tempo, no espaço do carnaval, evento de grandes 

proporções na vida da cidade (que recebe subvenção da Prefeitura Municipal e tende a 

seguir tanto os padrões estéticos e artísticos, como também organizacionais e 

executivos, do modelo carioca), predomina, sempre que possível, a lógica do dinheiro, 

da remuneração em espécie pelo trabalho feito. Então um dos motivos de conflitos 

permanentes é a presença contraditória e ambígua dessas duas lógicas.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 225

                   Assim, a lógica da amizade, baseada nas relações pessoais, convive com um 

sistema mais individualista, mais moderno, que está sendo cada vez mais implantado, de 

modo que as pessoas que participam de atividades do carnaval dizem que são 

profissionais e que têm que ser pagos. 216 A convivência, mesmo que conflituosa, entre 

essas duas lógicas poderia explicar em parte o conflito às vezes aberto e às vezes 

latente, entre as duas escolas do bairro da Condor 217 (ver quadros às páginas 219 a 

223).  

                   Pari passu com essas duas éticas ou lógicas temos, dentro do modelo das 

festas, dois padrões: a festa como lazer e a festa como empreendimento econômico. 218 

Muitas pessoas que participam da organização e produção das diversas atividades 

festivas vêem o seu trabalho como sendo, até certo ponto, um empreendimento 

econômico. Além desses, há também aqueles que abrem pontos de venda de comidas e 

bebidas próximos ou voltados especificamente para esses eventos. Há também os que 

trabalham com pequenas ou grandes aparelhagens eletrônicas, vulgarmente chamadas 

aparelho ou P.A., os que trabalham fazendo a divulgação das festas pelas ruas e 

travessas do bairro, assim como nos bairros vizinhos, em carro-som ou mesmo em 

bicicletas; há ainda os que trabalham fazendo faixas, cartazes,  folders de propaganda, 

ou que possuem pequenos estúdios de gravação de Cds, DVDs, onde gravam os hits das 

aparelhagens mais famosas, assim como os sambas-enredos das escolas de samba. 

                   Tanto durante o carnaval quanto durante as festas juninas e mesmo nas 

festas religiosas há uma quantidade enorme de pessoas (costureiras, bordadeiras) que 

fazem as roupas, as fantasias, e que ficam completamente envolvidas nessas atividades, 

mas atualmente todas são pagas, mesmo que a remuneração seja muito baixa.  

  

                  De fato, as pessoas que fazem o carnaval sem receber são justamente aquelas 

que ocupam cargos de direção das escolas, sendo uma questão moral para elas “tirar do 

próprio bolso para ajudar a escola”. Ainda assim, há muitas críticas no sentido de que 

                                                 
216 De fato, há um grupo de especialistas (carnavalescos, músicos e compositores que puxam a escola na 
avenida, ferreiros, marceneiros, decoradores, costureiros responsáveis pelos destaques) que consegue 
melhor remuneração, enquanto a maioria dos trabalhadores do carnaval (operários de carros, alegorias e 
fantasia, empurradores dos carros na avenida) recebem cerca de R$ 30,00 a R$ 60,00 por semana. Mas 
todos trabalham apenas de um a dois meses, que é o tempo médio de execução do desfile carnavalesco. 
217 Há alguns anos uma das escolas rivais realiza, durante uma semana, na quadra junina, o fechamento de 
parte da rua onde ambas se localizam, obtendo licença da PMB através das relações pessoais que seus 
diretores mantêm com o partido político no poder,  impedindo a livre circulação das pessoas nesse 
espaço.  
218 Sobre esse assunto, ver a análise de Maurício Costa ( 2004)  sobre as festas de brega em Belém. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 226

alguns presidentes e diretores se apropriam de parte da receita anual das escolas, daí 

porque muitos tentam mas poucos conseguem ocupar cargos máximos na direção das 

escolas.  

                   A posse dos cargos de direção, mesmo que garantida através de eleições 

(cuja lisura pode ser questionada através de acusações públicas ou veladas), pode não 

durar o tempo de um mandato, que pode ser de um a três anos), podendo ocorrer 

deposições seguidas de substituições e até mesmo expulsões. Nesses momentos os 

conflitos podem atingir um nível muito alto, algumas vezes levando a acusações  

verbais e lutas corporais. A história das eleições no Rancho está repleta desses 

episódios, com presença da polícia e oficiais de justiça para fazer cumprir cassações 

e/ou expulsões de membros que até esse momento ocupavam cargos importantes na 

direção da escola. Diretorias eleitas por dois ou três anos foram sucessivamente 

depostas após um ano de mandato, geralmente após um resultado desastroso no desfile 

carnavalesco.  

                   Muitos conflitos dentro do Rancho envolvem lutas por espaço, prestígio e 

poder. Falando sobre alguns desses conflitos ocorridos na escola no tempo em que foi 

presidente, Manoel Augusto destacou o valor identitário da escola como fonte de 

prestígio para seus integrantes, pois “a escola tem uma identidade muito grande, então 

o poder da escola é muito grande, então as pessoas querem poder, espaço...”.  

                   Entre as fontes de obtenção de qualquer tipo de poder na escola estão a 

legitimidade de pertencimento, que nos bons tempos era dada tanto pela participação 

nas atividades (incluindo a freqüência à sede e alguma contribuição em espécie) quanto 

pelo envolvimento com a escola, de modo que ser um membro-fundador, que contribui 

todo ano para o desfile da escola, ou um contribuinte-ativo, mesmo não sendo fundador, 

era uma garantia de um certo prestígio interpares, assegurando também a inserção em 

uma rede de relações que ainda hoje tem um peso muito grande na vida dos ranchistas.  

                   Nos tempos atuais, após muitos conflitos que levaram ao afastamento 

sucessivo de ranchistas históricos e o surgimento de novos colaboradores, muitos dos 

quais “não são do nosso meio”, isto é, não vivem no bairro e/ou não fazem parte do 

“mundo do samba”, bastante conhecido por todos os que freqüentam o meio 

carnavalesco, sobressai, na maioria das conversas, uma história de mágoas e dissabores, 

de alegrias sempre temperadas por críticas e avaliações depreciativas sobre o trabalho 

realizado, de tristezas provocadas por acusações, desavenças e conflitos diretos entre 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 227

grupos estabelecidos, quando se contrapõem diversas lealdades e interesses imediatos 

envolvendo remanescentes ou novos ranchistas.  

 

                   Essas histórias de mágoas incluem casos de ranchistas de tradição, alguns 

deles ex-presidentes e/ou ex-diretores, que “deram o sangue pela escola” e depois, por 

qualquer motivo, sofreram acusações e quase perderam, junto com os cargos que 

ocupavam, os (verdadeiros) amigos, o respeito e a dignidade. Incluem também 

conflitos entre antigos e  jovens ranchistas que, por problemas pessoais ou por lealdade 

às partes envolvidas em algum conflito, não freqüentam mais a escola. Para alguns 

envolvidos diretamente nas disputas internas, o clima de conflito permanente 

estabelecido dentro da escola pode destruir o trabalho de muitos que, no passado, 

ajudaram a construir e manter a sede da agremiação, pois 
 
 

“O Rancho não é a sede, o Rancho são todos os que lutaram por ele 
(...) a real velha guarda é diferente dessa nova geração que está aí; o 
Rancho está morrendo nas mãos dessa nova geração (...) a sede da 
agremiação está vazia, mas cheia de vaidades (...) porque eles não 
sabem colocar a modernidade e respeitar a tradição” (Guilherme 
Tadeu, ex-presidente). 

 

 

Para Guilherme Tadeu, os conflitos principais em que se envolveu durante o longo 

tempo em que trabalhou e dirigiu o Rancho estavam relacionados à visão mais social e 

comunitária que tentava implementar na escola, de um carnaval feito de trabalho social, 

diversão e abnegação, que batia de frente com a postura implementada a partir da 

gestão de Bosco Moisés, de carnaval como trabalho remunerado, e que tornou-se um 

padrão no carnaval de Belém, tanto no Rancho como nas outras agremiações 

carnavalescas. Diversas funções tornaram-se obrigatoriamente remuneradas, entre elas a 

de carnavalesco. Desde os anos 70 as escolas paraenses aderiram à figura do 

carnavalesco que, na maioria das vezes, é alguém “que vem de fora”, que “não é do 

bairro”, porque ele “tem formação, tem legitimidade”, é mais moderno, então “tem que 

ter carnavalesco senão não funciona”. Como alguém que vem de fora e que não tem 

necessariamente identidade com a escola pois não tem raiz no bairro, o carnavalesco é 

visto, ao mesmo tempo, como uma figura indispensável no modo atual e moderno de se 

fazer carnaval e que, sendo um profissional do carnaval, deve ser remunerado.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 228

                   Ao mesmo tempo, outras funções e atividades tornaram-se gradativamente 

remuneradas na organização e execução do carnaval (ferreiros, marceneiros e pintores; 

decoradores e artesãos) e durante o desfile carnavalesco (empurradores de carros 

alegóricos). A contratação ou não-contratação de moradores do bairro para essas tarefas 

tornou-se uma fonte permanente de conflito entre os que achavam que só se deveria 

contratar pessoas do próprio bairro, dentro da prática costumeira de chamar os parentes, 

amigos e conhecidos para realizar tarefas até então não remuneradas ou de baixa 

remuneração, pois “se tem que pagar, é melhor pagar a quem é do bairro, para quem 

ao mesmo tempo trabalha e participa da escola, torce pela escola”, e os que passaram a 

discordar dessa fórmula que misturava relações de trabalho com relações pessoais, 

afirmando que, por tratar-se de um trabalho profissional e remunerado, “deve ser feito 

por quem trabalha com seriedade e não por amizade”, de modo que os mesmos não 

deveriam ser contratados apenas por serem do bairro mas deveriam ser profissionais 

(Fotos 53 e 54). 

                   Finalmente, há os conflitos entre os ranchistas e os participantes das outras 

escolas surgidas no bairro. De fato, muitos dos que se dizem fundadores de uma escola 

de samba começaram no Rancho, freqüentando a escola, tomando parte nas atividades 

ou apenas torcendo por ela. Mas enquanto uns permanecem ranchistas, mesmo em outra 

escola (gosto daqui, mas meu coração está no Rancho), outros elaboram críticas ao 

comportamento da escola maior que muitas vezes menospreza as menores e não se 

identifica com elas. A existência de outras escolas no bairro, com outros interesses e 

com identidades próprias é destacada na críticas feitas aos temas repetitivos e de auto-

elogio desenvolvidos pelo Rancho, pois “o Jurunas é tradicional no carnaval, mas não 

precisa ser só o Rancho falando do Manito e dele mesmo o tempo todo, tem muito 

enredo pra fazer, o Jurunas tem outras escolas de samba também”/PP). Ao mesmo 

tempo, para manter a confiança em sua persistência no tempo e em sua própria 

identidade no bairro, a comparação com o Rancho é inevitável, pois “o Rancho é 

grande hoje, mas já foi muito pequeno, a gente nunca sabe o dia de amanhã”/DM). 219 

                                                 
219 Outra fonte de conflitos advém do fato de que o carnaval belenense é subsidiado pela Prefeitura 
Municipal e pelo Governo do Estado, que garantem parte dos recursos necessários à execução do 
carnaval, à confecção das fantasias e alegorias e à realização do desfile. A subvenção dada às escolas é 
um dos motivos que levam a disputas internas por cargos de maior importância e prestígio, assim como 
levam à exigência, cada vez mais freqüente, de pagamentos de serviços pelos próprios integrantes das 
escolas, pois “se o Governo dá o dinheiro, todo mundo sabe que vai ter dinheiro, então todos querem 
receber pra fazer o carnaval”.  
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 229

 

 
                             “O inimigo vem de dentro...” 
 

 

 
                    A cada evento carnavalesco se fazem novos amigos e novos 
inimigos, velhos amigos tornam-se novos inimigos, de modo que “é difícil a 
amizade que é pra sempre, mas a inimizade quase sempre é”. É 
relativamente fácil passar da amizade para a inimizade, por “mágoa, 
decepção, intriga, trairagem ou falsidade”. O registro é sempre feito a 
partir da relação anterior, isto é, do “amigo” que vira “inimigo”. Assim, o 
inimigo é sempre “alguém que vem de dentro”, é “muito próximo”.  
 
                   No círculo complexo de relações pessoais, onde estranhos são 
temidos mas também rapidamente transformados em conhecidos ou amigos, 
é relativamente fácil passar do estranhamento à amizade, mas é mais difícil 
reverter a situação quanto esta passa da amizade à inimizade, e fazer voltar 
a antiga amizade, pois “se houve traição, nunca volta a ser o que era 
antes”,  “tem muita mágoa no meio”, então, pra voltar a ser amigo “tem 
que ter muito jogo de cintura, tem que  engolir muito sapo (humilhar-se).  
 
                   Adversários (vistos como de fora, externos) não são em 
princípio inimigos; tornam-se inimigos quando traem o grupo do qual 
participam, passando para o outro lado, quebrando assim a regra mais 
importante, da lealdade a qualquer preço. Trata-se, na maioria dos 
conflitos testemunhados, de disputas envolvendo parentes, vizinhos e 
amigos. Trata-se então de uma “guerra entre amigos” (Caniello, 1995). 
 
                   Um caso exemplar, que destacamos aqui, trata dos sucessivos 
conflitos ocorridos na Academia de Samba Jurunense, criando uma cisão 
definitiva entre seus participantes, em sua grande maioria parentes, 
vizinhos e amigos, hoje adversários e inimigos. Os motivos da cisão não são 
claramente expostos pelos lados adversários. Sabemos que a escola-mãe, 
com apenas 15 anos de existência, também nasceu de um conflito com outra 
escola que desapareceu, ganhou a adesão dos moradores do bairro 
(Condor), teve perdas e ganhos até chegar ao Grupo Especial, quando as 
principais escolas da cidade se dividiram em duas ligas “independentes”, 
uma solidária ao Governo do Estado, outra à Prefeitura Municipal de 
Belém. 
 
                   Um evento decisivo que antecedeu o conflito foi a escolha do 
cantor, jornalista e deputado federal VC como tema da escola em 2002, o 
que trouxe muito prestígio e popularidade à agremiação. O desfile desse 
ano é lembrado pelos participantes como o ponto máximo da escola, em 
termos de qualidade na produção (elaboração das alegorias, fantasias e 
adereços) e performance na apresentação final da escola.  
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 230

 
                   Entretanto, terminado o ciclo carnavalesco, as disputas pela 
direção da escola levaram a um primeiro conflito e, como resultado deste, à 
cisão e à criação de outra escola, a Coração Jurunense, sua agora vizinha-
inimiga. Começaram então sucessivos conflitos que prosseguiram durante 
os últimos anos, gerando um quadro de disputas no espaço da mesmo rua, 
entre parentes-vizinhos-amigos/inimigos, que lutam para anular o 
adversário e ganhar o jogo, ao  mesmo tempo em que convivem 
cotidianamente, pois, afinal, moram na mesma rua.  
 
                   Um primeiro conflito levou ao rompimento e ao nascimento da 
escola Coração Jurunense. Um segundo conflito surgiu do fato de as duas 
escolas ocuparem praticamente o mesmo espaço, por estarem na mesma 
rua, em espaços contíguos. Mas nesse momento estavam em grupos 
diferentes, embora ambas precisassem sempre usar, no desfile 
carnavalesco, os mesmos instrumentos e componentes. No terceiro ano a 
Coração Jurunense foi campeã do seu grupo e subiu para o Grupo 
Especial, enquanto a Academia ficou em último lugar, posição 
extremamente prejudicial em termos de finanças, de estrutura e de prestígio 
na própria rua e vizinhança. Surgiu então um terceiro conflito: as duas 
escolas, na mesma rua, no mesmo grupo, usando os mesmos instrumentos, 
os mesmos materiais, os mesmos recursos humanos. Isso vai culminar em 
um quarto conflito, que acontecerá no próximo desfile,  acerca da 
performance das escolas no desfile e o seu resultado final (2006).      
 
                   Esses conflitos detonaram processos mais amplos, envolvendo 
lealdades paralelas que, colocadas em cheque, levaram a outros conflitos 
entre pessoas muito próximas. Foi o caso de EM que, sendo prima de vários 
integrantes da escola Coração Jurunense, preferiu, por escolha pessoal, 
ficar na Academia de Samba Jurunense. Um outro exemplo, mais crítico, é 
o de uma irmã do presidente da Academia Jurunense que, morando na 
mesma casa do presidente, que fica ao lado da casa onde funciona essa 
escola, rompeu com seus parentes e vizinhos e escolheu a outra escola, de 
onde é uma das diretoras.  
                   Mas há também muitos casos de pessoas que escolheram ficar 
nas duas escolas, freqüentando ambas com desenvoltura, o que é aceito 
com certa naturalidade pelos demais participantes, até porque os diretores 
das escolas reconhecem a carência de alguns especialistas que circulam em 
ambas. Mesmo os dirigentes freqüentam o espaço da escola inimiga em  
eventos especiais como nas festas de lançamento do samba-enredo de cada 
uma delas, demonstrando que, se não são mais amigos, podem ser inimigos 
corteses. Muitos brincantes participam tanto dos ensaios como dos desfiles 
das duas escolas, de modo que, apesar de serem oficialmente escolas 
diferentes, são num certo sentido a mesma escola, pois utilizam a mesma 
bateria, os mesmos instrumentos, os mesmos componentes.  
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 231

 
 
                   “O inimigo vem de dentro... 
                    às vezes é o próprio irmão” 
 
 
 
 
 
                   Essa assertiva confirma uma convicção amarga mas 
realista acerca dos conflitos ocorridos entre vizinhos-irmãos, 
que tendem a tornar-se cada vez mais acirrados a cada ano. 
Trata-se de duas associações religiosas em disputa, lideradas 
por irmãos-inimigos e localizadas próximo às escolas de samba, 
manifestando também suas lealdades paralelas: a casa de MJ 
apóia a Coração Jurunense, enquanto seu irmão apóia a 
Academia de Samba Jurunense.  
 
                   Os motivos aparentes da desavença giram em torno 
da competência e legitimidade para fazer a festa de N. Sª da 
Conceição, tradicionalmente realizada por mãe Faustina desde 
os anos 60, e que seria atribuição de uma de suas filhas, MJ, 
que herdou os ensinamentos sobre as práticas religiosas de sua 
casa de culto, localizada na casa de família, onde hoje reside 
MJ.  
 
                   Após a morte da mãe, a casa foi ampliada, de modo 
que na parte térrea funcionam as atividades do terreiro, 
enquanto um segundo andar funciona como residência da 
família, que inclui a filha de mãe Faustina, seus filhos e netos, 
enquanto uma irmã mora na casa ao lado e o irmão dissidente 
mora em outra casa no final da mesma rua, a cerca de cem 
metros de distância.  
 
                   A cada ano, por ocasião do ciclo de festas de N. Sª 
da Conceição, os irmãos realizam duas festas independentes e 
concorrentes entre si, separadas mas com freqüência 
misturadas, pois embora existam os que demonstram lealdade 
exclusiva a uma das partes envolvidas (é o caso dos vizinhos 
próximos), outros circulam indiferentemente pelas duas festas. 
 
 
 

 

 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 232

 
           “A festa é tudo isso: o social, o não-social, 
             o anti-social” (Duvignaud, 1983: 69).  
 

 
 

 
 
                   Como “síntese das mediações entre diferentes 
dimensões culturais, categorias e símbolos” (Amaral, 1998:10), 
uma festa como o carnaval pode incluir, na representação de 
seus participantes, um “sacrifício ritual” capaz de estabelecer a 
mediação entre o sagrado e social (:29).  
 
                   Como exemplo singular, a escola de samba Coração 
Jurunense, no carnaval de 2005, veio com o enredo “Canto 
para os Orixás”, tema considerado “perigoso”, que exigia 
extremo cuidado pois “não se deve mexer com essas coisas de 
santo, é preciso pedir licença”, além do que “não se deve 
misturar carnaval com religião, carnaval é cultura, religião é 
coisa séria”.  
 
 
                   Essa questão esteve presente, durante todo o ano, 
nas conversas entre vizinhos e amigos e especialmente nas 
casas religiosas localizadas nas adjacências da escola. Um 
acontecimento de graves proporções, ocorrido quando faltavam 
apenas duas semanas para o desfile carnavalesco, produziu um 
rumor crescente entre os moradores da rua, que expôs 
claramente os conflitos entre os participantes das duas 
agremiações carnavalescas, sendo a maioria deles vizinhos e 
parentes, amigos e ex-amigos, agora adversários ou inimigos, 
com alguns desdobramentos, como veremos a seguir:  
 
 
a) faltando 15 dias para o desfile carnavalesco, um acidente 
vitimou dois dos participantes da nova escola que, como a 
maioria, também eram ex-participantes da Academia de Samba 
Jurunense. O falecimento de um deles e a hospitalização do 
outro produziu uma ampla corrente de solidariedade em torno 
dos participantes das duas escolas, que estiveram presentes no 
velório e no sepultamento, assim como a união imediata, mesmo 
que temporária, de corações e mentes voltados para o desejo 
comum de pronto restabelecimento do sobrevivente, o que 
somente ocorreu após o carnaval. 
 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 233

 
 
b) o evento fatídico foi interpretado de diversas maneiras: mero 
acaso; coincidência do destino (ação indireta); ação direta do 
destino, interferindo no evento, através da força dos orixás que 
cobravam dos humanos pelo ato de terem misturado coisa séria 
(religião) com carnaval (causação mística).  
 
c) a escola Coração Jurunense, que perdeu seu mestre de 
bateria no acidente, ganhou o carnaval, sendo campeã do grupo 
A. O evento foi considerado por alguns especialistas religiosos 
do bairro como “uma compensação dada pelos orixás ao 
sacrifício humano, que tinha sido cobrado, pelos mesmos 
orixás, pela irreverência cometida na escolha do tema; enfim, 
um sacrifício ritual que garantiu, no final, pelas leis da simpatia 
(Frazer, 1978), que a escola alcançasse seu principal objetivo 
desde que foi fundada há três anos: vencer a competição e obter 
o acesso ao Grupo Especial do carnaval paraense para “tomar 
o lugar” da escola adversária “(Academia de Samba 
Jurunense). 
 
d) com a vitória no Grupo A, a escola Coração Jurunense 
garantiu o direito a desfilar, no próximo ano, entre as escolas 
do Grupo Especial, enquanto a Academia de Samba Jurunense, 
a escola mais antiga, ficou em último lugar no Grupo Especial, 
embora não tenha caído para o Grupo A em função de um 
acordo anteriormente firmado com a Fumbel, de que nenhuma 
escola seria rebaixada naquela competição, ficando as novas 
regras de organização do desfile para o próximo ano  (naquele 
ano, com a mudança de prefeito, houve muita dificuldade em 
manter as regras do desfile, assim como a subvenção das 
escolas; o novo prefeito exigiu a (re)união das escolas, 
separadas nos últimos anos em duas ligas independentes, uma 
ligada à Prefeitura e outra ligada ao Governo do Estado). 
 
e) como resultado da vitória da Coração Jurunense, 
concretizou-se, para os membros da Academia Jurunense, o seu 
pior pesadelo: desfilar junto com sua irmã-inimiga, 
especialmente porque nenhuma das duas escolas consegue se 
manter sozinha, sem a  participação de recursos pessoas e 
materiais de ambas as escolas. Haverá novos desdobramentos ? 
 
 

 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 234

3. sociabilidade festiva e agência jurunense  
 
 

 
“Ter agência é estar em situação (relacional) de 
funcionar gerando conexões a partir de outras 
conexões (...) Nossa agência é nossa capacidade de 
estabelecer vínculos, de articular, de participar 
junto com outros” (Ema López, 2004: 20-22). 
 
 
 
 

                   Como vimos, o investimento em relações pessoais pode aumentar o capital 

social e simbólico de pessoas ou grupos. E uma das maneiras de alguém ser bem-

sucedido nesse investimento é saber jogar o jogo da sociabilidade, isto é, saber 

relacionar-se com as pessoas certas, manter em operação uma rede de relações capaz de 

atravessar diversas instâncias e instituições e estabelecer alianças, mesmo que 

temporárias, que possam atender aos interesses e motivações dos sujeitos envolvidos 

nessas redes de sociabilidade local.  

 

                   Saber jogar o jogo da sociabilidade, saber relacionar-se, ter amigos, circular 

com desenvoltura em diferentes espaços, saber como e quando acionar as redes de 

relações (que são ao mesmo tempo redes de conhecimento e poder) são astúcias, 

argúcias utilizadas pelos sujeitos na trama cotidiana de viver e sobreviver no mundo 

urbano. Essas redes podem ser bastante operativas quando articuladas nos espaços e 

tempos das festas, misturando as esferas de trabalho, religião, consumo e lazer, 

dinamizando as formas de interação, mobilizando recursos sociais e simbólicos. Através 

do que estamos chamando aqui de agência jurunense, demonstram a presença de uma 

relação criativa e produtiva entre formas de sociabilidade e as práticas culturais, 

confirmando que a sociabilidade festiva pode ser também uma forma de ação. 220 

                                                 
220 O conceito de agência, central na análise da relação entre estrutura e sujeito (Giddens, 1989), está 
sendo reapropriado aqui, para um nível micro, para tratar das capacidades relacionais dos sujeitos para 
estabelecer vínculos e obter recursos materiais ou simbólicos para produzir eventos (como as festas) 
através de diversas mediações construídas através de suas práticas cotidianas. Nesse sentido, buscamos 
nos aproximar de estudos como os de Xavier Costa (2002), sobre a relação entre sociabilidade festiva e 
reflexividade, de Domingues (1999) sobre a relação entre memória e criatividade social dos sujeitos, 
assim como de Ema López, citado na epígrafe. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 235

                   Por que os jurunenses fazem tantas festas? Sempre que perguntávamos 

acerca  dos motivos que os levavam a fazer ou não fazer uma festa, as respostas obtidas 

giravam em torno de alguns temas sempre repetidos. Os entrevistados afirmavam que 

podiam fazer uma festa “pelo simples prazer de fazer a festa”, para garantir a 

continuidade de uma festa que “é feita todo ano, nunca falhou”; para “manter a 

tradição”; para “manter o costume”; para confirmar que a identidade jurunense é lúdica 

e festeira. 

                   Para os moradores, toda festa é uma repetição e ao mesmo tempo um evento 

único, para não ser esquecido, para ser sempre lembrado. Ao mesmo tempo em que é 

feita para registrar um evento importante no calendário de uma agremiação/associação 

do bairro, a festa é em si mesma lembrada como um evento importante, que marca a 

história e a  própria continuidade da agremiação.   

                   A vontade de fazer uma festa, o investimento na festa, a projeção de uma 

festa e a recordação ou lembrança das melhores festas, dos momentos culminantes das 

grandes festas na memória dessas pessoas são dados recorrentes nas conversas. A 

dinâmica da festas interfere diretamente na vida dos moradores do bairro.  

                   Isso é recorrente tanto na questão do trabalho quanto na questão do lazer. 

No trabalho porque grande quantidade dessas pessoas obtêm sua renda diária ou 

semanal das vendas na própria residência (na porta de casa, na sala ou no lado da casa), 

onde predomina o pequeno comércio, bares, salão de beleza, vendas de produtos de todo 

tipo.  

                   Ao mesmo tempo esse tipo de atividade feito no próprio bairro, na própria 

casa, na própria rua ou esquina da rua onde moram, é bastante valorizado, seja porque 

esses trabalhadores não têm acesso ao mercado de trabalho formal, que a maioria almeja 

mas não consegue, seja porque é um tipo de trabalho que, mesmo tendo uma renda 

incerta e nem sempre satisfatória. Por outro lado possibilita, entre outras coisas, 

permanecer na casa ou no espaço da vizinhança e assim “ficar de olho na casa e nos 

filhos” e, ao mesmo tempo, estar atualizado em relação aos principais eventos do 

cotidiano do bairro, alguns deles relacionados a violência, assaltos, tiros, brigas de 

gangues, brigas entre vizinhos; outros relacionados às reuniões semanais ou mensais 

organizadas por diversas associações de bairros, para discutir questões ligadas à 

melhoria de vida no bairro, especialmente as políticas públicas reivindicadas pelos 

moradores e prometidas, embora nem sempre executadas, pelos gestores municipais e 

estaduais. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 236

                   Todos esse assuntos são transmitidos nos encontros diários entre parentes e 

vizinhos, mas o grande encontro que ocorre por ocasião de uma festa recoloca todas 

essas questões no palco da vida cotidiana, em uma esfera pública popular que, ao 

mesmo  tempo em que dinamiza as diversas formas de sociabilidade, atualiza processos 

de reflexividade. São momentos em que a reflexividade é colocada em dia, em uma 

esfera pública alternativa (Costa, 2002), é atualizada através das conversas nas reuniões, 

através das críticas, através das brincadeiras e gozações.  

 

                   É quando as pessoas se apelidam jocosamente, chamando uns aos outros de 

caboclos. É quando também criticam as ações da Prefeitura e do Governo, mostrando 

que tanto as ações impetradas pelas agências oficiais como os discursos veiculados por 

estas e pelos meios de comunicação de fato não refletem nem coincidem com os seus 

verdadeiros interesses, tanto em relação a temas considerados mais vitais à 

sobrevivência, às condições de vida da população, quanto em relação a questões 

culturais, também importantes, mesmo que não valorizadas como deveriam ser.  

 

                   No segundo caso, citamos o comentário de Elísia sobre o fato de que o 

brega, ritmo musical preferido por grande parte dos moradores do bairro e 

freqüentadores das festas suburbanas, é menosprezado pelas elites e por parte da mídia 

local que, de fato, segundo sua própria visão, não reconhecem os interesses e gostos das 

camadas populares nem se identificam com eles: 
 

 
“Você vê na televisão toda hora: o Jatene [Governador do Estado] está 
levantando a bandeira do Pará. Mas o que é a bandeira do Pará? 
Nossos governantes não valorizam o que é nosso, a coisa daqui. Eles 
desprezam o brega e não só o brega mas tudo que é do povo. Houve 
uma enquete na Rádio Cultura: se achava que o Jatene ia levantar a 
bandeira do Pará. Mas que bandeira é essa se as coisas mais 
importantes são esquecidas?”  

 

 
Contrariando a idéia de festa como alienação, Amaral afirma que   
 

 
“a festa tem uma dimensão de aprendizado da cidadania e apropriação 
de sua história por parte do povo (...) proporcionando um despertar da 
consciência dos direitos e deveres, do relacionamento com a 
burocracia de Estado e do sentimento de brasilidade em suas múltiplas 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 237

facetas (...) Como modos de expressão ou de mobilização de 
diferentes grupos sociais, a festa pode se constituir em um espaço de 
protestos ou da construção de uma cidadania ‘paralela’, de resistência 
à opressão econômica ou cultural ou, ainda, de catarse” (1998: 8,11; 
2000: 257-8). 

 

Tomando as festas carnavalescas como um cenário privilegiado de observação da 

realidade, Soihet (1998) destaca a resistência dos populares que “a partir de suas 

manifestações culturais, desenvolveram formas alternativas de organização, garantindo 

a expressão de suas necessidades, anseios e aspirações” (:179). Afirmando que “o 

recurso ao riso como instrumento de crítica revela uma prática muito antiga” a autora 

enfatiza o pressuposto bakhtiniano do riso festivo como instrumento de crítica, através 

do qual um grupo de foliões procura, no ritual carnavalesco, ao zombar do preconceito 

sofrido no cotidiano, reagir contra esse preconceito ou exclusão  (:12).  

 

                   Também contrariando a imagem que alguns segmentos tinham de que 

“carnaval não é coisa séria” pois as manifestações populares não teriam autenticidade 

ou permanência, DaMatta (1997) já havia destacado o “poder de organização e 

mobilização social” desses “marginais anônimos”, sua “alta criatividade [e] a 

capacidade de reiventar a estrutura social” (:173), assim como o “interesse nascido de 

dentro para fora, que obedece aos impulsos mais genuínos do próprio grupo” (:123). 

Para o autor, as associações carnavalescas são 
 

 
“formas de associação das mais autênticas e espontâneas (...) que não 
seguem qualquer modelo externo (...) ao contrário, são um modo de 
dialogar com as estruturas de relações sociais vigentes na realidade 
brasileira [e] nisso reside sua autenticidade e permanência” (:123-
124). 

 

Assim, a festa é um fato social total (Mauss, 1974) e um fato produtor da sociabilidade, 

um fato produtor da vida social ao mesmo tempo local e ampliada, expressão de 

cidadania, espaço de lazer e trabalho, momento ritual e vida cotidiana. É o que 

demonstra o estudo de Costa (2002) sobre as fallas valencianas, um grande carnaval 

onde se queimam, em praça pública, grandes alegorias fabricadas em papelão, em meio 

a paradas, cortejos musicais e reuniões festivas.  

 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 238

                   Mistura de tradição e modernidade, o ritual das fallas permite, através da 

experiência contemporânea, atualizar antigos mitos do carnaval, além de outras formas 

de sociabilidade postas em cena durante o festival. Por estarem juntos naquele lugar, 

naquele momento, os sujeitos conversam, trocam idéias, colocam em dia os assuntos 

mais cotidianos, e isso possibilita a existência de um processo de reflexividade, em uma 

esfera pública alternativa, que não tem a ver diretamente com as instituições, mas tem a 

ver com o cotidiano vividos pelos sujeitos que participam desse festival.  

 

                   Então, através de um ritual antigo e moderno como as fallas valencianas, os 

atores se encontram, se relacionam, conversam, atualizam seus assuntos e temas do seu 

interesse, colocam em operação diversas práticas de sociabilidade, colocam suas 

“relações pessoais em operação” através das práticas produzidas nesse contexto, 

trazendo à tona o que Simmel chamou de socialidade em ato, demonstrando que 

 
 
“a sociabilidade é auto-reflexiva; inclui seletivamente elementos da 
modernidade que a ajudam a se multiplicar e expandir; mas checa, 
conserva e subordina de forma crítica outros aspectos, instrumentais e 
tecnológicos, que podem ajudar a destruir essa sociabilidade e a 
comunidade que a mantém...” (Costa, 2002: 499). 

 

 

A sociabilidade é, como vimos, a forma como as pessoas se relacionam, geralmente 

para cooperação, geralmente entre amigos, irmãos, vizinhos, companheiros, chegados, 

através de redes estabelecidas entre sujeitos e grupos. Essas redes de sociabilidade se 

concentram de modo muito forte por ocasião das festas, incluindo muitas pessoas que 

também trabalham e vivem economicamente da festa, donos de aparelhagem, gente que 

organiza a festa, pessoas que se concentram para a festa, se reúnem para as festas e nas 

festas. Através da sociabilidade festiva os sujeitos reciclam a tradição, atualizam o 

moderno, se organizam para fazer reivindicações para o bairro (melhorias do sistema de 

água, luz, esgoto, transporte), e tudo isso é feito muitas vezes no próprio espaço das 

festas.  Nesse sentido o conceito de tradição festiva é utilizado por Costa para demostrar 

que existe uma esfera pública onde ela ocorre, e que leva à reflexividade dos sujeitos 

participantes dessa tradição. 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 239

                   Tradição é um termo muito utilizado pelos produtores culturais do bairro, 

em diversos sentidos. 221 No contexto das festas eles falam de tradição quando falam 

dos eventos  que faziam antes e que gostariam de continuar fazendo, embora seja cada 

vez mais difícil as mesmas condições e assim garantir uma continuidade entre o passado 

e o presente. 222  

 

                 Assim, eles falam de como as festas eram maiores e mais populares, de como 

elas atraíam pessoas da capital e das cidades do interior, ao mesmo tempo em que 

envolviam quase toda a população do bairro nas atividades religiosas e profanas. 

Muitos entrevistados insistiram na afirmação de que o Jurunas era um bairro onde havia, 

no passado, uma quantidade enorme de festas, durante quase o ano todo. Quando falam 

do passado usam o termo tradição (é uma tradição que acabou, é uma tradição que vai 

acabar) para contrapor ao tempo atual, da modernidade, como explicou Reginaldo 

Lopes sobre os motivos por que deixou de fazer a festa de São Sebastião da rua dos 

Tamoios:  

“é uma tradição que acabou, porque todas as tradições no bairro estão 
acabando mesmo; a modernidade acabou com a festa; a festividade 
ficou moderna, não saem mais para não sofrer caçoada; é um folclore, 
uma cultura que vai acabar”. 

 
 

A festa de São Benedito, por exemplo, ainda hoje uma das mais importantes do bairro, 

segundo Manoel Costa, seu principal organizador, era muito tradicional, pois mantinha 

uma série de elementos das antigas festas religiosas populares, como  

 
“os mastros, os estandartes bordados em fio de ouro, a ladainha rezada 
em latim e o Te Deum Laudamus, pois faz parte da tradição. Os 
grupos de ladainha que rezavam nas casas são uma tradição 
antiqüíssima mas estão acabando porque a reza era em latim e hoje em 
dia ninguém sabe latim. É outra tradição que vai acabar. Antigamente 
tinha a banda de música, mas depois foi extinta. Mas ainda hoje todas 

                                                 
221. O bairro é referido por alguns moradores como tradicional porque tem a autêntica tradição do 
carnaval, do boi bumbá, das manifestações populares. Mas quando falam do valor atual do bairro, esses 
mesmos moradores enfatizam que o Jurunas é um bairro moderno, com ruas asfaltadas, belos edifícios e 
um ritmo de vida agitado pelo movimento constante do trânsito. 
222 Para os produtores culturais do bairro o que caracteriza uma tradição não é a sua profundidade no 
tempo, a sua ancilaridade, mas a intenção dos sujeitos de manter, seguir fazendo, permanecer fazendo a 
cada ano um evento festivo. É muito comum hoje se fazer uma festa dizendo ser o “primeiro ano da 
tradicional festa...” Como exemplo destacamos o “campeonato dos gordos”, evento inventado 
recentemente no clube Florentina e que, segundo seu organizador, é uma “tradição que deve ser mantida 
por muito tempo ainda”. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 240

as procissões têm que ter banda de música, pode até ter o carro-som 
mas tem que ter banda de música, até porque procissão sem banda de 
música não é procissão, pois  tradição é com banda de música. Assim 
também a esmolação do santo, que há 20 anos atrás saía na esmolação 
que começava no sábado de aleluia, vindo desde o Telégrafo, passava 
pelo Reduto, Cidade Velha, Cremação, Guamá, até chegar, uma 
semana antes de iniciar a festa, no bairro do Jurunas.Tinha também a 
berlinda puxada a boi, mas devido à procissão ter aumentado muito e 
com muitos fogos na rua retirou-se o boi e não foi mais possível 
colocar, foi outra tradição que acabou”. 

 

De todo modo, na preparação das festas concorrem, como vimos antes,  diversos grupos 

de parentes, vizinhos e amigos, comprovando a existência de uma ampla rede de 

sociabilidade, dando ao bairro uma configuração particular, onde as pessoas gostam 

muito de festas, se juntam para as festas, mesmo que em sua grande maioria não 

obtenham nenhum lucro monetário com as mesmas. 

 

                   Nenhuma das festas hoje realizadas pelas escolas de samba no bairro chega 

a ser rentável. 223 O mesmo acontece com os arraiais montados na quadra junina ou nas 

festas de santo como as da Comunidade e da Irmandade de São Benedito, referidas no 

capítulo anterior. Elas não são de fato um empreendimento econômico em si, no sentido 

que nós entendemos uma economia de mercado. Algumas delas chegam a dar um certo 

prejuízo, especialmente nas pequenas escolas, que acaba sendo coberto por rateio feito 

por cada um dos participantes de sua organização. Nas festas que acompanhamos na 

Academia de Samba Jurunense, todas deram prejuízo. Diante desse quadro, quando 

perguntamos: afinal, valeu a pena fazer a festa? E adianta fazer uma festa se só dá 

prejuízo?, a resposta foi 
 

“Valeu a pena, mesmo tendo prejuízo, porque nós mostramos que 
podemos fazer uma festa, arcar com a responsabilidade da festa (...) 
Porque a gente marca presença, a gente fez uma festa, mostramos que 
estamos vivos! Nós até podemos pensar em não fazer a festa, porque a 
cada ano fica mais difícil pra nós, mas como vamos chamar as pessoas 
sem a festa? Com uma festa mais facilmente nós vamos chamar as 
pessoas, atrair as pessoas...” (DM, da Academia Jurunense). 
 

                                                 
223 Das festas que acompanhamos na ASJ todas deram prejuízos que ficavam entre 100-200 reais. Pra 
onde foi esse prejuízo, quem pagou por ele? Percebemos que enquanto estão preparando a festa alguns 
começam a beber a cerveja “por conta”; no final da festa, após identificados e devidamente cobrados, 
calculada a diferença entre trabalho e consumo, o prejuízo é rateado entre seus organizadores.  
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 241

                   Também os donos de pequenas aparelhagens que costumam tocar nessas 

festas a preços módicos (R$ 200,00 por dia), dizem que “faço porque gosto, faço por 

amizade, mas não dá lucro”. Para muitos, fazer uma festa é, além de algo prazeroso, 

também um investimento e uma fonte de sobrevivência. E para os que também investem 

nas festas como uma fonte de renda não existe a pura falta de interesse. Mas ao mesmo 

tempo não podemos dizer que se trata apenas de puro interesse, de um cálculo 

puramente econômico, pois os lucros, quando existem, são muito reduzidos e muitas 

vezes os resultados podem ser negativos e mesmo assim as pessoas não deixam de fazer 

a festa, continuam insistindo, mantendo o interesse e o desejo de fazer a festa, mesmo 

sabendo que no final poderão ter prejuízo.  

 

                   No caso das escolas de samba, na maioria das vezes em que as pessoas se 

reúnem para fazer uma festa, por ocasião do lançamento do enredo ou do samba, seus 

dirigentes são chamados a ajudar nas despesas e cada um deles acaba pagando um 

pouco, do seu próprio bolso, para que a festa possa acontecer. A festa é então paga por 

todos os que apostaram nesse investimento, mesmo reconhecendo, por experiências 

anteriores, que ela não dará lucro. Assim, o lucro ou ganho da festa localiza-se 

exatamente na diferença entre fazer ou não fazer a festa. E se existe um ganho em fazer 

a festa, é um ganho comunitário, social, moral e também psicológico; é um ganho em 

que as pessoas ficam contentes porque conseguiram fazer determinada festa.  

                   Seriam então as festas um investimento negativo? Se avaliarmos em termos 

de uma economia rígida, não há lucro na maioria das festas. Podemos dizer então que há 

uma economia arcaica gerindo essas festas? É uma economia irracional? É uma 

economia negativa? Se de fato a ausência de lucro pode indicar uma ausência de 

eficácia técnica e rentabilidade econômica, haveria  por outro lado algum tipo de 

eficácia simbólica percebida pelos sujeitos e reproduzida através das festas?  

 

                  As festas não são, de fato, puro gasto de energia, de dinheiro, mas ao mesmo 

tempo permitem uma certa reflexividade, no sentido de uma atualização da vida 

cotidiana, de uma conscientização acerca de temas e problemas de interesse dos 

moradores do bairro. Mas permitem também e principalmente esse estar junto, esse 

encontro, que é de importância central para os moradores e mesmo para muitos que não 

moram mais no bairro, mas sentem falta desse tipo de relação.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 242

                   Entre as diversas motivações para as pessoas organizarem e participarem de 

uma festa, quer seja uma festa de brega ou um baile da saudade, com dança de salão, 

sejam as festas de aniversário ou as festas de vizinhança, a motivação principal parece 

ser a de estarem juntos, beberem juntos, se encontrar, conversar, namorar, se divertir. 

Mas a partir desse estar juntos é possível colocar em dia diversos assuntos, reciclar uma 

série de tópicos da vida cotidiana. Então esse estar juntos, algo aparentemente 

insignificante, acaba sendo extremamente importante, pois permite colocar, no espaço 

da festa, discussões sobre determinadas questões de real interesse na vida diária dos 

moradores do bairro, inclusive problemas comunitários, de interesse coletivo que, 

circulando nas conversas, podem levar a um processo de reflexividade. 

                   Aplica-se aqui perfeitamente o conceito de sociabilidade de Simmel. 

Sinteticamente falando, o conceito aparece no trabalho desse autor como “a forma 

lúdica de fazer sociedade, de estar em relação”. Autores atuais distinguem na obra de 

Simmel uma forma de sociabilidade pura de uma forma não tão pura. Qual seria a forma 

pura? Seria o caso de as pessoas estarem juntas sem nenhum interesse, estarem juntas 

pelo prazer de estarem juntas. Percebemos aqui uma forte sociabilidade como forma 

lúdica de relação, o sentimento de estar relacionado, de estar fazendo algo que não tem 

um objetivo prático ou nenhum interesse mais imediato do que estar em relação. 

Segundo essa teoria da sociabilidade pura as pessoas entrariam no jogo da sociabilidade 

sem colocar em destaque suas qualidades individuais, pessoais, ou suas posições de 

classe, pois o jogo da sociabilidade seria um jogo para ser jogado entre iguais, e as 

pessoas entrariam nesse jogo como se fossem iguais.  

                   Os estudos empíricos têm demonstrado, entretanto, que nem sempre 

prevalecem as formas mais puras de sociabilidade, e mesmo nas reuniões desse tipo 

existem interesses, mesmo que não sejam interesses econômicos ou puramente 

econômicos. Como exemplo, quando perguntamos a MJ, organizadora da festa de N. Sª 

da Conceição, e que há muitos anos não conseguia fazer uma grande festa como a que 

ocorreu no último ano (2004), se o resultado foi o esperado, se valeu a pena fazer a 

festa, ela afirmou que  

 
“foi muito bom, porque agora todo mundo me cumprimenta, todo 
mundo me conhece, vem me cumprimentar e dizer que espera que eu 
faça outra festa igual a esta no ano que vem, mas se depender de mim 
e se Deus me ajudar eu vou fazer uma festa ainda melhor que esta”. 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 243

                   A referida festa incluiu um ciclo de procissões, levantação de mastro e 

arraial, que atraiu muitas pessoas, especialmente os moradores das ruas vizinhas. 

Reconhecendo que não obteve lucro financeiro, sua organizadora destacou o ganho 

moral e comunitário obtido, no sentido de que sua ação de fazer a festa acrescentou um 

valor social e simbólico ao evento, que resultou em um aumento de prestígio à sua 

organizadora, que se sentiu de algum modo mais valorizada depois que organizou a 

festa. Então conceitos como o de prestígio são muito importante nesse contexto. 

 

                   Podemos dizer que há, nessas festas, uma relativa indiferenciação entre 

trabalho produtivo e improdutivo, trabalho rentável e não-rentável; há um não-

discernimento entre débito e crédito, lucro e prejuízo. Qual seria  a diferença? O sucesso 

de uma festa, mesmo que não-rentável, pode significar, para seus produtores, o dever 

social cumprido, o ritual realizado na forma exigida, a performance completa. Esse 

resultado leva a uma ampliação da rede de relações, a um aumento do capital social e 

simbólico (Bourdieu, 1999). E se as atividades técnicas e rentáveis são claramente 

percebidas como diferentes das atividades simbólicas, as festas são vistas como 

atividades simbólicas por excelência, capazes de gerar mais-valia simbólica, mais do 

que lucro. Assim aparece a diferença entre lucro material e lucro simbólico, entre 

capital econômico e capital simbólico. 

                   Sem dúvida, o objetivo do lucro na festa também existe. Determinados tipos 

de festas são feitas sempre para obter lucro, com vendas de ingressos, de bebidas, etc. 

Pessoas que têm aparelhagens, pessoas que trabalham nas festas, é como se elas 

tivessem descoberto na festa um espaço onde podem trabalhar e ganhar algum dinheiro. 

Por exemplo, no caso do carnaval, que recebe subvenção, a maioria das pessoas trabalha 

recebendo remuneração, que varia muito de uma escola para outra. Muitos dos que hoje 

trabalham hoje como decoradores, aderecistas durante todo o ano, começaram e 

aprenderam sua profissão trabalhando no carnaval. 

                   Entretanto, na maioria das festas analisadas, percebemos motivações e 

interesses não diretamente ou necessariamente econômicos, assim como, em casos 

específicos, percebemos a presença de um conjunto de motivações e objetivos sociais 

mais amplos, extrapolando a festa mas totalmente inseridos no contexto e na dinâmica 

das festas.  

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 244

                   Por exemplo, em uma reunião feita para decidir acerca da participação mais 

ativa das pessoas interessadas no destino da Academia Jurunense, Zezinho, antigo 

membro da Associação Comunitária Allan Kardec e ativo participante dos eventos 

carnavalescos no bairro, onde fundou um pequeno bloco, afirmou que: 

 
“a nossa felicidade não é só ter dinheiro no bolso, mas é dar alegria 
pra nós mesmos e para os outros. O carnaval é uma alegria a mais. 
Todos esses momentos se transformam em alegria. Quem sabe então 
não é o momento de mostrar o valor da alegria, juntar o útil ao 
agradável?” 

 

Marquinho, líder comunitário que tem participado, junto com Zezinho e outros,  tanto 

dos movimentos sociais quanto dos eventos carnavalescos no bairro, afirmou que:  

 
“através dessas festas, podemos renovar sempre nosso entusiasmo, 
nossa vontade. Através do samba, podemos organizar muita coisa aqui 
no bairro. A partir da Academia, podemos organizar as lutas pelos 
nossos direitos, envolver as pessoas nesse trabalho, lutar pelo lado 
social. A Academia deve ser aglutinadora, principalmente dos 
movimentos culturais. É importante resgatar esse espírito”. 

 

Finalmente, se a festa é um modo de ação coletiva dos grupos sociais, podemos pensá-la 

como agency? Se tomarmos o termo no sentido da capacidade que possuem os sujeitos 

em agir com criatividade para produzir laços e redes de relações capazes de atravessar 

ou se infiltrar nos interstícios das estruturas e instituições sociais, podemos, mesmo 

fugindo do contexto mais específico e da dimensão política onde o  conceito se 

consagrou, 224 falar de uma agência jurunense, que, através da sociabilidade festiva, 

incorpora saberes e conhecimentos, criatividade social (Domingues, 1999). Ao mesmo 

tempo em que articula redes de interconhecimento, contrapõe, à “reflexividade 

insitucional” de Giddens, típica da modernidade ocidental (Domingues, 1999: 328), 

uma reflexividade produzida nos espaços de sociabilidade festiva (Costa, 2002), que 

valoriza os laços e contatos pessoais e as redes de conexões,  assim como os aspectos 

estéticos e artísticos de uma cultura popular da qual os sujeitos afirmam fazer parte 

quando sonham, projetam, produzem e organizam as festas, e mesmo quando recordam 

e contam, para si mesmos e para os outros, as festas passadas. 

                                                 
224 Sobre esse assunto, ver Giddens (1989) sobre a teoria da estruturação, Bourdieu  (1978) e Ortner 
(1984) sobre a teoria da prática. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 245

                   Se, como afirmou Simmel, toda ação é otimista, 225 fazer a festa é uma ação 

transformadora que se inscreve positivamente tanto nas relações presentes como no 

imaginário do bairro. Podemos falar então de uma agência dos jurunenses quando 

afirmam que fazem uma festa “para marcar terreno”, “para dizermos para nós mesmos 

que fizemos a festa”, “para lembrar e contar que fizemos muitas festas”. Ou quando 

afirmam que “enquanto fizermos a festa, provamos que estamos vivos, seremos 

lembrados”. 

 

                  Podemos falar então da formação positivada da identidade jurunense através 

das festas. Fazer uma festa envolve práticas e saberes, astúcias e argúcias. Mais do que 

resistências,  devemos falar, seguindo De Certeau (1996: 48), das astúcias através das 

quais os sujeitos reproduzem práticas culturais cotidianas que, ao mesmo tempo em que 

“reproduzem sem capitalizar, isto é, sem dominar o tempo”, permitem a apropriação de 

determinados espaços urbanos de uma forma própria. 226 Astúcias para fazer amigos e 

vencer os inimigos. Astúcias também nos movimentos de ocupação do espaço do bairro 

como espaços próprios para desenvolver suas redes de sociabilidade, inclusive as de 

sociabilidade festiva. 

 

                   Os moradores dizem que gostam da animação do bairro, que não gostam de 

silêncio, gostam de barulho, sons e movimento. Esse é um quadro sempre presente no 

ato de preparação de uma festa, que envolve diversas atividades coletivas e 

comunitárias como limpar a rua para a festa, tarefa que pode também ser realizada pela 

Prefeitura Municipal, quando alguém consegue articular sua rede de amigos de amigos, 

pois “tem sempre alguém que conhece alguém que sabe ou pode fazer isso ou aquilo”.  

 

 

 

                                                 
225 “Simmel é o único sociólogo que entende que a transformação da teoria social em teoria da ação não é 
acompanhada necessariamente pela superação do otimismo progressista. O conceito de ação transporta, 
clandestinamente, o conceito de progresso. Simmel descobriu isso nas suas reflexões sobre o fenômeno 
do pessimismo. Pessimismo é para ele “carência de atividade” e sofrimento real ou fictício. O agir por si 
mesmo só pode ser otimista (...) O agir social, como agir racionalmente dirigido a fins, sempre contém 
uma porção de otimismo quanto ao futuro...” (Souza e Öelze, 1998: 210). 
226 “Diante do conjunto da cidade, atravancada por códigos que o usuário não domina mas que deve 
assimilar para poder viver, diante dos desníveis sociais internos ao espaço urbano, o usuário sempre 
consegue criar para si algum lugar de aconchego, itinerários para seu uso ou seu prazer, que são as marcas 
que ele soube, por si mesmo, impor ao espaço urbano” (De Certeau, 1996: 41). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 246

                   Através desses contatos é possível obter também iluminação pública e 

proteção policial para o evento, além de divulgação em algum tipo de mídia mais ampla 

que a local, que geralmente é feita em carro-som ou bicicleta. Enquanto estão 

preparando a festa, estão bebendo, colocando diversos assuntos em dia, ao mesmo 

tempo em que estão ouvindo ritmos populares como o brega e o pagode, preferidos de 

muitos dos que freqüentam os circuitos do carnaval, das  festas juninas e das festas de 

santo no bairro. 

 

                   Os moradores são conscientes de uma história do bairro que fala tanto das 

antigas e atuais festas quanto dos movimentos sociais, das lutas por moradia e outros 

direitos, assim como da violência sempre presente no cotidiano, e dão a essa história um 

valor especial. Muitos afirmam que conhecem boa parte da cidade, mas gostam mesmo 

é de circular pelo próprio bairro, participar das festas locais, demonstrando que as 

mesmas agregam mais-valia simbólica ao bairro, tanto quanto o crescimento das lojas e 

grandes comércios, ao lado de modernos edifícios, nas principais ruas do bairro. Nesse 

sentido, podemos dizer que o jurunense apresenta o comportamento de homem 

moderno, no sentido mais atual do termo, isto é, como alguém que valoriza o seu lugar 

(tenho tudo no meu bairro, ele é perto de tudo), sem se fechar completamente nele, 

valoriza a sua história sem se prender ou ficar no passado. 

 

                   Então, a questão de manter o movimento festivo no bairro pode ser também 

uma resposta dos moradores aos que vêem o bairro como violento e perigoso, e então 

precisam demonstrar que ele é algo mais do que apenas um bairro violento. À imagem 

de bairro violento o jurunense contrapõe a imagem de um bairro festivo, com uma forte 

sociabilidade. As melhores festas, a melhor escola de samba, a melhor aparelhagem 

estão no bairro, o que exige reconhecimento (que em grande parte os jornais têm dado, 

como vimos antes). E talvez muitos não percebam claramente que reproduzem 

continuamente um discurso sobre a identidade festiva do bairro, mantendo essa 

representação do Jurunas como o bairro das festas, das procissões, do carnaval. Assim, 

mantendo a imagem do bairro festeiro, animado e vivo, também projetam o bairro para 

fora, para além. 

 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 247

                   Podemos então falar de uma agência jurunense, no sentido de que este 

conhece/domina os espaços onde circula, mora ou trabalha, interfere/recria os ritmos e 

movimentos do bairro: no trabalho (em casa, na esquina; em bares, lojas, barracas; nos 

portos, feiras, mercados; no centro comercial / áreas centrais da cidade: como 

ambulantes, artesãos, autônomos, empregados de lojas grandes e pequenas); nas festas; 

na produção de signos visuais no bairro, que misturam espaços e representações rurais e 

urbanas, misturam saberes locais, de origem ribeirinha ou cabocla, com conhecimentos 

modernos, criando espaços de hibridismo, sincretismos e mesclas (Canclini, 1997). 

Como migrante, ribeirinho, de origem cabocla, negro, mestiço, mulato; pobre, luta com 

dificuldades para driblar as crises, enfrenta as crises sem perder o ânimo, pois “um 

jurunense não pode se amofinar”. 

 

                   Podemos falar em agência quando os moradores vêm do interior morar num 

bairro que para eles se parece com o lugar de origem (ver Capítulo 2), pois muitos deles 

permanecem no bairro não apenas porque é um dos lugares de acesso mais fácil e direto 

que eles poderiam ter mas, entre os vários lugares em que poderiam morar, a partir de 

suas condições objetivas de vida, eles selecionam o lugar onde vão morar. Esse lugar é 

o Jurunas, um lugar na cidade moderna que é animado e vivo e ao mesmo tempo muito 

parecido com o interior. Cria-se então essa identidade de bairro graças a essas pessoas 

que circulam, que se relacionam através das redes de sociabilidade, valorizam uma 

identidade local, de um espaço que é lhes é próprio, ao qual eles sentem pertencer.  

 

                   Em síntese, podemos falar da formação positivada de uma identidade 

jurunense através das festas. A sociabilidade festiva enquanto evento reiterativo, 

enquanto prática cultural, enquanto ação significativa, estabelece uma relação entre os 

sujeitos e as festas (passadas, presentes, futuras), assim como entre a localidade e as 

identificações dos sujeitos. Através dessas formas de sociabilidade, produzidas 

localmente, eles constroem, para além de suas diferenças sociais, uma identidade 

cultural através da qual se reconhecem e se projetam para além do bairro. 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 248

 

 

                   Improvisar é a palavra de ordem no carnaval de 
Belém, que já foi considerado, nos anos 70, o terceiro melhor 
carnaval do país. Especialmente nas pequenas escolas, o termo 
possui diversos sentidos como, por exemplo, “fazer o melhor 
possível dentro do menor tempo disponível, fazer o máximo com 
o mínimo de recursos, dar o melhor de si para obter um 
resultado que nem sempre é o melhor”.  
 
                   Uma das formas mais comuns de improvisação é o 
desempenho de múltiplas funções e tarefas pelas mesmas 
pessoas, através da apropriação de práticas e saberes que são 
ensinados e aprendidos no momento mesmo de execução das 
tarefas de preparação do desfile carnavalesco.  
 
                   Assim que acaba o carnaval começam os ensaios 
das quadrilhas juninas, cujos dirigentes e integrantes 
participam também dos eventos carnavalescos. Cada escola tem 
ligação com uma quadrilha junina, formada por jovens que, em 
sua grande maioria, desfilam na comissão de frente da escola 
ou como personagens principais (mestre-sala, porta-bandeira, 
porta-estandarte) ou ainda em alas comuns.  
 
                   Alguns fazem várias coisas ao mesmo tempo, como 
Félix, coreógrafo da quadrilha Sedução Ranchista, que é 
também o coreógrafo da comissão de frente do Rancho. É 
também diretor da escola, responsável pela sede durante todo o 
ano e, durante os meses que antecedem o carnaval, pelo 
barracão da escola (durante o dia) e pelos ensaios (durante a 
noite). Se for necessário, também vira artesão, relações 
públicas, etc... (Foto 55).  
 
                   Para Félix, é algo extraordinário e ao mesmo tempo 
natural o modo como, através das festas, todos esses eventos se 
interligam, quase não deixando tempo ou espaço para nada 
mais, pois “quando acaba o carnaval já começo a pensar na 
quadrilha, quando acaba a quadrilha já começo a pensar no 
carnaval”. 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 249

 
 
                   A cisão ocorrida na Academia de Samba Jurunense, 
localizada na fronteira Jurunas/Condor, reduziu drasticamente 
o número de diretores, de trabalhadores do carnaval e de 
participantes em geral. O pequeno grupo de jovens que faz as 
fantasias é o mesmo que vai para o barracão finalizar os 
carros, em um tempo curtíssimo, pois é prática comum começar 
a preparar o carnaval em Belém faltando dois meses par o 
desfile, e às vezes menos ainda. O quadro atual da escola é 
composto por quatro pessoas: JR (presidente), DM (vice-
presidente), PH e MJ  (diretores).  
 
                   JR trabalha por conta própria, consertando fornos 
de padaria em diversos bairros da cidade. No carnaval 
organiza e supervisiona toda a montagem dos carros 
alegóricos, fica responsável pela compra das peças, pneus, de 
ferro para as estruturas, decide com o ferreiro o material 
necessário para os carros. Mora no fundo da casa de seus pais, 
com sua esposa e filhos. Os demais moradores (pais, irmãos, 
sobrinhos) estão divididos entre as duas escolas (Academia e 
Coração Jurunense). 
 
                   DM é costureira e modista de profissão, e mora com 
duas filhas, o genro e dois netos na casa que de fato funciona 
como a sede da escola. Mesmo que estejam trabalhando fora, 
todos participam, no tempo que sobra, das tarefas de 
organização do carnaval e do desfile carnavalesco. Ela 
supervisiona toda a parte da costura, executa os protótipos das 
fantasias e adereços, que repassa para o pequeno grupo do 
barracão que vai finalizar as fantasias das alas. Esse grupo é 
formado principalmente por jovens adolescentes moradores no 
bairro, dirigidos e inspecionados por apenas dois adultos, que 
fazem parte da organização do carnaval.  
 
                   PH trabalha em uma loja no centro comercial de 
Belém. No carnaval fica responsável pela compra de material 
para elaboração das fantasias e alegorias para a escola, tarefa 
que realiza durante seu expediente no trabalho. Mas sempre 
pede licença durante as duas semanas que antecedem o desfile 
para se dedicar totalmente às atividades da escola.   
 
                   MJ trabalha no mercado de peixe do Ver-o-Peso, 
recebendo e distribuindo o pescado que chega do interior para 
a venda diária nos boxes do mercado, desde o início da 
madrugada até cerca de 9 horas da manhã, quando começa 
suas atividades carnavalescas. É o mais recente integrante e o 
que mora mais longe da escola mas ainda no mesmo bairro.  
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 250

 
                   No GRCC Deixa Falar, escola localizada na fronteira Jurunas / 
Cidade Velha, diversas redes de relações e alianças se cruzam na execução 
dos principais eventos festivos: o carnaval, as festas de santo, as festas 
juninas. Essas atividades são coordenadas por um casal de dirigentes que 
dedica grande parte de seu tempo, energia e recursos econômicos, 
familiares, sociais e simbólicos na produção dessas festas.  
 
                   ES tem curso superior e emprego público, onde trabalha oito 
horas por dia. É o presidente da escola que ajudou a fundar há cerca de 15 
anos, participa das  principais atividades da mesma durante todo o ano, 
tendo um peso importante em todas as decisões, juntamente com o resto da 
diretoria, formada por cerca de vinte participantes, quase todos moradores 
às proximidades da escola e, portanto, vizinhos. É também o chefe de uma 
família extensa que inclui esposa, filhos, netos, sobrinhos, genros, noras e 
agregados. É também o chefe da casa de culto localizada nos fundos da 
residência, e que possui outros agregados (filhos-de santo), alguns dos 
quais permanecem no grupo doméstico a maior parte do ano.  
 
                   ES também tem outros parentes (tios, tias, primos, primas, 
sobrinhos, sobrinhas) morando nas casas vizinhas no mesmo quarteirão, 
cujos terrenos eram de posse original de seus avós, que os foram 
desmembrando para ocupação dos filhos, de modo que atualmente seus 
parentes ocupam terrenos contíguos, nos quais foram sendo construídas 
uma ou mais casas, de acordo com as crescentes necessidades 
organizativas dos grupos domésticos que se foram constituindo.   
 
                   JT é esposa do presidente e também membro da diretoria. 
Trabalha seis horas por dia em emprego público e divide as horas restantes 
do dia entre as tarefas domésticas, as obrigações com os santos da casa e o 
trabalho do carnaval. É ela quem corta os tecidos para fazer as fantasias 
com um pequeno grupo de costureiras auxiliares, enquanto o grupo de 
homens (filhos, parentes, agregados) trabalha em outras tarefas, 
especialmente na chapelaria e no barracão dos carros. Também costura as 
roupas dos bailarinos da quadrilha Arrastão Junino, que é composta por 
filhos e filhas, genros e noras, vizinhos e agregados da casa. 
 
                   MT, sobrinho de ES, ganha a vida como serigrafista. É também 
mestre de bateria e membro da diretoria da escola. É também músico e 
cantor de um grupo de pagode que se apresenta nos eventos da escola. 
Também participa da organização das festas de santo, onde desempenha a 
função de ogã durante o ritual de mina-nagô. CT é também sobrinha e 
mora nos fundos da casa principal. Ela participa diretamente da 
organização das atividades religiosas, cantando e  rezando as ladainhas, 
assim como dançando nas festas de santo. É também a porta-bandeira da 
escola e dança na quadrilha junina. 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 251

4. Jurunas: um lugar imaginado? 
 
 
 

                   O Jurunas existe? Podemos falar de um lugar identitário chamado Jurunas, 

ou de uma identidade jurunense? Analisando a construção de uma identidade cultural 

vinculada ao bairro de Alfama, no centro histórico de Lisboa, Firmino da Costa (1999) 

se pergunta até que ponto o bairro é uma construção dos olisipógrafos e de outros 

agentes culturais (:31; 491-492). Tomando o bairro como uma “unidade territorial 

urbana, um quadro social rico e multifacetado, categoria simbólica de referência social 

identitária, especialmente para a população local, mas também para o exterior”, o autor 

enfatiza sua visibilidade social em diversos registros (populares e eruditos, jornalísticos 

e literários) como uma via de acesso a um conjunto de processos sociais que participam 

ativamente da construção de uma identidade de bairro (:19). 

                   O autor utiliza o conceito de sociedade de bairro como ponto de chegada e 

não de partida (:115, 492), isto é, como uma perspectiva etnográfica empiricamente 

confirmada; o bairro de Alfama é apresentado e representado como uma configuração 

social existente, como uma construção social, um conjunto de representações simbólicas 

socialmente construídas, a partir de dinâmicas culturais endógenas e exógenas.  

                   Imagens produzidas no próprio bairro pela população local (de dentro para 

fora) articulam-se com imagens geradas fora do bairro, conferindo ao mesmo uma 

identidade cultural própria, que não é homogênea, posto que o bairro não é, de fato, 

física ou culturalmente separado e isolado do resto da cidade, mas apresenta fronteiras 

identitárias dinâmicas que podem ser percebidas especialmente nos momentos 

ritualizados dos eventos festivos realizados pela população local, com certa 

interferência dos gestores da cidade, o que levou ao questionamento acerca da realidade 

do bairro: seria uma ficção produzida especialmente por especialistas culturais que em 

sua grande maioria sequer residem no bairro? Seria uma manipulação da identidade? O 

autor então se pergunta: 

 
“Até que ponto será a identidade cultural de Alfama produto de  
construções simbólicas dos olisipógrafos e outros agentes culturais 
mais ou menos eruditos, localizados socialmente em posições 
estruturais e institucionais dominantes relativamente às populações 
locais? Até que ponto não estará em jogo aqui a lógica da dominação 
simbólica...?” (:31).  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 252

 
                   Mesmo reconhecendo a presença de relações de poder na ocupação, 

definição e delimitação do espaço urbano, o autor recusa a “versão canônica da tese de 

manipulação”, pois seria possível 

 
“a visibilidade marcante de Alfama e a reprodução continuada de sua 
identidade cultural, nos moldes atuais, sem o entrelaçamento dessas 
dinâmicas de origem exterior com (...) redes sociais específicas e 
formas culturais localmente enraizadas? (...) Não será na articulação 
desse conjunto plurifacetado de níveis e influências recíprocas que se 
poderá encontrar uma das chaves decisivas para a decifração das 
dinâmicas de produção social da identidade cultural de Alfama?” (:38-
39). 
                    

O autor está falando de um terceiro e fundamental aspecto, de uma relativização à tese 

da manipulação na fabricação da identidade do bairro, com ênfase nas articulações entre 

vetores externos e internos na produção da identidade cultural de Alfama. Afinal trata-

se de apropriação, cooptação ou articulação entre as forças internas e externas ao bairro? 

E como participam os diversos segmentos heterogêneos internos ao bairro? 227 Como no 

Jurunas,  

 
“... os produtores locais da cultura popular urbana eram, em grande 
parte, migrantes rurais (...) Ao mesmo tempo, a população local não 
ficou  alheia nem imune ao discurso identitário de origem erudita, às 
intervenções urbanísticas, culturais e turísticas de Alfama. Ao lado da 
reconstrução das representações localmente partilhadas acerca do 
próprio bairro, assistiu-se ao desenvolvimento, por parte da 
população, de estratégias de reutilização das solicitações externas, 
envolvendo o afeiçoamento e a reelaboração (...) de táticas relacionais, 
de práticas quotidianas e de formas de expressão cultural” (1999:  4; 
38-9). 

 

Diferente de Alfama, entretanto, no Jurunas quase todos os entrevistados são moradores 

do bairro; alguns elaboram um discurso intelectualizado enquanto outros reproduzem já-

ditos sobre a relação entre o bairro e as festas, enquanto um dado quase que essencial da 

identidade jurunense como uma identidade lúdica (todo jurunense gosta de festas); e 

muitos dos que hoje não moram mais no bairro mas nele nasceram, crescerem e viveram 

                                                 
227 É necessário destacar, seguindo Firmino da Costa (1999), que a identidade cultural não implica 
homogeneidade social nem dizer que não existem hierarquias sociais, relações de dominação e conflitos 
de interesse. Sua noção de sociedade de bairro não significa isolamento social ou ausência de ligações 
profundas e permanentes aos contextos sociais que a envolvem, de âmbito mais restrito ou alargado (:82).  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 253

por muito tempo, freqüentam essas festas e manifestam sentimentos de identidade 

acerca do bairro.  

                   Como demonstra o autor, “referências espaciais (o bairro), sociais (as 

redes de interconhecimento) e culturais (práticas expressivas) sobrepõem-se nessas 

representações e sentimentos de identidade coletiva” produzindo uma identidade 

contextual e ambivalente, que pode se apresentar como positiva (nas práticas e 

interações locais) ou negativa (nas referências às condições econômicas e hierarquias 

sociais mais amplas) (:98). 

                   Em contextos diversos, nas práticas e estratégias desenvolvidas e nos 

discurso emitidos pelos moradores, predominam formas e processos de identificação 

(Cardoso de Oliveira, 1976; Baumam, 2001), através dos quais estes se 

apesentam/representam como 
 

“...expedidos e corajosos, peritos na exploração de redes de 
interconhecimento nas artes e manhas da existência relacional, nas 
táticas do cotidiano, na inventividade convivial, na prática lúdica, na 
capacidade expressiva. Esses traços auto-atribuídos da identidade 
cultural são espontaneamente reportados pelos próprios habitantes às 
suas experiências de vida no bairro, às atitudes e aos saberes ali 
adquiridos com grupos de pares, círculos de vizinhos, redes de 
parentes e conterrâneos, colegas de trabalho e membros de 
associações comuns, pertenças que tendem a sobrepor-se no quadro 
local (...) nas práticas e nas estratégias desenvolvidas, nos discursos 
emitidos em diversas situações de interação social, os habitantes do 
bairro deixam transparecer o orgulho de uma identidade alfamista 
(...)” (Firmino da Costa, 1999: 98-99). 

 

 

No caso do Jurunas, a pesquisa comprovou que a construção de uma identidade de 

bairro cresce, se reproduz ou se dinamiza na articulação entre os discursos internos e 

externos ao bairro. Entre os primeiros destacam-se os discursos sobre a nação jurunense, 

sobre a criatividade, a performatividade e agência do sujeito jurunense, sobre a 

resistência e capacidade de sobrevivência do morador do bairro, ao enfrentar 

dificuldades e sobreviver num mundo moderno (a ele, com ele e contra ele); entre os 

últimos destacam-se o discurso da mídia sobre o bairro, enfatizando e sobrepondo as 

festas e a violência, o discurso dos gestores oficiais sobre as formas de controle das 

políticas públicas de intervenção no bairro. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 254

                   No contexto interno, temos uma reapropriação dessas falas através de já-

ditos que fazem parte de um discurso sobre o bairro, mas que são renovados, recriados 

através de diversas esferas de reprodução, especialmente através das redes de 

sociabilidade locais, quando os sujeitos exercitam sua criatividade, falando de um lugar 

identitário que é uma visão/representação positivada do bairro, um lugar onde eles 

gostam de morar, viver, festejar, se comunicar, e de como se sentem orgulhosos de 

pertencer a esse lugar. 228 

                   De todo modo, nos dois casos aqui comparados, trata-se de perceber, para 

além da tese da manipulação, por agentes externos, e para além da tese da reificação de 

uma identidade fixa, substantiva e auto-contida, da capacidade, performatividade e 

agência dos sujeitos sociais em construir, para si mesmos, um lugar identitário através 

do qual se reconhecem como fazendo parte de uma identidade positivada. Contestando 

as teses de manipulação ou resistência enquanto formas puras, absolutas e excludentes 

entre si, Firmino da Costa conclui que  

 
“se Alfama apresenta uma identidade cultural tão persistente e tão 
vincada, em grande medida é porque constitui um quadro social de 
intensa produção cultural própria”, isto é, pelo fato de ser “um 
contexto social onde se elaboram formas singulares de cultura popular 
urbana [que] revelam-se um elemento-chave dos processos 
identitários locais” (:173, 289). 229 

 
Portanto, identidades culturais não são essências mas construções simbólicas (:500); 

mais ainda, são sociais, posto que 

“se constituem como representações mas não se geram, não se 
mantêm, não se transformam por si próprias; são socialmente 
produzidas, divulgadas, transmitidas, modificadas, aniquiladas, 
reconstruídas, utilizadas e acionadas por agentes sociais, no quadro 
das relações sociais, no desenrolar dos processos sociais e com vários 
efeitos sociais. [situando-se] na ordem das representações e dos 
sentimentos de pertença socioculturalmente construídos, a identidade 
é sempre reflexividade e reconhecimento” (:501; 504). 

                                                 
228 É importante destacar que, enquanto em relação ao bairro de Alfama há uma grande produção de livros 
de ensaístas, eruditos, há muito pouco material publicado sobre o bairro por seus produtores culturais. 
Entre os “livros” escritos pelos moradores, poucos foram impressos, como o de Domingos Conceição 
(Neguinho do Pará). O de Bento Maravilha sobre o cotidiano do bairro nunca foi publicado, e os de 
Theodorico Rodrigues sobre o Clube São Domingos e Ana Castro sobre o boi Pae do Campo ainda não 
foram concluídos. 
229 “As formas culturais produzidas no bairro, embora articuladas a campos culturais mais abrangentes e 
inseridas nas dinâmicas [e configurações] mais amplas, constituem uma linguagem específica e um meio 
de expressão localmente partilhado, uma codificação simbólica das experiências de vida e um resultado 
de criação cultural própria...” (:289) 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 255

                   O signo Jurunas não se restringe ao espaço do bairro, mas em certo sentido 

o engloba. Ao mesmo tempo, condensa diversos significados, recortando diversas 

dimensões da realidade: em primeiro lugar, é um bairro localizado na zona sul de 

Belém, à beira do rio Guamá, bairro secular, de pobreza estabilizada, como o bairro da 

Liberdade, em Salvador, estudado por Agier (1998) e, como este, adquire diversos 

sentidos que vão sendo produzidos por seus moradores num espaço de mediações entre 

o bairro e a cidade, recortando as segmentações espaço-temporais, de classe, gênero, 

etnia/raça, lugar de origem, lugar de moradia, entre outros. Como o bairro da Alfama 

em Lisboa, estudado por Firmino da Costa (1999), apresenta uma grande visibilidade 

social diante do resto da cidade, em função de práticas culturais identitárias, 

especialmente práticas de sociabilidade festiva (Costa, 2002) associadas a diversas 

expressões da cultura popular, produzidas em grande parte por migrantes ribeirinhos, 

participantes ativos de uma história e uma memória social próprias, que nos permitem 

pensar o Jurunas como uma sociedade de bairro,  

 
“...um quadro social denso e multifacetado [e] uma categoria 
simbólica de referência social identitária [tanto] para a população local 
[quanto] para o exterior (...) um quadro social local no qual se 
sobrepõem (...) múltiplas dimensões de relacionamento humano, onde 
se geram estilos de conduta característicos e formas simbólicas 
singulares e que se redobra numa relação simultaneamente expressiva 
e constitutiva, de uma identidade cultural vincada, reportada pela sua 
população ao bairro, como entidade coletiva preeminente e como 
círculo relevante de pertença pessoal e grupal” (Firmino da Costa, 
1999: 492-493). 

 

Como vimos nos capítulos anteriores, diversas imagens do bairro e de seus moradores, 

exógenas ou endógenas, alimentam cotidianamente os discursos e as práticas 

identitárias, que retroalimentam suas identificações, assim como suas representações 

positivas ou negativas sobre o lugar onde vivem: bairro comunitário, de parentes e 

vizinhos, compadres e conterrâneos, colegas e chegados; bairro perigoso, de vadios e 

desocupados, de bandidos e gangues, onde a violência presente na vida cotidiana 

espreita moradores e visitantes; bairro de trabalhadores, de vendedores autônomos, de 

mão-de-obra barata que pode ser aproveitada a baixo custo; bairro de ocupantes-

invasores sem-teto, que enfrentam a polícia, desrespeitando as leis e o direito 

constituído; bairro de eleitores-cidadãos, cujas vozes e votos têm um peso considerável 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 256

na política local; bairro de antigas tradições festivas, de batuques e bumbás, do carnaval 

e festas juninas.  

                   Mas o bairro é também um grande mercado de trocas de bens materiais e 

simbólicos, um espaço de circulação de pessoas, saberes, dádivas e dívidas, enfim, um 

espaço de circulação de capital social e simbólico (Bourdieu, 1999: 67-69;73-79), um 

espaço de encenação da vida cotidiana, espaço público onde a vida cotidiana acontece 

(de Certeau, 1996:38). O Jurunas é, ao mesmo tempo, um bairro cultural, de espaços de 

inovação e criatividade (Costa, 2000) e um território cultural, onde se produzem estilos 

de vida próprios (Lull: 1998), de sociabilidades e tradições festivas (Costa, 2002), que 

permitiram atribuir ao bairro um ethos festeiro, ao lado das imagens de violência que 

têm estado freqüentemente associadas ao bairro em seu processo de ocupação e 

urbanização. 

 

                   Se pudermos comparar, o bairro do Jurunas apresenta, em relação aos outros 

bairros estudados por Firmino da Costa, Cordeiro e Agier, muitas semelhanças e 

diferenças, ao mesmo tempo. No caso do Jurunas, não podemos dizer que o vetor 

externo seja o principal, embora a relação contrastiva, de oposição-complementaridade 

esteja presente. Na orla ribeirinha do Jurunas, ao contrário de qualquer gestão 

planificada encontrada no caso português e em diversas cidades brasileiras, ocorreu uma 

ocupação totalmente assistemática do ponto de vista de uma gestão ou planejamento 

estatal, embora apresente uma ordem prática do ponto de vista dos ocupantes, migrantes 

invasores ou empresas que fecharam o acesso ao rio. 

 

                   O Jurunas é um território conhecido e praticado, um espaço vivido pelos 

moradores que circulam o tempo todo, atravessam as fronteiras físicas e sociais que os 

separam dos outros bairros e, ao mesmo tempo, instituem redes de interconhecimento 

que comunicam seus diversos setores, esferas e associações de todo tipo. Cria-se então 

essa identidade de bairro graças a essas pessoas que circulam que se relacionam (redes 

de sociabilidade), valorizando uma identidade de território, de um espaço que é deles, 

de um espaço que é próprio, que eles se sentem pertencendo aquele espaço. Esse espaço 

é o Jurunas, que em alguns lugares é parecido com o interior, é como se aqui fosse o 

interior, mas ao mesmo tempo é um “lugar na cidade”, um lugar moderno, cuja 

conquista exige um esforço continuado que inclui trabalho, conhecimento e troca. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 257

                   Através dessas redes de sociabilidade, os moradores fabricam e projetam, de 

dentro para fora do bairro, uma imagem altamente positivada do bairro e de si próprios, 

algo identificado por eles como “o orgulho de ser jurunense”, indicando que o morador 

do bairro tem consciência de que para ser universal é preciso amar as coisas do lugar. 

Nesse sentido, os jurunenses, mais do que os paraenses em geral, gostam e sentem 

orgulho em “cantar a sua aldeia” e serem por isso reconhecidos dentro e fora dela.  

                   Nos dias atuais, a uma valorização simbólica do bairro sobrepõe-se uma 

valorização imobiliária: de um reduto de festas, um local de autênticas tradições, 

algumas das quais não existem mais, o bairro tende a transformar-se em corredor de 

especulação imobiliária, para pessoas que “não têm história nem memória no bairro, 

não têm nenhuma identificação com o bairro, não têm identidade...”.(J. Manito). 

 

                   De fato, o Jurunas existe. Mais do que um bairro, o Jurunas é, para seus 

moradores, um lugar, seja um lugar inventado, um lugar simbolicamente construído e 

defendido por eles.. Diferentemente dos outros bairros mais centrais que têm, em sua 

configuração geral, um boa infra-estrutura (mercados, padarias, escolas), o Jurunas não 

se apresenta apenas como uma configuração de bairro, não é apenas um bairro, mas um 

lugar que existe, que tem menos do que muitos outros bairros em termos de infra-

estrutura, boas escolas, mas que existe, enquanto um lugar de sentido, como muitos 

outros bairros talvez não existam, porque, para seus moradores, assim foi criado, com 

todas essas características que fazem com que ele seja diferente de qualquer outro lugar. 

 

                   A carência de uma infra-estrutura moderna é compensada, na visão dos 

moradores, pela abundância de uma vida cotidiana que fervilha diuturnamente no 

bairro, fazendo com que o mesmo pareça estar mais vivo do que os outros bairros da 

cidade,  gerando inclusive avaliações de ex-moradores do bairro, que de lá saíram pelos 

mais diferentes motivos (casar, morar em uma casa maior e mais confortável em outro 

bairro), da falta de vida, da falta de animação, de movimento, de alegria que só o 

Jurunas tem, motivo pelo qual muitos deles voltaram ou desejam voltar a viver no 

bairro e, enquanto isso não acontece, não deixam de freqüentar as casas de parentes, 

quase todos os fins de semana, como nas citações abaixo: 

 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 258

“Eu sofri muito quando tive que mudar [do bairro], pois preferia estar 
morando apertadinho atrás da casa da minha mãe, porque lá era muito 
animado mesmo, de verdade” (Joana, 28 anos).  
 
“O Jurunas é animado, é barulhento, cheio de opções de festas, quem 
sai daqui sempre volta” (Bahia, 30 anos). 

 

Bairros populares produzem sentimentos de pertença entre seus habitantes, visíveis em 

algumas performances rituais coletivas (Cordeiro, 2001:3). Como “lugares sociais 

intermédios entre pequenas unidades de vizinhança e unidades mais amplas” (:3), 

estabelecem as mediações entre sociabilidades locais, em constantes interações de 

solidariedades e rivalidade entre si e contextos mais amplos. 230  

                   A sociabilidade de rua e de vizinhança, em espaços restritos de intenso 

interconhecimento, contribuem para a construção social de certos bairros, vistos do 

exterior como unidades territoriais quase naturais, relativamente homogêneas e auto-

contidas (:3). Nesse sentido o bairro é, ao mesmo tempo 
 
“...uma entidade virtual, uma tradição inventada, de valor simbólico [e] 
um lugar antropológico, identitário, relacional e histórico (...) Bairros são 
lugares com “identidade própria, história, memórias e sociabilidades 
partilhadas, atividades demarcadoras de fronteiras territoriais visíveis em 
certas  festividades cíclicas” (Cordeiro, 2001:2). 

 

Festas religiosas, carnavalescas, de lazer, dão uma certa visibilidade social ao bairro, 

através de imagens internas e externas, que se amplificam através dos meios de 

comunicação (como nos casos analisados por Agier, Cordeiro e Firmino da Costa), 

reproduzindo, na interação entre o bairro e a cidade, a relação entre formas de 

sociabilidade e certas identidades de bairro, baseadas no território (Holstein,1998). 

Processos de identificação e relações de identidade surgem comumente entre sujeitos e 

grupos que participam de redes de sociabilidade, consumo e lazer em determinados 

espaços urbanos.  

 

 

 

                                                 
230 Analisando as formas de sociabilidade em um pequeno bairro de Lisboa, Cordeiro aponta a relação 
entre identidade e sociabilidade, através da equação bairro, festa e cidade (2001:5). Seguindo o estudo de 
Agier sobre o bairro da Liberdade, em Salvador (1998), a autora destaca as significações relativas dadas 
aos espaços da cidade, que informam sobre as identidades urbanas, e as redes de sociabilidades, que 
informam sobre as culturas que estão na base do apego aos lugares urbanos.  



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 259

                  A cidade revela, na dinâmica da organização de seu espaço (...) signos 

diferenciais de pertencimento (Montes, 2000:304). Como um espaço de significação e 

mediação ligando os diversos lugares da cidade e as diversas cidades de onde se origina 

grande parte dos moradores, como um espaço vivido de festas e procissões, do lúdico e 

do carnaval, como um espaço de transformação e inovação, o Jurunas é um 

caleidoscópio de imagens e signos sonoros e visuais.  

 

                   Enfim, “práticas de sociabilidade local associadas a rituais festivos, 

cíclicos, claramente territorializados, fazem os bairros” (Cordeiro, 2001), no sentido de 

que são as práticas sociais dos habitantes que conferem significado ao espaço urbano 

(Agier, 1998; De Certeau; 1996; Magnani, 1993; Montes, 2000). E se as práticas fazem 

os bairros (lugares urbanos), as práticas festivas fazem o bairro do Jurunas, isto é, 

garantem sua visibilidade social do imaginário da cidade.  

 

                   Afinal, é do bairro que vem, todo ano, a escola de samba mais antiga da 

cidade, juntamente com outras escolas e blocos carnavalescos, cantando os sambas 

muito conhecidos no meio local; de lá também vêm muitas das aparelhagens que fazem 

as festas de brega nos subúrbios; é também de onde vêm muitos romeiros chegados do 

interior para o Círio de Nazaré  e outras festas na cidade.  

 

                   Em síntese, uma identidade de bairro (jurunense) se expressa através das 

festas produzidas e/ou consumidas pelos moradores; ao sentido de localidade, de 

pertencimento a um território específico (o bairro do Jurunas), sobrepõem-se práticas 

culturais identitárias, de modo que viver no bairro, circular pelo bairro, participar das 

festas e vida do bairro são práticas cotidianas que ligam os sujeitos em redes de 

sociabilidade e atuam como formas de inclusão e ao mesmo tempo distinção, 

contribuindo para a construção e a manutenção dessa identidade. 

 

 

 

 

 

 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 260

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 

(IN)CONCLUSÃO:        
   ribeirinhos na cidade: caboclos urbanos ? 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
“Diante dos horizontes próximos 
aflige-se o meu coração, 
não sei se é tempo de chegada 
ou sempre o de navegação” 
 
(Cecília Meireles: A voz do profeta exilado. In:  
Obra poética. Rio de Janeiro: N.Aguilar, 1977). 
 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 261

identidades na Amazônia: entre fronteiras, movimentos e margens  
 

 
 
“Vou contar a minha história, mas por viagens. Montado a cavalo, eu 
sempre esbarrava em margens e barrancos. Já quando me avezei pela 
canoa gita, desapareceu pra mim essa questão de margens e 
ribanceiras cortantes. Os furos, os igarapés, os rios e os lagos me 
davam a impressão de ser sempre uma pessoa refletida num espelho 
andante e baita. Pra mim, paresque, era a linha d’água que dividia o 
mundo (...) Comecei também a chegar nas cidades por pontes e 
trapiches. Tudo passou a ser marcado por chegadas e saídas. Por isso 
agora só conto a minha vida por viagens. Ela passou a ser assim, sem 
paradeiro certo, dependendo da maré das águas, das pessoas e até 
dos objetos. O senhor pensa que regatão tem algum destino? Só tem 
chegadas e saídas. Por isso também que agora conto a minha vida 
por paradas. Aliás, foi nas paradas que consegui arrumar a minha 
descendência...” (Benedicto Monteiro, 1991: 31-34). 
 
[O senhor conhece ou ouviu falar de alguém que seja chamado de 
caboclo?]  
De lá?  
[De lá ou daqui...]  
Conheço. Conheço caboclo do centro, que trabalha na lavoura. 
Justamente o meu pessoal já tá tudo lá em Santa Izabel, da família e 
amigos também... Caboclo... trabalha na lavoura mesmo...  
[Aí dizem que é caboclo?]  
É... nós tudo somos cabocos, né? Caboclo tem menas inteligência e 
menas sabedoria, o pessoal daqui é mais desenvolvido, tem mais 
cultura... Tem caboclo esperto, que faz conta de matemática pela 
cabeça dele e dá certo (João Batista , 76 anos). 
 
 
[O senhor conhece ou ouviu falar de alguém que seja chamado de 
caboclo?] 
Sou caboclo, meu pai era caboclo. Hoje não se fala mais essa 
linguagem do passado, mas eu estou escrevendo a história da minha 
vida, eu me chamo de caboclo. O caboclo é hoje diferente do passado: 
o caboclo nasceu no interior, membro de uma família cabocla, mas 
porém pessoa assim um tanto humilde, com tendência observatória. O 
caboclo pouco fala, ele mais ouve. Eu sou diferente. 
[Então o senhor é um caboclo moderno, urbano, ou o que?] 
Eu sou um caboclo ativo, sou um caboclo do passado, de 43, não de 
hoje (Zezinho, 60 anos). 
 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 262

migrantes ribeirinhos: entre o rio e a cidade 

 
 

 

                   Voltamos aqui à questão das identidades construídas e reconstruídas por  

migrantes ribeirinhos em espaço urbano, especialmente no bairro do Jurunas, em Belém, 

nosso campo de pesquisa sobre os eventos produzidos pela população local. 

Verificamos que durante todo o ano há uma ampla circulação entre os moradores das 

ilhas, das beiras dos rios e das pequenas cidades do interior, próximas a Belém, assim 

como entre estas e a capital, especialmente por ocasião das grandes festas dos santos 

padroeiros. E se na Amazônia, durante todo o ano, os habitantes circulam entre os rios e 

as cidades através das festas, o bairro do Jurunas, em Belém, é uma festa o ano todo. 

 

                   Considerando as identidades como identificações em curso (Santos, 1993: 

31-32), procuramos identificar como os migrantes ribeirinhos no bairro do Jurunas se 

apresentam/representam, tendo como referência um conjunto de experiências e 

vivências que interligam os lugares de origem e a localidade do bairro. Como vimos no 

Capítulo 2, a conquista da localidade garante aos migrantes a apropriação de um espaço, 

um lugar de sentido e fonte de identidade, a partir do qual eles podem situar-se no 

cotidiano do bairro e da cidade.  

 

                   Como são construídas ou reconstruídas as identidades e/ou as variadas 

formas de identificação dos migrantes que vêm do outro lado do rio para morar no 

Jurunas e em outros bairros adjacentes? Moradores das áreas de várzea ou de centro, 231 

em seus lugares de origem seriam identificados ou se identificariam como lavradores, 

agricultores, pescadores e outras formas de identificação associadas ao seu cotidiano. 

Ao mesmo tempo, na sua relação com os citadinos, se classificam como sendo do 

interior (Alves, 1993), mas são muitas vezes rotulados como caboclos e precisam lidar 

com essa rotulação. 232  

 

                                                 
231 Os migrantes diferenciam seu lugar de origem entre centro e várzea, ou centro e beira do rio.  
232 “No Pará, as empregadas domésticas são predominantemente ‘caboclas do interior’ (Alves, 1993: 
173). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 263

                   Essa mistura entre formas espaciais rurais e urbanas, entre novos e antigos 

padrões de relações vão dar a feição das formas de sociabilidade produzidas e do 

surgimento de novas formas de identificação no espaço urbano. Conforme diversas 

pesquisas sobre processos migratórios em sentido rural-urbano (Durham, 1978; 

Menezes, 1976), os movimentos dos sujeitos para a cidade implicam em diversos 

processos de transformação e/ou atualização de suas identidades, produzindo novas 

formas de identificação, mediadas através de passagens que são, ao mesmo tempo, 

físicas, existenciais, sociais, culturais. No caso em foco, esse processo poderia ser 

sintetizado através de dois movimentos ou passagens, como sejam:  

 

a) da cidade ribeirinha à capital, cidade-metrópole, vista como lugar de cosmopolitismo 

cultural, espaço de concentração de poderosos processos de desenraizamento e 

desterritorialização, de processos globais de aculturação, sincretismo, hibridação; lugar 

de modernidade, impessoalidade, racionalidade, liberdade, etc... 

b) de caboclos ribeirinhos a cidadãos urbanos: a distância que os separa da outra 

margem do rio não é apenas espacial e geográfica, mas também existencial, cultural e 

política. 

 

                 Essas passagens correspondem a momentos simultâneos de um mesmo 

processo, posto que o movimento de deslocamento espacial, como no caso aqui 

estudado, pode produzir sentimentos aparentemente contraditórios de estranhamento e 

desejo de fazer parte da cidade. Não é possível resumir ou sintetizar a riqueza desse 

processo simplesmente opondo identidades de partida (identidade usadas/vestidas no 

meio rural, anteriores à migração) a identidades de chegada (as novas identidades 

construídas no meio urbano). Seria extremamente simplificador pensar esse processo 

em termos de oposições binárias rural / urbano, caboclo / citadino. Primeiro porque o 

contexto da migração é muito complexo e não permite simplificações ou cortes radicais 

como a descontinuidade total dos dois momentos separados, o antes e o depois da 

migração, como se fossem dois sujeitos completamente distintos, com identidades fixas 

e opostas uma à outra. Segundo, é possível afirmar que essas diversas identidades 

construídas pelo sujeito migrante são constantemente atualizadas e modificadas, através 

de processos de identificação (Cardoso de Oliveira, 1976; Bauman, 2001) em diversos 

contextos de articulação social. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 264

                   Teriam ainda os modelos clássicos da etnografia, como o de Galvão (1955) 

sobre o conceito de cultura cabocla, alguma capacidade metodológica para pensarmos 

acerca dos processos de identificação dos migrantes ribeirinhos em Belém? Que 

perguntas significativas, colocadas pelo autor acerca do modo de vida e das crenças e 

valores do caboclo amazônico, poderiam nos ajudar a pensar essa categoria conceitual – 

aqui e agora – enquanto uma identidade em permanente processo de 

construção/desconstrução, quase nunca afirmada no contexto cotidiano das relações 

hierarquizadas e das representações cristalizadas; manipulada, sempre que necessário, 

por quem atribui e por quem recebe a atribuição, mas excepcionalmente positivada em 

contextos rituais como no carnaval, na festa de santo, no rito da pajelança, quando os 

encantados, índios e caboclos dominam a cena cultural, demonstrando ascendência, 

transcendência e quase onipotência?  A obra de Galvão, mesmo tratando da vida 

amazônica de 50 anos atrás, coloca questões importantes acerca de nossa identidade, 

que ainda estão em aberto, como demonstramos neste tese.  

                   Partimos de hipóteses anteriores acerca de um modelo extremamente 

plástico de relações e representações no mundo amazônico (Galvão, 1955; Alves, 1993; 

Boyer, 1999; Motta-Maués, 1989; Maués, 1995, 1999; Lima-Ayres, 1999; Saillant e 

Forline, 2001) para pensar a questão das identidades construídas nessa interface urbano-

rural presente no espaço amazônico, onde as mestiçagens e sincretismos são 

extremamente fortes e interferem na dinâmica sócio-cultural, especialmente na 

aceitação ou rejeição de certas idéias, crenças e valores culturais, na incorporação da 

novidade no mundo contemporâneo.  

                   Podemos pensar as populações amazônicas em geral, rurais e ribeirinhas, 

dentro desse modelo plástico, e o processo de migração como sendo, de certo modo, a 

mola propulsora da transformação. A idéia da mudança, da migração – através da 

viagem para a cidade – é tanto o caminho como o processo através do qual o migrante 

realiza a heterogeneidade radical de vivendo nas franjas da modernidade, transformar-se 

em um outro de si mesmo, um outro sempre desejado, ambicionado, mas que não faz 

desaparecer por completo, suas identificações anteriores. Entre margens e movimentos, 

entre pontes e trapiches, entre os rios e as cidades e entre as cidades através dos rios, as 

viagens e travessias, chegadas e saídas, paradas e retomadas são os espaços e tempos 

através dos quais os sujeitos circulam, marcam suas especificidades e constroem suas 

identidades no mundo moderno.    



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 265

caboclos na Amazônia: a identidade na diferença 
 

 

                   Como vimos no capitulo 1, o debate atual acerca da fabricação de 

identidades no mundo contemporâneo pode ser resumido em três aspectos principais: 

 

a) as construções das identidades (modernas ou pós-modernas), tal como reveladas pelas 

análises sociais, apontam um paradoxo: enquanto os analistas sociais reconhecem que as 

identidades não são categorias ontológicas, essenciais ou primordiais, os grupos 

promovem, cada vez mais, a essencialização e a reificação das identidades, 

apresentando-as como fixas, primordiais, promovendo o retorno à etnia e exigindo o 

direito à diferença. 

 

b) essa essencialização da diferença articula-se de diversas maneiras com os projetos 

políticos apresentados pelos grupos em processos de “negociação e afirmação da 

identidade” (Bauman, 2001), ora a favor do acesso irrestrito aos direitos humanos 

universais, ora a favor do respeito às especificidades culturais. 

 

c) sendo múltiplas e flexíveis, essas identidades podem ser apropriadas ou descartadas, 

vestidas ou despidas, em um processo incessante de construção, criação e inovação 

(Agier, 2001), articulam-se dentro e através de fronteiras étnicas (Barth, 2000), 

ultrapassando os limites políticos, sociais e culturais. 

 

                   Segundo Pierucci (1999), diferenças coletivas são marcadas através de 

traços distintivos, reais ou inventados, herdados ou adquiridos, genéticos ou ambientais, 

naturais ou construídos, por grupos de pertencimento ao longo de linhas demarcatórias 

de raça, etnia, procedência, sexo e gênero, idade, nacionalidade ou região. Essas linhas 

demarcatórias definem inclusão ou exclusão, superioridade ou inferioridade de um 

grupo em relação aos outros, com base em marcas ou atributos empíricos, sensíveis, 

muitas vezes visíveis, de diferenças tornadas significativas através de práticas sociais 

operadas cotidianamente por grupos que ora enfatizam, ora ignoram ou obscurecem 

essas diferenças, negando sua influência ou determinação na conduta, no caráter, no 

sucesso ou no fracasso de cada indivíduo, de modo que enfatizar as diferenças, tanto 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 266

quanto ignorá-las e tratar igualmente os diferentes, pode estigmatizar pessoas e grupos, 

barrando ou limitando seu acesso às oportunidades na sociedade mais ampla (:104-6).  

 

                   Como vimos, reificações da diferença e essencializações da identidade 

podem estar presentes nos diversos processos de constituição dos grupos étnicos. 

Entretanto, “reificações ou essencializações da etnia, assim como reificações que 

envolvem gênero ou identidade nacional, não são boas do ponto de vista político” 

(Moreiras, 2001: 313). Partindo dessas considerações, trataremos aqui de uma categoria 

social de difícil categorização, de um objeto difícil de ser objetificado – a identidade (ou 

não-identidade) do caboclo amazônico. 

 

              Se tomarmos a conhecida noção de grupos étnicos elaborada por Barth (2000), 

na qual a auto-atribuição e a atribuição pelos outros é sua característica principal, temos 

duas questões iniciais:  

 

a) as duas condições são indispensáveis e concomitantes, isto é, não podem faltar e têm 

que estar presentes ao mesmo tempo?  

 

b) as duas condições têm que se apresentar nessa ordem? ou seja: uma fronteira étnica é 

demarcada quando um grupo étnico afirma sua especificidade e exige seu direito à 

diferença, à especificidade de grupo minoritário que deseja ser reconhecido enquanto 

tal?  

 

                   No caso específico da categoria caboclo, uma categoria de atribuição pelos 

outros e não de auto-atribuição, uma categoria de acusação, e não de reconhecimento 

de direitos e prerrogativas, podemos afirmar que a identidade caboclo existe?  Como um 

tema constante na literatura regional, sua presença no debate atual sobre a identidade 

amazônica, seja em trabalhos acadêmicos, seja em artigos jornalísticos, é marcada por 

ausências, por uma espécie de invisibilidade que mais nega que afirma, e que nos aponta 

a fantasmagoria de uma categoria. Como dar conta dessa fantasmagoria? 

 

 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 267

                   Em primeiro lugar, o caboclo é uma categoria de alteridade, que fala sempre 

de um outro. Em segundo lugar, não é um ser ou uma essência, mas uma categoria de 

representação. Lima-Ayres (1999) refere-se a duas concepções gerais acerca do caboclo 

amazônico: no sentido coloquial “o termo caboclo é amplamente utilizado na Amazônia 

brasileira como uma categoria de classificação social”; nesse sentido: 

 
“a categoria caboclo é complexa, ambígua e está associada a um 
estereótipo negativo; no uso acadêmico, refere-se aos pequenos 
produtores rurais de ocupação histórica, também classificados como 
camponeses (...) no sentido coloquial, o caboclo é uma categoria de 
classificação social complexa que inclui dimensões geográficas, 
raciais e de classe (...) na região amazônica o termo é também 
empregado como categoria relacional; o termo identifica uma 
categoria de pessoas que se encontra em uma posição social inferior 
em relação ao locutor (...) os parâmetros desta classificação coloquial 
incluem a qualidade rural, descendência indígena e “não civilizada” 
(analfabeta e rústica) que contrastam com as qualidades urbana, 
branca, civilizada (...) Como categoria relacional, não há um grupo 
fixo identificado como caboclo; o termo pode ser aplicado a qualquer 
grupo social ou pessoa considerada mais rural, indígena ou rústica. O 
uso coloquial do termo leva à suposição de que existe uma população 
concreta que pode ser imediatamente identificada como cabocla e 
carrega a identidade de caboclo” (:5-7). 

 

Percebemos, na análise da autora, a dificuldade de se chegar a uma única definição ou 

sentido do termo caboclo: ora o termo aparece como uma representação, uma categoria 

de atribuição pelos outros (brancos, não-caboclos), ora o termo torna-se mais 

“empírico” e “fixo”, referindo-se a pequenos produtores familiares da Amazônia. Entre 

os diversos significados atribuídos ao termo, predomina um sentido pejorativo, 

negativo, que define caboclo como  

 

“o indivíduo ou grupo que ocupa uma posição social inferior. Embora haja 
também uma valorização positiva – no folclore (homem da terra) e em 
cultos de possessão em que aparece como “espírito forte” (Boyer, 1999) – o 
estereótipo predominante é negativo; corresponde a figuras como matuto e 
caipira do interior sulista (...) Não há uma identidade clara, forte e 
socialmente valorizada relacionada ao termo; internamente, o indivíduo 
constrói sua noção de pessoa com outros referenciais, ligados à condição 
social (pobre), à principal atividade econômica (pesca artesanal, agricultura 
de pequeno porte, coleta de castanha), ao ambiente que ocupa (várzea ou 
terra firme), aos laços de parentesco locais (comunidades de parentes), à 
cosmologia e à religião que professa (mundo dos encantados, catolicismo 
popular ou seitas pentecostais)” (Lima, 1999: 26). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 268

                   Segundo Lima-Ayres “o termo caboclo, no discurso coloquial, não se 

refere a um grupo social nem corresponde a um grupo étnico” (1999: 21) nos termos de 

Barth (2000); de modo geral, os habitantes rurais da Amazônia definem-se como 

agricultores; também nunca foi associado a um movimento político (Lima-Ayres, 1999: 

22); por isso devemos “desistir do uso da palavra caboclo, especialmente se 

pretendemos falar de identidades rurais na Amazônia contemporânea”, posto que a 

identidade cabocla não existe de fato, “é uma representação” (:29); não há uma 

afirmação de ser caboclo mas sim uma aceitação contextual do rótulo, no sentido de 

uma “identidade negativa” (Cardoso de Oliveira, 1972); o caboclo é aquele que não é... 

é a aceitação da negação”.  

                   Entretanto, partindo da análise do fenômeno do caboclismo entre os tükuna 

no Alto Solimões como “formas de ser do caboclo” e, ao mesmo tempo, “a própria 

negação do tükuna transfigurado pelo contato com o branco” (Cardoso de Oliveira, 

1972:104), podemos pensar esse fenômeno como uma recusa do termo em função de 

seu sentido pejorativo no contexto onde é produzido, mas também como uma afirmação 

de que não fazem parte da categoria maior, “branca” que os rotula e discrimina.  

                   A categoria caboclo torna-se, assim, um problema teórico e ético, tanto 

quanto político: uma identidade reificada pela negação, como alguém ou algo que esta 

fora do lugar (da modernidade contemporânea); ao mesmo tempo, é aquele que não tem 

consciência de si, ou pior, é aquele que pensa pelas representações e estereótipos 

construídos pelos outros (Cardoso de Oliveira, 1976), ou mesmo através de uma “dupla 

consciência” (Gilroy, 2001).  

                   Saillant e Forline (2001) destacam o caráter de exterioridade do conceito, 

como um reflexo das forças externas que se impuseram na região amazônica (:146), tal 

como analisado por Nugent (1993). Num contexto de modernidade globalizadora, o 

caboclo estaria “entre a floresta, a indianidade e suas franjas” (:146), ao mesmo tempo 

“testemunha e sujeito de uma memória e identidade residual ...sempre... em 

movimento” (146). Não possuindo os atributos positivos das categorias que o 

construíram, seria o inverso da identidade nacional, ou seja, aquele que não conseguiu 

se integrar à sociedade brasileira, ao mesmo tempo em que procurou apagar os traços 

dessa (não)identidade. Daí sua propalada invisibilidade, sua falta de memória, sua 

história silenciada e sua ausência nas instâncias políticas e sociais mais amplas.  

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 269

                   Por outro lado, nos discursos atuais em defesa da riqueza e da 

biodiversidade amazônica, o caboclo é visto como o guardião da floresta, aquele que 

detém os saberes nativos sobre a região. Neste contexto o caboclo é reconstituído como 

originário do lugar, herdeiro dos antepassados indígenas e totalmente adaptado à 

natureza (Saillant e Forline, 2001: 148-49). 

                   Boyer (1999), referindo-se à multiplicidade de sentidos da palavra caboclo, 

enfatiza que na cidade de Belém o termo não se refere a um conteúdo étnico. 233 O 

termo aplica-se então ao habitante interiorano da Amazônia, tal como referido por Alves 

(1993), para quem o termo caboclo é uma designação nativa (:170), uma categoria 

tradicional para designar o habitante da região (:174), especialmente o morador do 

interior (:167). Como categoria de referência regional, em oposição aos que são de fora, 

torna-se uma “instância de resistência (...) a outros modos de concepção [inclusive] 

das diferenças sociais” (:175). 

                   Nas diversas tentativas de reconstrução positivada da identidade dos 

habitantes da Amazônia, outros termos foram apropriados e legitimados: ribeirinhos 

(Miller, 1977; Chibnik, 1994; Harris, 2004), povos da floresta (Wolff, 1999), povos 

tradicionais.  Wolff (1999), estudando a vida das mulheres da floresta no alto Juruá, 

encontrou um uso comum do termo caboclo na região, para “designar índios em geral 

(...) acompanhado dos adjetivos brabo ou manso, dependendo se são índios civilizados 

ou selvagens [e usado] para classificar indivíduos ou famílias de ascendência indígena 

que vivem nos seringais”. (184). Seguindo Wagley (1977) a autora concorda que o 

termo serve principalmente para expressar uma relação social. 234  

                    O termo ribeirinho, hoje usado amplamente pela mídia local para falar das 

populações amazônicas, não aparece na literatura antropológica antes dos anos setenta, 

quando Miller (1977) refere-se às “comunidades ribeirinhas tradicionais”, pequenas 

cidades localizadas ao longo do rio Amazonas, não muito próximas aos centros mais 

desenvolvidos, ainda não alcançadas pela malha rodoviária, e ignoradas pelos projetos 

desenvolvimentistas aplicados à região (:285). 

                                                 
233 “Abandonando o sentido de índio ou de mestiço de índio e branco, caboclo, para a população atual da 
cidade, designa geralmente o habitante do meio rural, qualquer que seja a sua origem (...) o uso do termo 
tem forte carga negativa”  (Boyer, 1999: 30). 
234 . “De maneira geral (...) caboclo serve tanto para designar genericamente os índios como para marcar 
hierarquias sociais (...) A palavra. (...) carrega ainda um sentido relacional, pois se opõe a outra categoria: 
cearenses ou “carius”(...) é necessário atentar para o caráter hierárquico da oposição “caboclo/cearense”, 
pois os caboclos são sempre apontados com qualidades negativas, mesmo pelos próprios descendentes... 
(Wolff, 1999: 187,190). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 270

Harris (2004) refere-se às pequenas povoações de várzea no médio-baixo Amazonas, 
  

 
 
“agrupadas em redes de parentes por cerca de 30 km ao longo do rio 
(...) vivendo de atividades econômicas sazonais (...) não apenas na 
margem de um grande rio, como sobre o rio – e algumas vezes dentro 
dele – por vários meses durante o ano (...) Seus residentes são 
chamados ribeirinhos, um termo que expressa uma associação 
geográfica e não uma identidade étnica” (:4). 

 
 
 

Chibnik (1994) estudou populações amazônicas vivendo em pequenas comunidades 

ribeirinhas (riverine villages) próximas a Iquitos (:74) e verificou que “a auto-

identidade dos residentes nas aldeias ribeirinhas envolve mistura de descendência, 

feições culturais, distinções de classe, categorias ocupacionais e regionalidade” (:82). 

Destacando, a partir de Cohen (1978), a existência de uma aura da descendência nas 

concepções de um grupo étnico, de modo que, “uma vez adquiridas as identidades 

étnicas por qualquer processo, são passadas de geração a geração” (Chibnik, 1994: 

82), e identificando a presença de fronteiras quase-étnicas entre não-ameríndios 

nascidos no local e outros grupos, o autor conceitua os ribeirinhos amazônidas como 

quase-grupos étnicos e conclui que “uma teoria antropológica da etnicidade” permitirá 

entender “os modos pelos quais os ribeirinhos se distinguem de outros peruanos” (:82). 
235 

                   Voltamos aqui a uma questão central na definição de um grupo étnico: a 

afirmação da identidade através do estabelecimento de fronteiras simbolicamente 

construídas, baseadas em diferenças culturais, muitas vezes naturalizadas pelos sujeitos, 

mas sempre usadas como definidoras de seu pertencimento a um grupo, região, nação, 

etc.  

                   Entretanto, a questão mais importante a ser considerada na análise da 

categoria caboclo é exatamente a da não-definição: o caboclo é aquele que está nas 

franjas, nas fronteiras da modernidade, o que estava antes da modernidade, o que é, de 

certo modo, contra a modernidade. No jogo do dentro e fora, do interior/exterior 

                                                 
235 “Ribeirinhos são ditos misturados de europeus e ameríndios (...) alguns têm sobrenomes espanhóis, 
outros têm nomes típicos de grupos ameríndios (...) muitas populações rurais têm pais ou avós que falam 
línguas indígenas [e] a maioria delas abertamente desdenha o [termo] ameríndio e se auto-identifica como 
ribeirinhos... (Chibnik, 1994: xii; tradução livre). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 271

(Bhabha, 1998), o caboclo está no meio da modernidade, nas margens e – ao mesmo 

tempo – fora dela.  

 

                   Como lidar com esses movimentos e margens usando as categorias 

domesticadas através das quais delimitamos nosso conhecimento da realidade? 

Analisando a questão nos termos de Bhabha (1998) sobre as identidades situadas nos 

interstícios da cultura (:19), e para quem a diferença cultural, moldada historicamente 

no sistema colonial, construída politicamente na oposição ocidente/oriente, extrapola, 

extravasa suas fronteiras, impondo e expondo a condição liminar do migrante que 

“transforma-se no fantasma do colonizado que vem assombrar o colonizador” (:59, 

211), podemos pensar a categoria caboclo como a fantasmagoria que assombra o 

amazônida urbano, cosmopolita, moderno, (em muitos casos ex-migrante, ex-caboclo).  

 

                   Podemos também pensar essa categoria como um lugar de representação, 

ao mesmo tempo um lugar residual e uma fronteira móvel, que avança e recua. Uma 

cultura cabocla, vista sempre como um lugar residual, não existiria como cultura 

própria; afirmar-se-ia pela negação; seria então um espaço marcado por um duplo 

discurso de exclusão: de quem olha e fala do exterior, o caboclo é aquele que está fora 

da modernidade. De quem olha do interior, e vê o outro como espelho – ao mesmo 

tempo em que se vê pelos olhos do outro – o caboclo é aquele que deseja ser o outro de 

si mesmo. 236                    

                   Demonstrando corretamente que a rotulação do caboclo amazônico é um 

exemplo emblemático do poder de nomear, que é ao mesmo tempo “uma forma de 

expressar a dominação de uma classe sobre outra”, Lima-Ayres (1999: 27), afirma que 

“manter o uso da palavra caboclo demonstra que desconhecemos as formas como eles 

próprios se apresentam / representam; nesse sentido, o nome caboclo vive hoje apenas 

no discurso que nós fazemos sobre uma outra categoria social” (1999: 29). 

 

 

                                                 
236 Segundo Motta-Maués (1989) “as idéias e imagens do que se convencionou chamar de ‘homem 
amazônico’ (...) construídas ao longo da história da região, continuam a ser veiculadas ainda hoje, 
compondo a forma de pensar e falar sobre ele, como constituindo sempre um “outro” com quem não se 
quer ser confundido (...) Ninguém quer ser identificado com o caboclo ou com as ‘coisas de caboclo’ – a 
chamada caboclice – todos termos pejorativos e eivados de preconceito que se dirigem, no fundo, contra a 
velha realidade que não se quer encarar de frente – o fato de ser esta, na verdade, uma população 
misturada” (:195, 203) 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 272

 

                   Concordamos com a autora no sentido de que a identidade cabocla é uma 

representação, na medida em que as identidades são sempre representações, 

construções, narrativas discursivas através das quais os sujeitos (ou não-sujeitos) são 

rotulados, mas discordamos da mesma no sentido de que matar o caboclo enquanto 

conceito / categoria seria fingir que não existe uma diferença que se construiu 

historicamente, que se instalou de fora para dentro, do nacional para o local, e que se 

desdobra continuamente, contra, entre, dentro do espaço-tempo amazônico, com relação 

a seus diversos grupos populacionais pensados, nesse contexto, como primordiais e, 

portanto, essencializados, como uma raça de cultura mestiça e costumes atávicos; 

resistentes à modernidade, verdadeiros exemplos da contra-modernidade que ainda 

sobrevivem no mundo ocidental.  

 

                   É nesses limites e fronteiras conceituais, políticas e éticas, que se abre o 

espaço para se pensar a questão do caboclo como uma identidade e cultura de 

resistência, posto que são sobreviventes de um processo aniquilador, mas que não os 

destruiu por inteiro. Abre-se então o espaço da terceira margem (Monteiro, 1991); da 

fala dos sobreviventes que estão entre as culturas,  no meio da modernidade (Bhabha, 

1999). Finalmente, aqui se pode abrir o espaço de construção de novos sujeitos, nos 

entrelugares onde a diferença se faz e se refaz incessantemente.  

 

                   Um aspecto aparentemente insignificante pode ser relevante para se pensar 

acerca da produção da consciência e da posicionalidade dos sujeitos (Bhabha, 1998; 

Anthias, 1998) rotulados como caboclos, nos seus próprios termos e contextos: a 

acusação jocosa que os indivíduos ou grupos de ribeirinhos se fazem entre si, rotulando-

se mutuamente ou auto-rotulando-se de caboclos, 237 utilizando-se de tempos verbais 

passados, presentes e futuros para referir-se àqueles que já foram, aqueles que ainda 

são, aqueles que não mais serão caboclos.   

                                                 
237 “Colera não mata caboclo”. Segundo Mark Harris (2000: 29) essa declaração é um exemplo de auto-
afirmação, feita por um pescador na cidade de Óbidos, no Pará, para distinguir-se, enquanto caboclo – 
que realiza seu trabalho e garante sua sobrevivência através de atividades e comportamentos adaptados à 
região –, dos diversos outros: os ricos, a gente fina (que não trabalha pela sobrevivência) e, inclusive, o 
antropólogo. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 273

                   Fixar a atenção nesse processo específico de desdobramento da diferença, 

no sentido/direção da acusação/nomeação, através dessa fronteira portátil (Lask, na 

Introdução a Barth, 2000) que é a identidade cabocla na Amazônia; observar o 

lugar/posição de quem nomeia, para perceber o olhar de cima para baixo (Wagley, 

1977) é o caminho que pode nos permitir desvendar alguns mecanismos desse processo 

de rotulação do caboclo; afinal, quem nomeia não quer ser chamado de caboclo; acusa 

para não ser acusado, rotula para não ser rotulado. Nesses desdobramentos, fixar 

também a atenção nos aspectos de ambigüidade presentes na identidade caboclo, como 

aquele que recusa a modernidade e, ao mesmo tempo, está sempre pronto a 

adotar/copiar o novo.  

 

                   Portanto, a categoria caboclo não é apenas uma categoria relacional, mas 

antes antes de tudo, intersticial, intervalar, categoria mediadora entre o dentro e o fora, o 

interior e o exterior, e não pode ser apreendida em termos de descontinuidades e 

rupturas, conceituais ou práticas, entre um espaço regional e um tempo colonial, e os 

espaços e tempos pós-coloniais, translocais ou transnacionais. Mas, ainda que, 

conceitualmente, imprecisa e politicamente não-situada, deslocada entre fronteiras e 

margens, exatamente por isso pode permitir melhor o exercício de auto-reflexividade 

sobre o contexto amazônico e a constituição de seus sujeitos.  

 

                   Diante do que foi exposto, podemos falar em identidade cabocla?  Se o 

caboclo não é uma categoria étnica, no sentido estrito do termo, é no jogo da diferença 

que ele é constituído, assim como outros sujeitos/objetos antropológicos. Como uma 

diferença, a identidade cabocla é uma fronteira sempre em movimento – de expansão ou 

retração –, nunca igual a si mesma, sempre em transformação. Nesse movimento, na 

busca de “tornar-se outro”, é que se abre um espaço de reflexividade: ao dar 

significados à sua experiência de margens e movimentos, o caboclo pode, enfim, auto-

constituir-se como uma fala, ao mesmo tempo heterogênea e autônoma, local e 

nacional, singular e plural. Afinal, “não há melhor discurso sobre a identidade do que 

aquele que se enraíza na incessante (e inevitável) transformação” (Polar, 2000: 304). 

 

 

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 274

nem urbano nem rural: espaço e sujeito migrante 
 

 

                   Seriam os migrantes ribeirinhos sujeitos cindidos entre o rural e o urbano, a 

tradição e a modernidade? O debate mais recente acerca das relações, oposições e 

interpenetrações entre os mundos rural e urbano demonstram que essa dicotomia não 

tem mais o valor interpretativo que teve no passado (Carneiro, 2000; Wanderley, 2000). 

Rural e urbano são áreas difusas, cujas fronteiras são imprecisas e mal definidas.  

 

                   Como vimos em referências anteriores, o bairro do Jurunas é visto por 

muitos moradores das áreas mais próximas ao rio Guamá como uma extensão do 

interior, ao mesmo tempo em que é visto também como um lugar moderno, capaz de 

produzir e possuir os diversos signos da modernidade urbana amazônica, internos ou 

externos ao bairro, que podem ser usados, possuídos, consumidos ou apenas 

contemplados e admirados por seus  habitantes. Dos belos edifícios localizados nas 

principais ruas do bairro, onde mora a gente rica, às lojas comerciais e bancos, 

mercados, supermercados, aos mercadinhos e pequenos estabelecimentos que vendem a 

varejo. Das escolas e igrejas às praças e portos. Das indústrias de médio e pequeno porte 

às fabriquetas de fundo de quintal, que produzem todo tipo de produto, desde madeira e 

alimentos a materiais de uma indústria fonográfica local  ainda incipiente mas crescente, 

são muitos os signos visuais, sonoros, olfativos, impressos na memória dos que 

circulam diariamente pelos pedaços e circuitos do bairro. 

 

                   Cavignac (2001) investigou memórias e narrativas de migrantes urbanos no 

interior do nordeste brasileiro, para saber se a cultura dos migrantes se transforma na 

cidade. 238 As histórias dos migrantes jurunenses nos revelam, acima de tudo, e pelas 

diferentes inserções nos espaços da cidade, suas múltiplas identidades: citadinos 

urbanos e migrantes ribeirinhos, católicos e também adeptos da pajelança, 

trabalhadores, festeiros, religiosos, sambistas, pagodeiros, brasileiros, amazônidas, 

paraenses,  jurunenses... 

                                                 
238 Analisando histórias de vida dos migrantes, assim como suas produções literárias, a autora conclui que 
seus textos são “tentativas de racionalizar experiências e trajetórias de vida [e] elaborar e reforçar 
identidades coletivas ameaçadas pela migração” (Cavignac, 2001: 76). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 275

REFERÊNCIAS  
 

 
 
 
 

BIBLIOGRAFIA REFERIDA 
 
 
 
 
ABUD, Thais de Sousa 
2001      Rancho Não Posso me Amofiná: lazer e sociabilidade no bairro do Jurunas.  
              Relatório de Pesquisa. Projeto Entre o Rio e a Cidade: a orla ribeirinha   
              Jurunas/Condor. DEAN/CFCH/UFPA. 
 
AGIER, Michel  
2001      Distúrbios identitários em tempos de globalização. In: MANA, vol 7, nº 2. 
1998      Lugares e redes: as mediações da cultura urbana. In: Além dos territórios.  Ana 
              Maria Niemeyer e Emília Pietrafesa de Godói (orgs). Campinas: Mercado de  
              Letras. 
 
ALMEIDA,  Jaime de 
1994     Todas as festas, a festa?. In: História no Plural. Tania Navarro (org). 
                 Brasília, UNB   (153-187). 
 
ALONSO, Sara 
1996     Os Tembé do Rio Guamá. Processo de construção da cultura e identidade 
              tembé. Dissertação de Mestrado PPGAS/MN/UFRJ. Rio de Janeiro. 
 
ALVAREZ  JR, Robert 
1995 The mexican-US border: the making of an anthropology  of  borderlands. 

Annual Review of Anthropology, nº 24 (:447-470). 
 
ALVES, Isidoro 
1993      Promessa é dívida... valor, tempo e intercâmbio ritual em sistemas tradicionais  
              na Amazônia. Museu Nacional, PPGAS (Tese de Doutoramento). 
 
AMADO, Janaína e Ferreira, Marieta de Moraes 
1998       Usos & abusos da história oral. Rio de Janeiro: Editora da FGV. 
 
AMARAL. Rita       
2000     Cidade em festa: o povo-do-santo (e outros povos) comemora São  Paulo. 
             In: Na Metrópole: textos de Antropologia Urbana. J. Guilherme Magnani  
             & Lilian de Lucca Torres (orgs).  São Paulo:Edusp/Fapesp. 
1998     Festa à Brasileira: sentidos do festejar no país que não é sério.  
             Tese de Doutoramento, Universidade de São Paulo.  
             Disponível em publicação eletrônica, no site  
             http: //www.aguaforte.com/antropologia/festaabrasileira/festa.html 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 276

ANDERSON, Benedict  
1989       Nações e Consciência Nacional. São Paulo: Ática, [1983]. 
 
ANUÁRIO ESTATÍSTICO DO MUNICÍPIO DE BELÉM, 1998, v. 5. 
1999      Belém: Secretaria Municipal de Coordenação Geral do Planejamento e Gestão. 
 
APPADURAI, Arjun 
1998      Disjunção e diferença na economia cultural global. Cultura Global:   
              nacionalismo, globalização e modernidade. Mike Featherstone (org).   
              Petrópolis: Vozes. 
1997      Soberania sem territorialidade. Notas para uma geografia pós-colonial.  
              Novos Estudos Cebrap, n° 49 (:33-46). 
1996      Modernity at Large. Cultural dimensions of Globalization. Minneapolis,   
              Minesota Press. 
 
ASAD, Talal 
1973     Anthropolgy and the colonial encounter. London: Ithaca. 
 
AUSTIN, John 
1990      Quando dizer é fazer. Porto Alegre: Artes Médicas [1962]. 
 
AUGÉ, Marc 
1994     Não-Lugares. Introdução a uma antropologia da supermodernidade.  
             Campinas, SP: Papirus.  
 
AVÉ-LALLEMANT, Robert 
1980      No rio Amazonas (1859). Belo Horizonte: Itatiaia / São Paulo: Edusp. 
 
BAENA, Antonio Ladislau 
1839     Ensayo Corographico sobre a Provincia do Pará. Pará: Typ.de Santos & Menor. 
 
BARNES, John 
1987   Redes sociais e processo político. In: Antropologia das sociedades   
           contemporâneas. Bela Feldman-Bianco (org). São Paulo: Global. 
 
BARRETO, Henyo Trindade 
1999     Tornando-se índio no Ceará: os tapebas de Caucaia. In: Região e nação na 
             América Latina. George Zarur (org). Brasília: Edunb; São Paulo: Imp. Oficial 
            do Estado. 
 
BARTH, Fredrik 
2000      O guru, o iniciador e outras variações antropológicas. Org. Tomke Lask.  
              Rio de Janeiro: Contra Capa. 
 
BAUMAN, Zigmunt 
2001      Identity in the globalising world. In: Social Anthropology, EASA, vol 9, part 2 
1998 Modernidade e ambivalência. In: Cultura Global: nacionalismo, globalização   
              e modernidade. Mike Featherstone (org). Petrópolis: Vozes [1990]. 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 277

BERND, Zilá 
S/d       Conceito de híbrido: Para o Dicionário de Termos Literários Carlos Ceia (org). 
             Universidade Nova de Lisboa. 
 
BHABHA, Homi 
1998      O Local da Cultura. Belo Horizonte: UFMG [1994]. 
1990      Nation and Narration. London,  New York: Routledge, 1990.  
 
BONNICCI, Thomas 
2000     Encontros coloniais na literatura de viagens no Brasil no século XVI.    
             Mimesis, Bauru, vol 21, nº 1 (:7-23). 
 
BOSI, Ecléa 
1997   Memória e Sociedade. Lembranças de velhos. São Paulo: Companhia das Letras. 
 
BOURDIEU, Pierre 
1999     Escritos de Educação. Petrópolis: Vozes. 
1998     A economia das trocas lingüísticas. São Paulo: Edusp. 
1989     O poder simbólico. Lisboa: Difel. 
1974     A economia das trocas simbólicas. São Paulo: Perspectiva. 
 
BOYER, Véronique 
1999     O pajé e o caboclo: de homem a entidade. MANA, 5 (1). 29-56. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues 
1980     O que é folclore. São Paulo: Brasiliense. 
 
BRANDÃO, Helena Nagamine 
1998     Introdução à análise do discurso. Campinas: Editora da Unicamp. 
 
BRUMANN, Christoph  
1998     The Anthropological study of Globalization. Towards an Agenda of the Second  
             Phase. Anthropos 93 (:495-506). 
 
BURKE, Peter 
1989     A Cultura Popular na Idade Moderna . São Paulo: Cia. das Letras. 
 
CAILLÉ, Alain 
2002      Antropologia do Dom: o terceiro paradigma. Petrópolis: Vozes. 
2002      Paradigma da dádiva; limites e possibilidades. Seminário, UFPE, 18.04.2002. 
 
CAILLOIS, Roger 
1970       O homem e o sagrado. Lisboa: Edições 70 [1950]. 
 
CALDEIRA, Teresa Pires do Rio 
1998     A presença do autor e a pós-modernidade em Antropologia. 
              Novos Estudos Cebrap, nº 21 (:133-157). 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 278

CANCLINI, Néstor Garcia 
1997   Culturas Híbridas: estratégias para entrar e sair da modernidade. São Paulo:  
            Edusp. 
 
CÂNDIDO, Antônio 
1979     Os parceiros de Rio Bonito. São Paulo: Livraria Duas Cidades. 
 
CANIELLO, Márcio 
1995   A guerra entre amigos. Carnaval, política e faccionalismo numa cidade do 
           interior. Comunicação do PPGAS/UFRJ, 5. Museu Nacional, Rio de Janeiro.  
 
CARDOSO, Sílvia Helena  
1999     Discurso e Ensino. Belo Horizonte: Autêntica. 
 
CARDOSO DE OLIVEIRA, Roberto 
2000     Os (des) caminhos da identidade. RBCS, vol 15, nº 42 (:7-21) 
1976     Identidade, Etnia e Estrutura Social. São Paulo: Pioneira.             
1972     O índio e o mundo dos brancos. São Paulo: Pioneira.   
 
CARNEIRO, Maria José 
2000        Ruralidade na sociedade contemporânea: uma reflexão teórico-metodológica. 
                In: Ruralidades contemporâneas: modos de viver e pensar o mundo rural na  
                Sociedade brasileira. CLACSO. 
 
CASTELLS, Manoel 
2001 A Era da Informação: Economia, Sociedade e Cultura.  
              Volume II: O Poder da Identidade. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 
 
CAVALCANTI, Josefa Salete Barbosa 
1999     Desigualdades sociais e identidades em construção na agricultura de exportação 
             Revista latinoamericana de Estudios del Trabajo. Chile. 
 
CAVALCANTI, Maria Laura Viveiros de Castro 
2002      Os sentidos no espetáculo. Revista de Antropologia, USP, vol 45, nº 1. 
 
CAVIGNAC, Julie 
2001 Destinos  Migrantes: representações simbólicas, histórias de vida e narrativas.  

CAMPOS, nº 01, UFPR. 
 
CHAVES, Carlos Eduardo 
2000     Ribeirinhos no Jurunas: estudos sobre populações migrantes em Belém-Pará.  
             Relatório de Pesquisa. Projeto Entre o Rio e a Cidade: a orla ribeirinha  
             Jurunas/Condor. Belém: DEAN/CFCH/ UFPA. 
2001     Ribeirinhos no Jurunas: estudos sobre populações migrantes em Belém-Pará. 
             Relatório de Pesquisa apresentado ao Projeto “Entre o rio e a cidade: a orla  
             ribeirinha Jurunas/Condor”. Belém: DEAN/CFCH/UFPA.  
 
CHIBNIK, Michael 
1994       Risky Rivers. Tucson: University of Arizona Press. 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 279

CLIFFORD, James 
1998     A experiência etnográfica: Antropologia  e literatura no século XX. Rio de  
             Janeiro: Editora UFRJ. 
 
CONNERTON, Paul 
1989      How societies remember. Cambridge University Press. 
 
CORDEIRO, Graça Índias 
2001     Territórios e identidade sobre escalas de organização sócio-espacial num bairro  
              de Lisboa. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, nº 28. 
 
COSTA, Pedro 
2000     Centro e margens: produção e práticas culturais na área metropolitana de  
              Lisboa. Análise Social, Lisboa, vol XXXIV, nº 154 (957-983). 
 
COSTA, Antonio Maurício Dias 
2004      Festa na cidade: o circuito bregueiro em Belém do Pará. 
              Tese de Doutorado em Antropologia Social, FFLCH/USP. 
 
COSTA, Xavier 
2002     Festive traditions in modernity: the public sphere of the festival of the Fallas in 
             Valencia (Spain). The sociological review, vol 50, nº 4 (:482-504). 
 
CRUZ, Ernesto 
1973     História de Belém. Belém: Universidade Federal do Pará, 2 v. 
 
CUNHA, Antônio Geraldo da 
1999     Dicionário histórico das palavras portuguesas de origem tupi. São Paulo: 
             Companhia Melhoramentos; Brasília: Editora da UNB. 
 
D’ABBEVILLE, Claude 
1975     História da Missão dos Padres Capuchinhos na Ilha do Maranhão e terras  
             circunvizinhas. Belo Horizonte: Itatiaia / São Paulo: Edusp [1614]. 
 
DAMATTA, Roberto 
1997     Carnavais, malandros e heróis. Rio de Janeiro: Rocco. [1979] 
1994     O que faz o brasil, Brasil. Rio de Janeiro: Rocco. 
1998     A mensagem das festas: reflexões em torno do sistema ritual e da identidade  
             brasileira. Sexta Feira: Festas, São Paulo, Revista do Centro de Filosofia,  
             Letras e Ciências Humanas da USP, n. 2 (:72-81). 
 
DE CERTEAU, Michel 
1994      A invenção do cotidiano. Petrópolis: Vozes. I – Artes de Fazer. 
1996      A invenção do cotidiano. Petrópolis: Vozes. II – Morar, cozinhar. 
 
DEGENNE, Alain e FORSÉ, Michel 
1999      Introducing social networks. London: Sage Publications. 
 
DEL PRIORE, Mary 
1994      Festas e utopias no Brasil Colonial. São Paulo: Brasiliense. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 280

DOMINGUES, José Maurício 
1999      Sociologia da cultura, memória e criatividade social. 
              Dados, Revista de Ciências Sociais, vol 42, nº 2. 
 
DUMONT, Louis 
1995     Homo hierarquicus. São Paulo: Edusp. 
 
DURHAM, Eunice 
1978    A caminho da cidade. São Paulo: Perspectiva. 
 
DURKHEIM, Émile 
1989    As Formas Elementares da Vida Religiosa. São Paulo: Edições Paulinas [1912]. 
 
DUVIGNAUD, Jean 
1983    Festas e Civilizações. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro; Fortaleza: UFCE. 
 
EMA LOPEZ, José Henrique 
2004     Del sujeto a la agencia ( através de lo político). Athenea Digital, 5. 
 
EVANS-PRITCHARD, E.E. 
1962      Social Anthropology: Past and Present. The Marett Lecture, 1950. 
              In: Social Anthropology and Other Essays. New York: The Free Press  
              (:139-157).   
 
FAIRCLOUGH, Norman 
2001    Discurso e mudança social. Brasília: Editora da UNB. 
 
FAUSTO, Carlos 
2001    Inimigos fiéis: história, guerra e xamanismo na Amazônia. São Paulo: Edusp. 
 
FEATHERSTONE, Mike    
1998     Cultura Global: Nacionalismo, globalização e modernidade. Petrópolis: Vozes. 
1997     O Desmanche da Cultura. Globalização, Pós-Modernismo e Identidade. São 
             Paulo: Studio Nobel, SESC  [1995]. 
1996     A globalização da complexidade. Pós-modernismo e cultura de consumo.  
             RBCS vol 11, nº 32.  
1995     Cultura de Consumo e Pós-Modernismo. São Paulo: Studio Nobel, SESC. 
1994     Para uma sociologia da cultura pós-moderna. RBCS, v 9, nº 25. 
 
FELDMAN-BIANCO, Bela (org) 
1987     A antropologia das sociedades contemporâneas. São Paulo: Global. 
 
FENTRESS, James e WICKHAM, Chris 
1994     Memória social: novas perspectivas sobre o passado. Lisboa: Editorial Teorema. 
 
FERREIRA, Maritelma de Souza 
2001     A busca religiosa na cidade moderna: formas religiosas na área Jurunas/Condor.  
             Relatório de Pesquisa, DEAN/CFCH/UFPA. 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 281

FERRETTI, Sérgio 
1995     Repensando o sincretismo. São Paulo: Edusp/Fapesp. 
 
FIGUEIREDO, Aldrin de Moura 
1998     A liturgia das cores: relações interétnicas e contatos culturais nas irmandades  
             religiosas na Amazônia no século XIX. Estudos afro-asiáticos, 34 (:137-154). 
 
FIGUEIREDO, Napoleão 
1976     Pajelança e catimbó na região amazônica.  
             Revista de Cultura do Pará, Belém-Pará, ano 6, nº 22-23 (:153-163). 
 
FIRMINO DA COSTA, António  
2002       Identidades culturais urbanas em época de globalização. RBCS, vol 17, nº 48. 
1999      Sociedade de bairro. Dinâmicas sociais da identidade cultural. Oeiras: Celta. 
 
FORTUNA, Carlos 
1999       Os novos espaços públicos. Revista Crítica de Ciências Sociais, 54. 
1996      As Cidades e as Identidades. Narrativas, patrimônios, memórias. RBCS, 12, 33. 
 
FOUCAULT, Michel 
1996      A ordem do discurso. São Paulo: Edições Loyola [1969]. 
 
FRAZER, Sir James George 
1978     O Ramo de Ouro. São Paulo: Círculo do Livro. 
 
FRIEDMAN, Susan 
2001   O falar da fronteira, o hibridismo e a performatividade. 
           Revista Crítica de Ciências Sociais, nº 61 (:5-28). 
 
FRISBY, David 
1992     Simmel and Since: Essays on Georg Simmel´s Social Theory.  
              London: Routhledge. 
 
FRÚGOLI JR., Heitor 
2000    Centralidade em São Paulo. São Paulo: Edusp. 
1995     Espaços públicos e interação social. São Paulo: Marco Zero. 
 
GALVÃO, Eduardo 
1976     Santos e Visagens: um estudo da vida religiosa de Itá; Amazonas.  
             São Paulo: Ed. Nacional [1955]. 
 
GEERTZ, Clifford 
1997      O saber local. Novos ensaios de antropologia interpretativa. Petrópolis; Vozes.  
1989       El antropólogo como autor. Barcelona: Ediciones Paidos. 
1978      A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: Zahar [1973]. 
 
GELLNER, Ernest 
1993      Nações e Nacionalismo. Lisboa: Gradiva. 207p.[1983]. 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 282

GIDDENS, Anthony 
1991      As conseqüências da modernidade. São Paulo: Unesp [1990]. 
1989      A constituição da sociedade. São Paulo: Martins Fontes. 
 
GILROY, PAUL 
2001     O Atlântico Negro. São Paulo: Editora 34 [1993]. 
 
GINZBURG, Carlo 
1987     O queijo e os vermes. São Paulo: Companhia das Letras. 
 
GLISSANT, Édouard 
1996      Introduction à une poétique du divers. Paris: Gallimard. 
 
GLUCKMAN, Max 
1966        Les rites de passage. In: Essays on the ritual of social relations,   
                Max Gluckman (org). Manchester University Press (:1-52). 
 
GONÇALVES, Mariana 
2001     Enredos da memória: história e identidade nas escolas de samba em Macapá, 
             1975-2000. Dissertação de Mestrado em História, Unicamp. 
 
GRÜNEWALD, Rodrigo de Azevedo 
1994     Índios ou caboclos ? Os filhos da serra de Umã. Travessia: revista do migrante. 

       São Paulo, Centro de Estudos Migratórios, nº 19. 
 
GRUZINSKI, Serge 
2001     O pensamento mestiço. São Paulo: Companhia das Letras. 
 
GUARINELLO, Norberto 
2001    Festa, trabalho e cotidiano. In: Festa: Cultura & Sociabilidade na América 
            Portuguesa. István Jancsó e Iris Kantor (orgs). São Paulo: Hucitec: Edusp:  
            Fapesp. 
 
GUIBERNAU, M. & REX, John 
1996    The Ethnicity Reader: Nacionalism, Multiculturalism and Migration.  
            London: Polity Press. 
 
HALBWACHS, Maurice 
1990    A memória coletiva. São Paulo: Vértice. 
 
HALL, Stuart 
2000     A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A 
 
HANDLER, Richard & LINEKIN, Jocelyn 
1984      Tradition, genuine or spourious? The Journal of American Folklore, 97. 
 
HANNERZ, ULF 
1997     Fluxos, fronteiras, híbridos: palavras-chave da antropologia transnacional.   
             MANA, 3 (1). 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 283

1998     Cosmopolitas e locais na cultura global. In: Cultura Global: nacionalismo,  
              globalização e modernidade. Mike Featherstone (org) Petrópolis: Vozes. 
 
HARRIS, Mark 
2004     Santos, Encantados e Panema numa comunidade amazônica. Mimeo. 
2000     Life on the Amazon. Oxford: Oxford University Press/The British Academy. 
 
HOBSBAWM, Eric 
1998     Nações e Nacionalismo desde 1780. Programa, mito e realidade.  
             Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2ª edição [1990]. 
 
HOBSBAWM, Eric & RANGER, Terence 
1984      A invenção das tradições. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 
 
HOLSTEIN, Adriana 
1998     El barrio de las casitas baratas. Memorias de la década del sessenta. 
             Cuadernos de Antropología Social, nº 10, Universidad de Buenos Aires. 
 
HUYSSEN, Andreas 
2000       Seduzidos pela memória. Rio de Janeiro: Aeroplano Editora. 
 
JANCSÓ, Istvan e KANTOR, Iris (orgs) 
2001       Festa: Cultura & Sociabilidade na América Portuguesa. 
               São Paulo: Hucitec: Edusp: Fapesp: Imprensa Oficial. 2 vol. 
 
JAKOBSON, Roman 
1995    Lingüística e Comunicação. São Paulo: Cultrix. 
 
KAHN, Joel  
2001     Anthropology and modernity. Current Anthropology, vol 42 (:651-664). 
 
KOEPPING, Klaus-Peter 
1994 Introduction: Commitment and Context. Ethical Issues in the Anthropological 

Encounter. Anthropological  Journal on European Cultures, Anthropology and 
Ethics. Ed. by Christian Giordano & Ina-Maria Greverus. vol 3, nº 2. 

 
KUPER, Adam 
2002     Cultura: a visão dos antropólogos. Bauru: Edusc. 
 
LATOUR, Bruno 
1999     Jamais fomos modernos. Rio de Janeiro: Editora 34. 
 
LEACH, Edmund 
1996     Sistemas políticos da alta Birmânia. São Paulo: Edusp [1954]. 
1974     Repensando a Antropologia. São Paulo: Editora Perspectiva. 
1972     Ritualization in man in relation to conceptual and social development. In:  
             Reader in Comparative Religion, Lessa. W & Vogt, E. (orgs). New York:  
             Harper and How. 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 284

LEFEBVRE, Henri 
1991     A vida cotidiana no mundo moderno. São Paulo: Ática. 
 
LE GOFF, Jacques 
1996     História e memória. Campinas: Editora da Unicamp. 
 
LIMA-AYRES, Déborah de Magalhães 
1999   A construção histórica do termo caboclo. Sobre estruturas e representações  
            sociais no meio rural amazônico. Novos Cadernos NAEA, vol 2, nº 2, UFPA. 
1992     The Social Category Caboclo: history, social organization and outsider’s social 
             classification of the rural population os na amazonian region (the middle  
             Solimões). Cambridge University  (mimeo).  
 
LOWENTHAL, David 
1998      Como conhecemos o passado. Projeto História, 17. São Paulo. 
 
LUCHIARI, M. Tereza 
1996       A categoria espaço na teoria social. Temáticas, ano 4, n° 7. 
               Campinas: Unicamp. 
 
LULL, James 
1998       Significado em ação. In: Comunicação na era pós-moderna.  
               Mônica Rector e Eduardo Neiva (Orgs). Petrópolis: Vozes. 
 
LYNCH, Kevin       
1999      A Imagem da Cidade. São Paulo: Martins Fontes [1960]. 
 
MAFFESOLI, Michel 
1984     A conquista do presente. Rio de Janeiro: Editora Rocco. 
 
MAGNANI, José Guilherme Cantor 
2002     De perto e de dentro: notas para uma etnografia urbana. RBCS, vol 17, nº 49. 
1993     A rua e a evolução da sociabilidade. Revista Digital de Antropologia Urbana. 
             Disponível no site http//www.aguaforte.com/antropologia/osurbanitas.html 
1992     Da periferia ao centro: pedaços & trajetos. Revista de Antropologia,USP, v. 35. 
1984     Festa no Pedaço. Cultura popular e lazer na cidade. São Paulo: Brasiliana, 1984. 
 
MAGNANI, José Guilherme & TORRES, Lilian Lucca  
2000     Na Metrópole: textos de antropologia urbana. São Paulo: Edusp/Fapesp. 
             Cadernos de Antropología Social, nº 10 (:141-150). 
 
MAINGENEAU, Dominique 
2000    Termos-chave da análise do discurso.Belo Horizonte: Editora UFMG. 
 
MANITO, João Jurandir 
2000     Foi no bairro do Jurunas. Belém: Ed. Bresser de comunic. e produções gráficas. 
 
MARTINEZ-ECHAZÀBAL, Lourdes 
1999     Hibridismo e diasporização em Black Atlantic: o caso de Chombo. 
             Estudos Afro-asiáticos. Rio de Janeiro, CEAA, nº 35. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 285

MATNI, Denize 
1998      Rancho Não Posso me Amofiná: memória social, história e velhos carnavais da  
              nação jurunense na cidade de Belém. TCC / Ciências Sociais. UFPA – Belém. 
 
MATORY, Lorand  
1997      Jeje: repensando nações e transnacionalismo. MANA, vol 5, nº 1. 
 
MAUÉS, HERALDO 
1995      Padres, pajés, santos e festas: catolicismo popular e controle eclesiástico.  
              Belém: Cejup. 
1999      Uma outra invenção da Amazônia. Belém: Cejup, 1999. 
2000      Cristianismos amazônicos e liberdade religiosa: uma abordagem histórico- 
              antropológica. Antropolítica,  nº 9 (:77-100). 
 
MAUSS, Marcel 
1999      Ensaios de Sociologia. São Paulo: Perspectiva. 
1974      Sociologia e Antropologia. São Paulo: Epu/Edusp. 
1969      La Nation. In: Oeuvres, tome III, Paris, Minuit (:573-625) [1920]. 
 
MCCALLUM, Cecília 
1998    Alteridade e sociabilidade kaxinauá: perspectivas de uma antropologia da vida 
            diária. Revista Brasileira de Ciências Sociais. São Paulo, vol. 13, nº 38. 
 
MEIRA FILHO, Augusto 
1976      Evolução histórica da Belém do Grão-Pará. Belém: Grafisa. 
 
MELLO e SOUZA, Laura 
1995     O diabo e a Terra de Santa Cruz. São Paulo: Companhia da Letras [1986]. 
 
MENEZES, Bruno de 
1986     São Benedito da Praia. Cadernos de Cultura, 3, Belém, Semec. 
 
MENEZES, Marilda Aparecida 
2002     Redes e enredos nas trilhas dos migrantes.Rio de Janeiro: Relume Dumará; 
              João Pessoa: EDUFPB. 
 
MENEZES, Marluci 
2000      Do espaço ao lugar. Do lugar às remodelações sócio-espaciais. 
              Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 6, nº 13 (:155-175). 
                
MESQUITA, Elenflávia 
2001     Migrantes ribeirinhos estabelecidos no Jurunas. Relatório de Pesquisa.   
             Projeto Entre o Rio e a Cidade: a orla ribeirinha Jurunas/Condor. Belém,  
             DEAN/CFCH/UFPA. 
 
MÈTRAUX, Alfred 
1976     A religião dos Tupinambás. São Paulo: Editora Nacional [1928]. 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 286

MILLER, Darrel 
1977      Itá em 1974: um epílogo. In: Charles Wagley: Uma Comunidade Amazônica. 
                São Paulo: Companhia Editora Nacional. 2ª edição. 
 
MIRA, Maria Celeste 
1994      O global e o local: mídia, identidades e usos da cultura.  
              Margem, nº 3. São Paulo: Educ (:131-149). 
 
MIRANDA, Cláudio Rego  
2000      Jurunas: de Rua em Rua, de Tribo em Tribo”. Sinopse do Enredo do Carnaval  
              do Grêmio Recreativo Beneficente Jurunense Rancho Não Posso me Amofiná. 
 
MODERNISMO: guia geral 1890-1930. 1989. Malcolm Bradbury e James  
                             McFarlane (orgs). São Paulo: Companhia das Letras. 
 
MONTEIRO, BENEDICTO 
1991     A Terceira Margem. Belém: Cejup. 3ª edição.190p. 
 
MONTERO, Paula 
1997     Globalização, identidade e diferença. Novos Estudos Cebrap, nº 49 (:47-64). 
 
MOREIRA NETO, Carlos Araújo 
1988     Indios da Amazônia: de maioria a minoria, 1750-1850. Petrópolis:Vozes. 
 
MOREIRAS, Alberto 
2001     A exaustão da diferença. Belo Horizonte: Editora da UFMG. 
 
MOTTA-MAUÉS, Maria Angelica 
1989     A questão étnica: índios, brancos, negros e caboclos.  
             In: Estudos e problemas amazônicos. Belém, Idesp/Seduc (:196-204). 
 
MUNICÍPIO DE BELÉM (O) 
1904      Relatório apresentado ao Conselho Municipal de Belém, na sessão de 15 de   
              novembro de 1905, pelo Intendente Antônio José Lemos.       
              Belém-Pará, Archivo da Intendência Municipal. 
1905      Relatório apresentado ao Conselho Municipal de Belém, na sessão de 15 de   
              novembro de 1905, pelo Intendente Antônio José Lemos.       
              Belém-Pará, Archivo da Intendência Municipal. 
 
NASCIMENTO, Paulo 
2001     Violência e cotidiano no bairro do Jurunas. Relatório de Pesquisa apresentado 
              ao Projeto Entre o Rio e a Cidade: a orla ribeirinha Jurunas/Condor.  
              Belém, DEAN/ CFCH/UFPA . 
 
NUGENT, Stephen 
1993      The Amazonian caboclo society. Providence / Oxford: Berg Publishers. 
 
OLIVEIRA, João Pacheco 
1998      Uma etnologia dos índios misturados? Situação colonial, territorialização e  
              fluxos culturais. MANA, vol 4, nº 1; (:47-77). 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 287

OLIVEN, Ruben George 
1985      A antropologia dos grupos urbanos. Petrópolis: Vozes. 
 
ORTIZ, Fernando 
1973      O fenômeno social da transculturação. Disponível na internet, no site 
              http://www.ufrgs.br/cdroom/ortiz/index08.html 
 
ORTNER, Sherry 
1984       Theory in Anthropology since the Sixties.  
               Comparative Studies of Society and History, 26 (:126-166). 
 
PAERREGAARD, Karsten 
1998     The dark side of the moon. American Anthropologist, v. 100, nº 2 (:397-408). 
 
PAIS, José Machado 
2003      Vida cotidiana. Enigmas e revelações. São Paulo: Cortez. 
 
PEIRANO, Mariza 
1995      A favor da etnografia. Rio de Janeiro: Relume Dumará. 
1992      Ritos Sociais (aulas). PPGAS, Depto. de Antropologia da UNB. 
 
PEREIRA, Nunes 
1989    O Sahiré e o Marabaixo. Recife: Fundaj/Ed. Massangana. 
 
PIERUCCI, Antônio Flávio 
1999       Ciladas da Diferença. São Paulo: Editora 34. 
 
PINA CABRAL, João 
2000     A difusão do limiar: margens, hegemonias e contradições. 
             Análise Social, Lisboa, vol XXXIV, nº 153 (:865-892). 
 
POLAR, Antonio Cornejo 
2000      O Condor Voa. Literatura e cultura latino-americanas. Belo Horizonte: UFMG. 
 
POLLAK, Michael 
1992     Memória e identidade social. Estudos Históricos. Rio de Janeiro, vol.5, n.10. 
1989     Memória, esquecimento, silêncio. Estudos Históricos. Rio de Janeiro, vol.2, n.3. 
 
POUTIGNAT, Philippe & STREIFF-FENART, Jocelyne 
1998     Teorias da Etnicidade. São Paulo: UNESP. 
 
PRANDI, Reginaldo 
1991    Os candomblés em São Paulo. São Paulo: Hucitec/Edusp. 
 
PRATT, Mary Louise 
1999    Os olhos do império. Bauru: Edusc. 
1999    Pós-colonialidade: Projeto incompleto ou irrelevante? In: Literatura & História: 
              perspectivas e convergências. Mary Louise Pratt...[et all]. São Paulo: Edusc. 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 288

PUTNAM, Robert 
1996     Comunidade e democracia: a experiência da Itália moderna. Rio de Janeiro: 
             Fundação Getúlio Vargas. 
 
QUEIROZ, Maria Isaura Pereira 
1992     Carnaval brasileiro: o mito e o vivido. São Paulo: Brasiliense. 
 
RAYOL, Domingos Antonio 
1970     Motins políticos. Belém: Universidade Federal do Pará, 3 vol. 
 
REAL, Katarina 
1962     O folclore no carnaval de Recife. Rio de Janeiro: Ministério de Educação e  
             Cultura. 
 
REIS, João José 
2002     Tambores e temores: a festa negra na Bahia na primeira metade do século XIX. 
             In: Carnavais e outras f(r)estas. Ensaios de história social da cultura. 
             Campinas, SP: Editora da Unicamp (:101-155). 
1991     A morte é uma festa: ritos fúnebres e revolta popular no Brasil do século XIX. 
             São Paulo: Companhia das Letras. 
 
REX, John 
1986     Race and Ethnicity. London: Open University Press. 
 
RICCI, Magda 
2001     Do sentido aos significados da Cabanagem: percursos historiográficos. 
             Anais do Arquivo Público do Pará. Belém,  vol 4, t. 1 (:241-274). 
2004     O fim do Grão-Pará e o nascimento do Brasil: movimentos sociais, levantes e 
             deserções no alvorecer do novo império (1808-1840). In: Mary del Priore (org):  
             Os senhores dos rios: Amazônia, margens e histórias. Rio de Janeiro: Elsevier.  
 
ROBERTSON, Roland 
1999      Globalização: Teoria social e cultura global. Petrópolis: Vozes [1992]. 
 
RODRIGUES, Carmem 
2004     Vem do bairro do Jurunas: ritmos e pulsares da vida cotidiana em Belém. 
             Trabalho apresentado no encontro Belém: História, Cultura e Sociedade. 
             NAEA/UFPA. 
2001     A nação jurunense no carnaval das tribos: cultura popular e identidade em  
             Belém. I Jornada História e Cidade. Belém, NAEA/UFPA. 
 
ROSALDO, Renato 
1988       Ideology, place and people without culture. 
               Cultural Anthropology, 3 (1) (:77-87). 
 
RUSHDIE, Salman 
1998        Os Versos Satânicos. São Paulo: Companhia das Letras. 
 
SAHLINS, Marshal 
1990        Ilhas de história. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor. 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 289

 
SAILLANT, Francine e FORLINE, Louis 
2001     Memória fugitiva, identidade flexível: caboclos na Amazônia. In:  
             Devorando o tempo: Brasil, país sem memória. A.Leibing e S.Benninghoff-       
             Lühl  (orgs). São Paulo: Mandarim (143-156). 
 
SALLES, Vicente 
1971     O negro no Pará, sob o regime da escravidão. 
              Rio de Janeiro: Fundação Getúlio Vargas / Belém: UFPA. 
 
SANCHIS, Pierre 
1992     Arraial: festa de um povo. As romarias portuguesas. Lisboa: Dom Quixote. 
 
SANSONE, Lívio 
1994      O Local e o Global na afro-bahia contemporânea. RBCS, v 10, nº 29. 
 
SANTOS, Boaventura Souza 
1993      Modernidade, identidade e cultura de fronteira. Tempo Social, USP, v 5, nº 1-2. 
 
SARGES, M. de Nazaré 
2002      Belém: riquezas produzindo a belle-époque (1870-1912). Belém: Paka-Tatu. 
 
SASSEN, Saskia 
2003      Los espectros de la globalización. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica. 
1998      As cidades na economia mundial. São Paulo: Studio Nobel. 
 
SCHAEFFER, Robert 
1997 Understanding Globalization. The social consequences of political, economic  

and environmental change. New York. Boulder. Oxford. Rowman & Littlefield  
             Publishers. 
 
SCHWARCZ, Lilia 
1999       As barbas do Imperador. São Paulo: Companhia das Letras. 
 
SILVA, Dedival Brandão 
1997     Os tambores da esperança: um estudo sobre cultura, religião, simbolismo e  
              ritual na festa de São Benedito da cidade de Bragança. Belém: Falângola  
              Editora. 
 
SILVA, Vagner Gonçalves 
2000      O antropólogo e sua magia. São Paulo: Edusp. 
1995      Orixás da metrópole. Petrópolis: Vozes. 
 
SIMMEL, Georg 
1979     A Metrópole e a Vida Mental. In: O Fenômeno Urbano. Otavio Velho (org). 
             Rio de Janeiro: Zahar. 
1983     Simmel. Sociologia. Coleção Grandes Cientistas Sociais. São Paulo: Ática. 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 290

SOBRAL, José Manuel 
2002 A formação das nações e o nacionalismo: os paradigmas explicativos e o caso 

português. Análise Social, vol XXXVII, nº 165 (1093-1126). 
 
SOIHET, Raquel 
1998      A subversão pelo riso. Rio de Janeiro: Fundação Getúlio Vargas. 
 
SOUZA, Jessé e ÖELZE, Berthold 
1998     Simmel e a modernidade. Brasília: Editora da Universidade de Brasília. 
 
SPIVAK, Gayatri  
1993     Quem reivindica alteridade ? In: Tendências e impasses: o feminismo como  
              crítica da cultura. Heloisa Buarque de Holanda (org). Rio de Janeiro: Rocco. 
 
STOCKING, JR., George 
1992    The Ethnographer’s Magic. Fieldwork in British Anthropology from Tylor to  
            Malinowski. In: Observers Observed: Essays on Ethnographic Fieldwork.  
            Georg Stocking, Jr. (ed). History of Anthropology, 1. Madison: University of 
            Wisconsin Press. 
 
STRATHERN, Marilyn 
1998  The Gender of the Gift. Berkeley/Los Angeles/London: Univ. of California Press. 
 
TAMBIAH, Stanley 
1994     Conflito etnonacionalista e violência coletiva no sul da Ásia. RBCS, v 12, 34. 
1985     Culture, thought and social action: an anthropological perspective. 
             Cambridge, Massachusetts and London, England: Harvard University Press. 
 
TURNER, Victor 
1974    O processo ritual: estrutura e anti-estrutura. Petrópolis: Vozes [1969]. 
1967    The forest of symbols. Ithaca, NY: Cornell University Press. 
 
VAN GENNEP, Arnold 
1978    Os ritos de passagem. Petrópolis: Vozes. 
 
VIEGAS, Susana Matos 
1994    Índios que não querem ser índios: etnografia localizada e identidades  

      multirreferenciais. Ethnográfica, Revista de Antropologia do CEAS, Lisboa. 
 
VAINFAS, Ronaldo 
1992    Colonialismo e idolatrias: cultura e resistência indígenas no mundo colonial  
             ibérico. Revista Brasileira de História, São Paulo, vol.11, nº 21 (:101-124). 
1995     A heresia dos índios. São Paulo: Companhia das Letras. 
1999     Nossa Senhora, o fumo e a dança. In: A outra margem do ocidente.  
             Adauto Novais (org). São Paulo: Companhia das Letras (:201-221). 
 
VELHO, Gilberto 
2000   Individualismo, anonimato e violência na metrópole. Horizontes Antropológicos, 
           Porto Alegre, UFRGS, ano 6,  n.13. 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 291

VELHO, Gilberto & MACHADO, Luiz Antônio 
1977      A organização social  no meio urbano. Anuário Antropológico / 76 
              Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro. 
 
VERGOLINO e SILVA, Anaíza 
1987     A Semana Santa nos terreiros: um estudo do sincretismo religioso em Belém do  
             Pará. Religião e Sociedade, 14/3 (:59-71). 
1995     História comum, tempos diferentes. In: A Amazônia e a crise da modernização 
             Maria Angela D’Incao e Isolda Maciel da Silveira (orgs). Belém:MPEG. 
 
VERÍSSIMO, José 
1970     As populações indígenas e mestiças na Amazônia. Belém: UFPA [1887]. 
 
VIANNA, Arthur 
1968     Festas Populares do Pará. Annaes da Bibliotheca e Arquivo Publico do Pará.   
             Tomo III (:224-261). 
 
VIEGAS, Susana Matos 
1998     Indios que não querem ser índios: etnografia localizada e identidades  
             multirreferenciais. Etnográfica, Revista de Antropologia do CEAS. Lisboa. 
 
WAGLEY, Charles 
1977      Uma comunidade amazônica: estudo do homem nos trópicos. 
               São Paulo: Editora Nacional. 
 
WALLACE, Alfred 
1979   Viagens pelos rios Amazonas e Negro. Belo Horizonte:Itatiaia/São Paulo:Edusp.  
 
WANDERLEY, M. Nazareth Baudel 
2000    A emergência de uma nova ruralidade nas sociedades modernas avançadas – o  
            rural como espaço singular e ator coletivo. Est. Sociedade e Agricultura, nº 15. 
 
WEBER, Max 
2000      Economia e sociedade. Brasília: Edunb. 2 volumes 
1982      Nação. In: Ensaios de Sociologia, Gerth & Mills (orgs). Rio de Janeiro: Zahar. 
 
WOLFF, Cristina Scheibe 
1999    Mulheres da Floresta: uma história. Alto Juruá, Acre. São Paulo: Hucitec. 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 292

FONTES CONSULTADAS 
 
 
Arquivo da Biblioteca Pública “Arthur Vianna”, do CENTUR   /  Jornais consultados: 
 
 
A Palavra (1921, 1935) 
 
A Província do Pará (1876, 1877, 1885, 1888, 1892, 1922, 1924, 1947, 1948, 1950,  
                                   1955, 1966, 1970, 1979, 1984, 1987, 1989) 
 
Diário do Commercio (1859) 
 
Diário de Notícias (1881) 
 
Folha do Norte (1898 a 1957) 
 
Gazeta de Notícias (1881) 
 
O Estado do Pará (1938 a 1979) 
 
O Liberal (1978 a 2005) 
 
O Liberal do Pará (1869, 1870, 1871, 1872, 1873, 1877) 
 
Treze de Maio (1840 a 1862) 
 
 
 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 293

 
 

ÍNDICE DE MAPAS 
 
 
 

  página

Mapa 1 Estado do Pará ........................................................................ 2/3

Mapa 2 Cidade – Belém ...................................................................... 2/3

Mapa 3 Bairro do Jurunas – 2005 ....................................................... 2/3

 
 
 

ÍNDICE DE FIGURAS 
 
 
 

  

Figura 1 Crescimento da cidade – Belém ............................................. 

Figura 2 Áreas e valores atribuídos ...................................................... 
 
 
 
 

ÍNDICE DE CROQUI 
 
 

  

 Croqui de localização ............................................................ 

 
 
 
 

 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 294

 
 

ÍNDICE DE FOTOGRAFIAS 
 
 
 

  
Foto 1 Porto do Açaí ........................................................... 
Foto 2 Complexo de Abastecimento do Jurunas ................. 
Foto 3 Boate Dancing Days e Casa Silva ........................... 
Foto 4 Canal da Quintino .................................................... 
Foto 5 Canal da Estrada Nova ............................................ 
Foto 6 Rua Monte Alegre ................................................... 
Foto 7 Rua Monte Alegre ................................................... 
Foto 8 Rua dos Timbiras .................................................... 
Foto 9 Rua dos Timbiras .................................................... 
Foto 10 Clube São Domingos .............................................. 
Foto 11 Clube Imperial ........................................................ 
Foto 12 Igreja Santa Terezinha ............................................ 
Foto 13 Capela de São Benedito .......................................... 
Foto 14 Rancho Não Posso me Amofiná ............................. 
Foto 15 Rancho Não Posso me Amofiná ............................. 
Foto 16 Rancho – Carnaval 2000 ......................................... 
Foto 17 Rancho – Carnaval 2000 (Cláudio) ......................... 
Foto 18 Rancho – Campeão do carnaval 1958 ..................... 
Foto 19 Rancho – Carnaval 1960 ......................................... 
Foto 20 Rancho – Carnaval 1960 ......................................... 
Foto 21 Rancho – Carnaval 1985 ......................................... 
Foto 22 Procissão de São Benedito (Irmandade) ................. 
Foto 23 Procissão de São Benedito (Irmandade) ................. 
Foto 24 Procissão de São Benedito (Irmandade) ................. 
Foto 25 Procissão de São Benedito (Irmandade) ................. 
Foto 26 Festa de Santa Bárbara ............................................ 
Foto 27 Festa de Santa Bárbara ............................................ 
Foto 28 Procissão de Nossa Senhora da Conceição ............. 
Foto 29 Procissão de Nossa Senhora da Conceição ............. 
Foto 30 Procissão de Nossa Senhora da Conceição ............. 
Foto 31 Procissão de Nossa Senhora da Conceição ............. 
Foto 32 Ateliê de fantasias (Delean) ..................................... 
Foto 33 Rancho (D. Venina) ................................................ 
Foto 34 Procissão de São Benedito (Comunidade) .............. 
Foto 35 Procissão de São Benedito (Comunidade) .............. 
Foto 36 Festa de São Benedito (Comunidade) ..................... 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 295

Foto 37 Festa de São Benedito (Comunidade) ..................... 
Foto 38 Procissão de São Benedito (Comunidade) .............. 
Foto 39 Procissão de São Benedito (Comunidade) .............. 
Foto 40 Capela de São Benedito .......................................... 
Foto 41 Procissão de São Sebastião ..................................... 
Foto 42 Procissão de São Sebastião ..................................... 
Foto 43 Procissão de São Sebastião ..................................... 
Foto 44 Procissão de São Sebastião ..................................... 
Foto 45 Procissão de São Sebastião ..................................... 
Foto 46 Procissão de São Sebastião ..................................... 
Foto 47 Procissão de São Sebastião ..................................... 
Foto 48 Procissão de São Sebastião ..................................... 
Foto 49 Academia Jururense ................................................ 
Foto 50 Academia Jururense ................................................ 
Foto 51 Academia Jururense ................................................ 
Foto 52 Academia Jururense ................................................ 
Foto 53 Rancho – Barracão de alegorias .............................. 
Foto 54 Rancho – Barracão de alegorias .............................. 
Foto 55 Quadrilha Sedução Ranchista (Félix) ...................... 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 296

LISTA DE ENTREVISTADOS 
 
 

 
Nome idade

Ana Castro   75 

Antenor Vinagre 62 

Antônio Limonges  36 

Bartira Gonçalves Ferraz  70 

Benedita Alves dos Santos  60 

Clea Montello  65 

Cristina Tavares 30 

Delean Cunha Cardoso  23 

Deuzarina Limonges  57 

Dilma Pinheiro Moraes  50 

Edvaldo Costa Magno  40 

Elísia Gonçalves  60 

Elizabeth Moreira  40 

Elói Cruz de Oliveira  50 

Esmael Tavares dos Santos  50 

Félix Santos 30 

Francisco de Figueiredo Brito  35 

Guilherme Tadeu da Silva  50 

Horácio Gonçalves Ferreira  35 

Jean Luiz 28 

Joálice Leão 31 

Joana Miranda 47 

João Cruz  60 

João Batista Faro  76 

João Jurandir Manito  60 

João Lima Carvalho  60 

João Montello  55 

José de Andrade Gonçalves  62 

José Bahia  50 

José Hilário Lobato Trindade 65 

José Ribamar Oliveira  60 

Josias Cardoso Furtado  65 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 297

Jesus Tavares   45 

Karine Morais 23 

Luiz Gonzaga Baganha 80 

Manoel Augusto Rodrigues  55 

Manoel Costa  55 

Marciano Santos  80 

Maria do Carmo Abranches Russo 60 

Maria Emiliana dos Santos  86 

Maria Fernandes Dias  70 

Maria José Farias  50 

Maria José Pinheiro  50 

Maria de Nazaré Lobato  64 

Maria Suely Russo Brasil  40 

Mário Jorge Barbosa  60 

Martinha Monteiro da Silva  91 

Maurício Tavares 30 

Mauro Rodrigues Tavares  32 

Neuza Monteiro 80 

Olivaldo da Silva Rodrigues 41 

Orlandina Pinheiro  42 

Osvaldo Silva (Casa Silva)  60 

Osvaldo Garcia da Silva 60 

Pedro Henrique Santos  30 

Reginaldo Lopes 42 

Ronaldo Santos 40 

Rui Nogueira 30 

Syane Santos 35 

Theodorico Rodrigues  60 

Valdemar Brito 50 

Venina Vasconcelos  62 

 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 298

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MAPAS E FIGURAS 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 299

 
 
 
                       
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 300

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 301

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 302

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 303

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 304

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 305

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

FOTOS 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 306



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 307



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 308



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 309



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 310



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 311



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 312



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 313



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 314



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 315



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 316



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 317



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 318



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 319



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 320



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 321



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 322



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 323



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 324



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 325



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 326



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 327



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 328



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 329



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 330



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 331



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 332



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 333



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 334



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 335



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 336



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 337



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 338



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 339



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 340



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 341



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 342



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 343



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 344



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 345



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 346



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 347

 



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 348



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 349



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 350



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 351



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 352



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 353



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 354



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 355



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 356



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 357



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 358



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 359



                                                                                   Vem do bairro do Jurunas. C. I. Rodrigues / 2006. 

 360

 
 


