
MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

ROSEANA BORGES DE MEDEIROS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MARACATU RURAL: LUTA DE CLASSES OU 
ESPETÁCULO?  

(Um estudo das expressões de resistência, luta e 
passivização das classes subalternas) 

 
 
 

Tese apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Serviço Social da Universidade 
Federal de Pernambuco, como parte dos 
requisitos para obtenção do título de Doutora em 
Serviço Social 
 

 

 
      Doutoranda:Roseana Borges de Medeiros 
      Orientador: Luís De La Mora 
 
 
 
 
 

Recife, outubro de 2003 
 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS APLICADAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM SERVIÇO SOCIAL 
 

 

MARACATU RURAL: LUTA DE CLASSES OU ESPETÁCULO? 

(UM ESTUDO DAS EXPRESSÕES DE RESISTÊNCIA, LUTA E PASSIVIZAÇÃO DAS 

CLASSES SUBALTERNAS) 

 
 

ROSEANA BORGES DE MEDEIROS 

 

                       

Tese defendida e aprovada pela Banca Examinadora composta pelos seguintes 

professores: 

 
 

________________________________________________ 
Dr. Luís De La Mora 

Orientador 
 
 

________________________________________________ 
Examinador externo 

 
 

________________________________________________ 
Examinador externo 

 
 

________________________________________________ 
Examinador interno 

 
 

_______________________________________________ 
Examinador interno 

 
 
Tese aprovada no dia      /      / 2003 no Departamento de Serviço Social da UFPE. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

RESUMO 
 
 

Este estudo tem como objetivo aprofundar-se no conhecimento de um segmento 

das  classes subalternas,  o trabalhador rural, a partir da  sua produção espontânea de 

cultura popular, o maracatu rural. Para Gramsci as manifestações de cultura popular 

possuem uma íntima ligação com a situação de subalternidade. Estas constituem suas 

visões de mundo e são frutos de sua inconformidade, denúncia e aceitação à ideologia 

dominante, encontrando-se, portanto, eivadas de contradições. Sabe-se que há muito 

pouco dito e estudado sobre o subalterno, sua vida e condição. A eficácia de qualquer 

projeto político, social ou profissional a ser elaborado conjuntamente com as classes 

subalternas, necessita de um prévio conhecimento dos seus anseios e visões de 

mundo, sob pena de não engajá-las no projeto de transformação social. Utilizando-se 

do método materialista dialético, buscou-se, através do maracatu rural, desvendar o 

contraditório e conflitivo mundo do trabalhador rural que, na maioria das vezes, não é 

levado em consideração pelos partidos políticos, movimentos sociais e projetos políticos 

profissionais. O “econômico” e o “político” não são momentos diferentes e antinômicos 

da luta de classes. Faz-se imperioso investigar essa produção cultural, analisá-la 

criteriosamente para que as mudanças sociais realmente se efetivem. O trabalho 

político não se dá apenas no terreno econômico, mas também no ideológico cultural. A 

estratégia revolucionária gramsciana enfatiza a recuperação crítica das culturas 

populares que, através de um trabalho pedagógico, se procederá a eliminação 

paulatina dos elementos de ambigüidade e heterogeneidade. As classes dominantes 

tentam a espetacularização, massificação e cooptação dessas produções culturais. 

Entretanto, mesmo sofrendo o processo de passivização, essas expressam os 

antagonismos e conflitos vivenciados pelas classes subalternas que, poderão ser 

utilizados no enfrentamento entre as classes. Diante disso, espera-se que este trabalho 

ofereça uma contribuição de como se dá confronto de forças dentro do processo 

hegemônico, como as classes subalternas expressam as suas condições de existência, 

seus pontos de vista, as contradições que negam e dão vida a luta pela hegemonia na 

atualidade.          

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

ABSTRAT 
 

The aim of this study is to go deeply into the knowledge of a segment of the  

subordinate classes , agricultural workers , starting from spontaneous popular cultural 

production , rural maracatu. According to Gramsci the evidence of a popular culture has 

a close link with the situation of subordination. This constitutes its vision of the world and 

this is the consequence of their inconformity, denial and ideologic acceptance of the 

dominant ideology finding contradictions. It is known that there is little to be said and 

studied about the subordinate, his life and conditions. The effectiveness of any politica, 

social or professional project to be elaborated with the subordinate classes needs a 

previous knowledge of their concerns and visions of the world  at the risk of not  

involving them in a project of social transformation. Making use of the materialistic 

dialect method the world of the agricultural worker , which most of the time is not taken 

into consideration by political parties, social movements and professional political 

projects , was unmasked through rural maracatu. The ‘’political’’ and ‘’economical’’ are 

not different moments and the antinomics aspects of class struggle. It is of great 

importance to investigate this cultural production, analize it critiriously so that the social 

changes are really accomplished. It is not only in the field of economy that the political 

work has to be done, but also in ideological culture. The Gramsciana revolutionary 
strategy  emphasizes the critical support of popular cultures that through a pedagogical 

work, will proceed with the slow elimination  of the elements of ambiguity and 

heterogeneity. The ruling classes try to turn the cultural production into a coopted 

massified spectacle. However, dispite undergoing pacification they express the 

antagonisms and conflicts experienced by the subordinate classes, that could be used in 

the confrontation between the classes. Considering this, it is expected that this work can 

offer a contribution towards how the confrontation forces occurs inside the hegemonic 

process, how the subordinate classes express their conditions of existence, their point of 

view and the contradictions that deny and give life to the fight for the hegemony in the 

present time. 

                                                                                                                              

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

SUMÁRIO 
 
 
 
INTRODUÇÃO................................................................................................................11 

 

1-APROFUNDAMENTO TEÓRICO NO DEBATE ATUAL SOBRE CULTURA 

POPULAR.......................................................................................................................23 

1.1-Abordagens marxistas da cultura e cultura popular.............................................29 

1.1.1-As classes subalternas, hegemonia e cultura popular......................................29 

1.1.2-Cultura de massas e indústria cultural..............................................................38 

1.1.3-A cultura como mediação.................................................................................47 

 

1.2-Visão crítica das tendências atuais nos estudos sobre cultura...........................55 

1.2.1-O processo de midiação da cultura..................................................................55 

1.2.2-Culturas híbridas: a necessidade de unir a cultura hegemônica às culturas 

populares...................................................................................................................65 

1.2.3-O Pós-modernismo e a cultura.........................................................................81 

 

1.3-O debate acadêmico brasileiro sobre cultura e cultura popular ..........................89 

1.3.1-Da cultura  popular brasileira à cultura internacional popular...........................89 

1.3.2-Cultura popular: um misto de conformismo, inconformismo e              

resistência .................................................................................................................99 

 

2-O CARNAVAL DE PERNAMBUCO ELEGE O CABOCLO DE LANÇA DO 

MARACATU RURAL COMO SEU SÍMBOLO..........................................................104 

2.1-As origens do carnaval: o conflituoso mundo das classes subalternas e a busca 

de mudança social...................................................................................................110 

 

2.2-O carnaval do Brasil e as classes subalternas: violência, repressão e 

cooptação.................................................................................................................122 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

2.3-Carnaval de Pernambuco: entrudo, baile de máscaras, frevo e 

maracatu..................................................................................................................128 

2.3.1-Da sombrinha de frevo ao caboclo de lança do maracatu rural.....................137 

 

 

3-O MARACATU RURAL, MANIFESTAÇÃO DE CULTURA POPULAR TÍPICA DO 

CANAVIEIRO DA ZONA DA MATA DE PERNAMBUCO..............................................157 

3.1-Dados sobre a Zona da Mata............................................................................159 

3.2-A hegemonia da monocultura canavieira...........................................................163 

3.3-Coronelismo e opressão político-econômica.....................................................178 

3.4-Problemas sociais alarmantes...........................................................................184 

3.5-Conflitos sociais numa área de exploração, miséria e luta de 

classes.....................................................................................................................187 

 

 

4-MARACATU RURAL, UM RITUAL GUERREIRO EXPRESSANDO A LUTA DE 

CLASSES......................................................................................................................205 

4.1-Maracatu nação: fruto do protesto dos escravos e seus descendentes............206 

4.2-Maracatu rural: origens e história de discriminação e luta.................................212 

4.2.1-Federação Carnavalesca de Pernambuco e a Associação dos Maracatus de 

Baque Solto: os caminhos da intervenção e profissionalização dos maracatus 

rurais........................................................................................................................223 

4.2.2-Sambadas: o lazer das classes subalternas..................................................226 

4.2.3-Loas: um misto de contestação e submissão.................................................228 

4.3-O colorido, a força e a exuberância dos personagens do maracatu 

rural..........................................................................................................................237     

4.4-Caboclo de lança, o trabalhador rural se prepara para enfrentar a luta de 

classes.....................................................................................................................242 

4.5-O desfile do maracatu rural, um espetáculo de luta..........................................261 

 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

5-OS CONFLITOS E AMBIGUIDADES DAS CLASSES SUBALTERNAS, EXPRESSAS 

NO MARACATU RURAL...............................................................................................265 

5.1-Nazaré da Mata: a terra dos maracatus rurais..................................................269 

5.1.1- Maracatu Cambinda Brasileiro: tradição e clientelismo.................................278 

5.1.2-Maracatu Leão dos Sem Terras: a necessidade dos trabalhadores rurais 

vincularem o movimento social com a cultura popular............................................282 

5.2-Maracatus rurais da Região Metropolitana do Recife e o acentuado processo de 

profissionalização, massificação e passivização ....................................................291 

5.2.1- O Maracatu Cruzeiro do Forte e o esforço para não perder a identidade  

rural..........................................................................................................................294 

5.2.2- O Maracatu Piaba de Ouro, o mais passivizado............................................298 

5.3-O processo de espetacularização e comercialização dos maracatus avança e 

alcança Nazaré da Mata..........................................................................................304 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS..........................................................................................313 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS..............................................................................320 

 

MEMÓRIA FOTOGRÁFICA..........................................................................................333 

                                                                                  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 
 
 

DEDICATÓRIA 
 

 

 

 

 

Dedico este trabalho: 
 
 

 
Aos homens e mulheres de minha vida: meu pai Avelino Vieira de 

Medeiros (in memoriam), meu marido Antônio Faustino Cavalcanti de 

Albuquerque Neto, minha mãe Edine Borges de Medeiros e minha filha Carla 

Alessandra de Medeiros Cavalcanti; 

 
 

Aos bravos e fortes caboclos de lança de Pernambuco. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                                                                         

 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 

 

 

AGRADECIMENTOS 
 

 

Essa tese foi um trabalho coletivo. Cada pessoa ofereceu a sua contribuição 

especial, única e insubstituível. Sinto-me muito agradecida; 

 

A Deus, energia que se encontra presente em tudo e todos, sobretudo, no interior 

de cada ser que aspira e luta pela igualdade e justiça social; 

 

A meu marido Antônio Faustino, cujo incentivo  foi intenso e permanente, me 

acompanhando inclusive nas idas aos municípios da Zona da Mata de Pernambuco; 

 

A Luís De La Mora, que proporcionou orientação competente e também a 

tranqüilidade e liberdade, indispensáveis para a realização dessa pesquisa; 

 

A Fátima Lucena, exemplo de competência intelectual e amor ao ser humano, que 

esteve comigo desde o primeiro momento em que cogitei em realizar esse trabalho e 

ofereceu sugestões, estímulo, suporte teórico, paciência e tempo; 

 

A Luís Momesso, pela valiosa contribuição teórica; 

 

A Anita Aline, cuja presença foi marcante com suas sugestões seguras e objetivas; 

 

As professoras: Fátima Santos, Ana Cristina Arcoverde, Salete Tauk, Ângela 

Pristhon que ofereceram sugestões, críticas, incentivos; 

 

Às minhas colegas de doutorado: Jordeana, Isaura, Val, Laura, Marieta, Vera e 

Wilde pelos diversos tipos de incentivo e apoio que me deram; 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 

À secretária da Pós-Graduação Jacilene que demonstrou dedicação, competência 

e solidariedade; 

 

Às coordenadoras do Programa de Pós-Graduação em Serviço Social da 

Universidade Federal de Pernambuco e suas respectivas vices, pelo esforço e 

empenho no bom andamento dos cursos: Ana Vieira e Ana Arcoverde; Ana Elizabete  

Mota e Alexandra Mustafá; 

 

À Universidade Federal Rural de Pernambuco, sobretudo, ao Departamento de 

Letras e Ciências Humanas pelo grande apoio para realização desse doutorado, 

inclusive  concedendo licença das minhas atividades docentes; 

 

A minha amiga Regina Pinto Ferreira que sempre esteve ao meu lado nos 

momentos marcantes e importantes da minha vida; 

 

A FADURPE, Fundação Apolônio Sales, pelo apoio. 

 

A Gilvânia Vasconcelos e Frederico Lira que, em razão de minhas dificuldades 

com o computador, digitaram esse trabalho. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 

INTRODUÇÃO  

 

A presença da figura exótica do caboclo de lança do maracatu rural em outdoors, 

propagandas de lojas, shoppings centers, bailes carnavalescos da cidade do Recife, 

além da apropriação progressiva dessa figura pela mídia, levaram inicialmente aos 

seguintes questionamentos: Quem são esses homens que surgem no carnaval com  

roupas de brilho e colorido deslumbrante? De onde vêm? Qual a mensagem que 

querem transmitir? Por que fazem questão de apresentar uma aparência vitoriosa e 

guerreira? 

 

Com a informação de que, o maracatu rural se trata de uma manifestação típica 

de trabalhadores da cana da Zona da Mata de Pernambuco, região reconhecidamente 

caracterizada pela opressão e violência, os questionamentos continuaram: Quais os 

motivos que levam essas pessoas que vivem de forma tão miserável, se deslocarem 

pela Zona da Mata e Região Metropolitana do Recife, gastando tempo e dinheiro? Por 

que as suas roupas são tão caras, com tanto brilho e colorido? O objetivo deles se 

limita a uma brincadeira de carnaval, ganhar um campeonato ou se exibir para uns 

poucos turistas? 

  

Nem o público em geral que assiste a eles, nem os amantes das manifestações 

de cultura popular e nem os estudiosos do assunto conseguiram fornecer uma 

explicação que transcendesse a simples aparência, o fenomênico. Constatou-se então 

que a essência dessa manifestação, que vem se tornando símbolo de 

pernambucanidade, é na verdade desconhecida. A partir daí, levantou-se uma série de 

questionamentos políticos baseados na perspectiva gramsciana. Como manifestação 

espontânea desse segmento das classes subalternas, até que ponto o seu estudo vai 

permitir avançar no conhecimento das mesmas? Qual a relação existente entre a 

criação do maracatu rural pelo trabalhador da cana e a presença da opressão e 

exploração dos senhores de engenho, atualmente fornecedores de cana da região? Por 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

que os maracatus rurais, quando da sua criação foram tão perseguidos pelas classes 

dominantes e atualmente recebem apoio das Prefeituras locais? O que se encontra por 

trás dessa tentativa de espetacularização da figura do caboclo de lança? 

 

Partindo do pressuposto gramsciano de que as manifestações de cultura 

integram as concepções de mundo de quem as elabora e que as culturas populares 

possuem uma íntima vinculação com a situação de subalternidade, verificou-se o 

quanto se poderia aprofundar no conhecimento acerca daquele segmento das classes 

subalternas da Zona da Mata de Pernambuco, através de uma análise histórico-

dialética do maracatu rural. 

 

Yazbek (1993) afirma com muita propriedade que há muito pouco dito e 

estudado sobre o subalterno, sua vida e condição. Sabe-se que, para a eficácia de 

qualquer projeto político, social ou profissional a ser elaborado conjuntamente com as 

classes subalternas, necessita de um conhecimento e estudo aprofundado dos seus 

anseios e visões de mundo, sob pena de desprezá-las, não engajá-las no projeto de 

transformação social. 

 

É um dado incontestável que os trabalhadores da cana criaram o maracatu rural 

numa sociedade dividida em classes sociais, onde estas possuem diferentes graus de 

poder, relações de dominação e interesses antagônicos. E é surpreendente que, até 

hoje, não tenha sido realizada uma pesquisa sobre ele dentro da ótica classista, 

podendo-se com isso afirmar que os seus estudos se caracterizam por uma certa 

superficialidade. São pesquisas que ficam mais na descrição do fenômeno, nos fatos, 

na análise "neutra", onde predomina a base empiricista da observação direta, e não é 

apreendida a dialeticidade da realidade social. 

A cultura popular se constitui a visão de mundo das classes subalternas e é fruto 

da sua inconformidade, denúncia e aceitação à ideologia dominante, encontrando-se, 

portanto, eivadas de contradições. Seguindo este raciocínio, entende-se aqui que o 

estudo do maracatu rural é bastante relevante, por oferecer dados acerca dos valores, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

aspirações, graus de consciência crítica, contradições e conflitos de um segmento das 

classes subalternas: o trabalhador rural da Zona da Mata de PE. Neste Estado existe, 

além do maracatu rural, o maracatu nação que é mais antigo, considerado um 

desdobramento das congadas, e fruto da necessidade dos negros em preservar os 

laços históricos, culturais e lingüísticos das suas nações. Já o maracatu rural ou de 

baque solto surgiu no início do século XX, no meio do canavial, formado 

essencialmente por cortadores de cana da referida região. Trata-se de uma 

manifestação típica e sobretudo espontânea dos canavieiros, que vivem numa região 

caracterizada historicamente por profundas desigualdades e conflitos sociais. 

 A partir daí, colocou-se como objetivo geral dessa tese, analisar as expressões 

de luta, resistência e submissão dos trabalhadores rurais expressas nos maracatus 

rurais da Zona da Mata de Pernambuco. E como objetivos específicos: a realização de 

um levantamento do contexto econômico e sócio-político em que o maracatu rural foi e 

é criado; a verificação dos interesses, necessidades, formas de organização e 

resistência que o trabalhador da cana expressa nessa manifestação; a captação de sua 

visão de mundo; a identificação das expressões de lutas de classes aí contidas e como 

se dá a apropriação dessa manifestação da cultura popular pelas classes hegemônicas.  

Para auxiliar na construção do conhecimento, foi utilizada a metodologia 

materialista dialética, que tem por objetivo conhecer criticamente a realidade, 

contribuindo para seu processo de transformação e vendo como inseparável a ação do 

homem como sujeito histórico, e as determinações que o condicionam, assim como 

também o pensamento e a base material. Muitos pesquisadores consideram a 

metodologia como secundária, no entanto entende-se esta como algo muito importante, 

por ser o caminho e o instrumental próprio de abordagem da realidade, vinculando a 

teoria à prática, uma vez que a realidade informa a teoria que a antecede e possibilita 

dar conta dela, num processo eterno de distanciamento e aproximação. A metodologia 

não é neutra e não pode se afastar da fundamentação teórica, nem ser diferente do seu 

objeto. O sujeito e o objeto precisam percorrer ambos o mesmo caminho. A escolha do 

método materialista dialético permite trabalhar com muita propriedade, o caráter de 

antagonismo e conflito de classe. Enquanto existir capitalismo, sociedades divididas em 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

classes, exploração do trabalho, o marxismo continuará sendo o instrumento de 

trabalho mais adequado, abrangente e percuciente para conhecer a realidade. E 

sobretudo, enquanto permanecer intocada a contradição fundamental do capitalismo, 

que é a divisão social do trabalho, com a produção coletiva da riqueza e a apropriação 

privada da mesma, essa contradição vai  se exacerbar cada vez mais e a luta de 

classes vão adquirir  formas mais refinadas. 

 O real não se põe de forma transparente, ele é dialético e mais rico e complexo 

que qualquer teoria que se possa formular sobre ele e, em razão dessa 

complexibilidade, não se pode fragmentá-lo, ele tem que ser visto como parte integrante 

da totalidade. A percepção do real como uma totalidade, complexa e contraditória vai 

permitir apreender que as partes e as múltiplas determinações que o constituem, estão 

ontologicamente interligadas, porque o particular só existe na medida em que se vincula 

ao geral e o geral só existe no particular. Portanto, a única forma de captar um real 

dialético é assumindo o método dialético, com as suas determinações que são 

baseadas na idéia de conflito e movimento. Assim a dialética não é somente um 

método, uma maneira de conhecer, dialética é também o conteúdo do ser. 

 Tudo seria extremamente simples se a realidade fosse igual à aparência, isso 

tornaria plenamente dispensáveis as reflexões, os questionamentos, as análises e a 

própria ciência. Entretanto, a realidade, embora se apresente ao sujeito primeiramente 

em sua imediaticidade, não se restringe apenas ao que nossos olhos vêem, porque a 

empiria se constitui apenas num momento, uma dimensão do real, que evidentemente 

não pode ser desprezada, porque se parte dela para análise, mas não se resume a ela. 

E é justamente em razão da relação contraditória entre a aparência e a essência das 

coisas, que há a necessidade da dialética. 

 O funcionalismo-positivista tem marcado a linha das pesquisas nas Ciências 

Sociais e, especialmente àquelas ligadas à cultura popular. Tal referencial teórico parte 

do princípio de que os fatos falam por si, e que nada existe além deles, minimizando os 

problemas teóricos, e transformando o pesquisador num provedor de informações, 

porque o real se resume, nesta perspectiva, àquilo que os sentidos podem perceber na 

sua imediaticidade. E daí, o maracatu rural vai aparecer despido de mediações,  



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

isolado. Faz-se necessário então estabelecer as mediações, a fim de captar as 

múltiplas e contraditórias determinações do real, e possibilitar se trabalhar na 

perspectiva da totalidade. O real não se mostra nitidamente ao observador, olhando só 

a aparência fica-se apenas no fenomênico daí, a produção sobre as manifestações das 

classes subalternas, sobretudo das culturas populares, serem muito descritivas, com 

fatos e acontecimentos desconectados uns com os outros, aleatórios. Entretanto, a 

essência e a aparência não são momentos polares, ao contrário, ambos estão em 

relação íntima, dinâmica e contraditória. Mas, ao deter-se apenas no imediato daquela 

realidade, realiza-se uma leitura fragmentada da mesma, impedindo qualquer 

possibilidade de síntese, de totalização, não se levando em conta a sua complexidade. 

Não se pode separar o macro do micro, a interioridade da exterioridade, o pensamento 

da base material, fazendo-se necessária a recuperação das mediações que constituem 

o real. E nesse processo metodológico  realizado de análise / síntese, tentou-se 

decompor o maracatu rural, para em seguida recompô-lo, reagrupar suas partes e se 

buscar entender a materialidade e subjetividade do trabalhador da cana da Zona da 

Mata de Pernambuco. 

 

               Tendo por base essa metodologia apresentada, o procedimento operacional 

se caracterizou por: 

- Aproximações sucessivas com o objeto da pesquisa. Não foi um caminho 

linear porque não se pode separar a teoria da prática e vice-versa. Partiu-se, 

inicialmente, do empírico, da aparência, isto é do trabalhador da cana se 

expressando no maracatu rural, mas fez-se necessário, concomitantemente, 

apropriar-se de categorias marxianas e gramscianas para compreender essa 

manifestação. Sempre que necessário foi realizado o retorno à empiria, para 

colher novos dados que foram selecionados, confrontados e analisados, 

tendo como base o referencial teórico escolhido; 

 

- Trabalho de pesquisa bibliográfica para embasamento, comparação e 

fortalecimento de argumentos. Foi feita uma revisão literária das produções 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

concernentes à temática pesquisada, com a análise de diferentes pontos de 

vistas, abordagens e perspectivas que são dadas à polêmica questão da 

existência ou não, das culturas populares na atualidade e a sua relação com 

as classes subalternas. A análise desse debate foi norteada pela visão 

gramsciana de cultura popular. 

 

- Levantamento documental, com utilização de fontes primárias, ou seja, 

aquelas que se relacionam diretamente com a temática: atas produzidas 

pelas reuniões da Associação de Maracatus de Baque Solto, dados 

fornecidos pela Prefeitura de Nazaré da Mata, dados estatísticos já coletados 

e compilados por órgãos públicos do Estado, que permitiram conhecer os 

indicadores sociais e econômicos da Zona da Mata de PE. Como fontes 

secundárias, foram utilizados artigos e editoriais registrados na imprensa 

escrita, sobretudo, o Jornal do Commercio e o Diário de Pernambuco, para 

verificar como estes têm acompanhado as manifestações de cultura popular 

no decorrer da história. 

 

- Observação direta intensiva, realizada através de duas técnicas: observação 

e entrevistas. Visitaram-se as sedes dos maracatus rurais situados na Região 

Metropolitana do Recife e, sobretudo, nos municípios da Zona da Mata-Norte 

de Pernambuco, as reuniões da Associação dos Maracatus de Baque Solto 

em Aliança-PE e os locais onde aconteceram as apresentações. Nestas 

ocasiões, foram feitas observações não-participantes, registrada em diários 

de campo que continham informações sobre conversas informais, 

comportamentos, gestos, costumes, hábitos dos maracatuzeiros e tudo que 

pudesse esclarecer melhor as formas como classes subalternas agem, se 

organizam e lêem a realidade. Também foram realizadas gravações de 

entrevistas padronizadas, isto é, obedecendo a um roteiro previamente 

elaborado, com objetivo de obter respostas a perguntas semelhantes, que 

depois foram comparadas entre si. E entrevistas não-padronizadas, isto é, 

deixando o entrevistado falar à vontade e depois incorporando novas 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

perguntas, para obter maiores detalhes. O objetivo destas entrevistas foi 

captar desses maracatuzeiros suas concepções de mundo, a consciência que 

têm de suas lutas e seus limites. Inicialmente a intenção era entrevistar 

prioritariamente os dirigentes e os caboclos de lança dos maracatus rurais 

mais antigos e mais recentes, existentes tanto na Região Metropolitana do 

Recife, como em Nazaré da Mata, considerada a "Terra do maracatu". 

Entretanto, a esse universo de análise incorporaram-se outros maracatus 

rurais, em razão da facilidade do acesso a estes, que sem dúvida 

enriqueceram bastante a pesquisa. 

 

- Análise e interpretação do conteúdo dos dados coletados, com objetivo de 

obter respostas às indagações e verificar a verdadeira relação daqueles com 

os objetivos propostos. 

 

 Diante disso, o Capítulo 1º trata de um aprofundamento teórico da cultura 

popular no debate atual, a partir da perspectiva marxista. É pertinente lembrar que, nas 

duas últimas décadas do séc. XX, importantes estudiosos da cultura popular do 

continente latino-americano como Nestor Garcia Canclini, Jesus Martín-Barbero e 

Renato Ortiz vêm postulando que, as transformações ocorridas nas sociedades 

capitalistas levaram a uma fragilização, e até ineficácia da teoria marxista para análise 

das manifestações das classes subalternas nas sociedades capitalistas. Além disso 

proliferam nos meios acadêmicos muitas polêmicas: propõem-se a superação do 

marxismo, negam a atualidade da categoria "trabalho", apontam como grosseira a 

dicotomia proprietários / não-proprietários e explorador / explorado. Entretanto, 

reafirma-se aqui o posicionamento teórico que orienta a presente pesquisa encontra-se 

inserido na tradição marxista. Assim a propriedade privada dos meios de produção se 

constitui num dos motores da acumulação capitalista, ocasionando a divisão da 

sociedade em classes que partilham interesses econômicos divergentes, surgindo daí, 

os conflitos de classes. Portanto, as categorias utilizadas foram retiradas do 

pensamento marxista e sobretudo, gramsciano: "classes sociais", "luta de classe", 

"hegemonia", "trabalho", "cultura popular”. Entende-se que a criação do maracatu rural 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

por aquele segmento das classes subalternas na opressora, miserável e injusta região 

da Zona da Mata de Pernambuco, será mais bem explicitada se analisada do ponto de 

vista classista, do domínio social e político de uma classe sobre a outra. Sabe-se que o 

real é fruto de múltiplas determinações, mas a luta de classes se constitui na maior 

contradição da vida social. A abordagem teórica gramsciana parte do pressuposto de 

que, apesar desse segmento das classes subalternas internalizarem concepções que 

atendem, algumas vezes, aos interesses das classes dominantes, nem por isso deixam 

de expressar as condições de existência, os pontos de vista de sua classe, as 

contradições que negam e dão vida ao processo hegemônico. Não se trabalhou com a 

hipótese do maracatu rural ser algo revolucionário. Como manifestação de cultura 

popular, ele é ambivalente, contraditório. Trata-se portanto de uma manifestação 

conflitiva, na medida em que expressa também a consciência e a situação daqueles 

que a produzem e que, submetidos à desigualdade econômica contestam a ideologia 

dominante. Não se pode entender o maracatu rural independentemente dos 

antagonismos e relações dialéticas de classe: 

"A luta de classes não é apenas o confronto armado das classes, 
mas está presente em todos os procedimentos institucionais, 
políticos, policiais, legais, ilegais de que a classe dominante lança 
mão para manter sua dominação, indo desde o modo de organizar o 
processo de trabalho (separando os trabalhadores uns dos outros e 
separando a esfera de decisão e de controle do trabalho da esfera da 
execução, deixando esta última para os trabalhadores) e o modo de 
se apropriar dos produtos (pela exploração da mais-valia e pela 
exclusão dos trabalhadores do usufruto dos bens que produziram), 
até as normas do Direito e o funcionamento do Estado. Ela está 
presente também em todas as ações dos trabalhadores da cidade e 
do campo para diminuir a dominação e a exploração, indo desde a 
luta pela diminuição de jornada de trabalho, o aumento dos salários, 
as greves, a criação de sindicatos livres até a formação de 
movimentos políticos para derrubar a classe dominante. A luta de 
classes é o quotidiano da sociedade civil". (CHAUÍ, 1989, p. 75 - 76). 

O capítulo 2º vai tratar do fato empírico isto é, da passagem do maracatu rural 

como algo desconhecido, estranho, temido, para símbolo do carnaval de Pernambuco e 

de pernambucanidade, em menos de dez anos. Foi realizada uma pequena análise 

sobre o carnaval. Ladurie (2002) entende que historicamente no carnaval ocorre uma 

evidenciação dos conflitos sociais. São variadas manifestações que mostram a luta de 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

classes e não possuem em absoluto um caráter harmonioso. Nessas ocasiões sempre 

ocorreram várias denúncias, enfrentamentos, ataques à Igreja e às classes dominantes 

e até, tentativas de tomada de poder com luta armada, como ocorreu em Romans em 

1580. Burke (1999) também constata que, na Idade Moderna, por ocasião do carnaval, 

ocorriam muitos motins, rebeliões e revoltas camponesas. No Brasil, sempre houve por 

parte das classes dominantes, tentativas para conter e impedir as manifestações 

violentas das classes subalternas, chegando muitas vezes a serem proibidas e 

reprimidas: ”Os capoeiristas foram duramente reprimidos, muitos dos quais transferidos 

para a Ilha de Fernando de Noronha, condenados, sumariamente pelo crime de 

vadiagem” (AMORIM, 2002, p. 47). O maracatu rural também se situa neste contexto, 

foi inicialmente bastante perseguido, porque era uma forma de organização das classes 

subalternas e continham sementes de revolta. Entretanto, semelhante ao que vem 

ocorrendo com outras expressões carnavalescas, encontra-se atualmente em processo 

de espetacularização, passivização. 

O Capítulo 3º tem por objetivo situar o contexto histórico que possibilitou a 

criação do maracatu rural pelo canavieiro da Zona da Mata de Pernambuco. Bastide 

(1959, p. 10) afirma, com muita propriedade, que o folclore não flutua no ar, só existe 

encarnado numa sociedade e estudá-lo, sem levar em conta essa sociedade, é 

condenar-se a lhe apreender apenas a superfície. O maracatu rural encena o que se 

passa na vida social daquela região e analisá-lo é também desvelar a realidade da 

sociedade que o gerou, é realizar uma sondagem na alma do trabalhador rural e, 

articulando tudo isso com uma abordagem teórica, passar a ter um conhecimento do 

que é efetivamente o modo de ser, viver e sentir daquele segmento das classes 

subalternas. A Zona da Mata, desde o início da colonização, sempre se caracterizou 

pela presença da monocultura canavieira, com grande concentração fundiária, 

organizada e orientada pelas exigências da acumulação capitalista e, portanto, 

permeada de antagonismos e contradições. Há uma grande classe que é destituída de 

propriedade, dos instrumentos de trabalho, dos meios de produção e das mercadorias 

que produzem. A maioria quase absoluta dos maracatuzeiros faz parte dessa classe. 

Eles se encontram divididos entre a apatia e o conformismo inculcados pela ideologia 

dominante e a insatisfação e inquietude decorrentes de sua situação de classe. Eles 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

vendem a sua força de trabalho, a sua energia física, sua vida, por um salário que mal 

dá para sobreviver, que tira sua liberdade e os impede de obter meios dignos e justos 

para satisfação de suas necessidades. 

O Capítulo 4º busca mostrar o maracatu rural como um ritual guerreiro, momento 

em que o trabalhador expressa a sua visão de mundo. Serão vistas detalhadamente as 

suas origens, história, danças, integrantes e músicas. Tudo isso estreitamente 

vinculado ao contexto histórico e tomando como pressuposto que expressa a luta de 

classes na região.  A ênfase será dada à figura do caboclo de lança que se destaca 

pelo exotismo, beleza, colorido e o aspecto guerreiro, mostrando que ele se encontra 

pronto para lutar pela liberdade e resistir a opressão. A preparação para sair, os  

movimentos agressivos, a indumentária com a lança, o porte de armas, os rituais 

religiosos apontam para o sentimento e a necessidade de enfrentar e se posicionar 

frente à luta de classes na região. 

 

 O Capítulo 5º vai mostrar as ambigüidades e os conflitos vivenciados pelos 

trabalhadores rurais e expressos no maracatu rural. A partir dos maracatus de  Nazaré 

da Mata, se verá a presença do tradicionalismo religioso, o clientelismo  e também a 

íntima vinculação com o movimento social mais classista e ativo da sociedade 

brasileira, o MST. A análise dos dois maracatus mais atuantes da Região Metropolitana 

do Recife, o “Piaba de Ouro” e o “Cruzeiro do Forte”, formado por migrantes da  Zona 

da Mata e considerados os mais profissionalizados, massificados e passivizados é 

importante para apontar a origem do processo de espetacularização dos maracatus 

rurais. Este processo parte da cidade do Recife e toma o caminho do campo.  

 

Analisar o maracatu rural com o objetivo de se aprofundar no conhecimento das 

classes subalternas, identificar suas contradições e conflitos com mais nitidez é 

portanto, totalmente inovador, porque como já foi dito, este vem sendo estudado sem 

se levar em consideração o contexto social em que se encontra inserido, nem a divisão 

da sociedade em classes. Aliás, o maracatu rural prosseguiu durante décadas sem 

despertar o interesse de pesquisadores, sendo considerado algo complexo, misterioso, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

bizarro e distante. A história escrita é a história das classes dominantes, povoadas de 

heróis e homens cheios de poder. Isso explica a pouca produção acerca do maracatu 

rural, destacando-se os trabalhos de alguns folcloristas pernambucanos. 

Assim, através da perspectiva gramsciana, buscar-se-á neste trabalho ampliar o 

conhecimento acerca das classes subalternas através da análise histórico-dialética do 

maracatu rural, expressão espontânea de cultura dos trabalhadores da cana da Zona 

da Mata de Pernambuco. 

                      
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

CAPÍTULO 1º: APROFUNDAMENTO TEÓRICO NO DEBATE ATUAL 
SOBRE CULTURA POPULAR 

 
Todo esse aprofundamento teórico contido neste capítulo tem como objetivo 

obter subsídios para a realização da presente tese de doutorado. A cultura popular se 

constitui uma manifestação muito importante para compreensão das classes 

subalternas, porque é a concepção de mundo dessas classes despossuídas, construída 

a partir da sua relação com as circunstâncias históricas, inseridas dentro dos meios de 

produção. 

 

Inicialmente, sentiu-se grande dificuldade em entender na atualidade a discussão 

sobre cultura e cultura popular, sobretudo com a emergência da globalização, que 

trouxe modificações na sociedade e na compreensão desta. Vivencia-se uma época na 

qual os estudiosos da cultura popular afirmam que a mesma não se encontra bem 

delineada, com dificuldades para se definir o que seja popular, de elite, ou de massa. 

As expressões que estão em moda para dar conta da problemática cultural são: 

“mundialização da cultura”, “multiculturalismo”, “midiação da cultura moderna”, 

“massificação da cultura”, “caldeirão cultural”. 

 

 No mundo atual a padronização vem tornando-se hegemônica, as “indústrias 

culturais” encontram-se a todo vapor, impulsionadas pelas inovações tecnológicas. 

Estudiosos da cultura que, nas décadas de 70 e 80 utilizavam-se do arcabouço teórico 

marxista-gramsciano, atualmente não fazem a menor referência a este, como se a 

mudança no mundo fosse acompanhada pela necessidade premente de uma mudança 

de paradigma ou, sobretudo da fusão de vários paradigmas. Diferentemente de tal 

posicionamento pós-moderno, vai-se tentar mostrar que, apesar e, sobretudo, por se 

viver numa sociedade global que aderiu à tese liberal-capitalista de que a democracia é 

igual ao mercado, levando o consumo a se tornar identitário e ser considerado um lugar 

privilegiado da cidadania, a mudança da realidade empírica não traz a necessidade da 

mudança do referencial teórico. Reconhece-se que a convergência de hábitos culturais 

está se tornando uma tendência das sociedades contemporâneas; que as fronteiras 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

rígidas que separavam a cultura hegemônica da cultura popular estão se desgastando; 

que os membros das sociedades contemporâneas estão sendo tratados como 

consumidores; que ocorre um desenraizamento cultural das sociedades nacionais e 

uma visível crise de legitimidade das culturas populares, entretanto, o paradigma 

marxista é bastante amplo e continua eficaz na análise dessa nova realidade que se 

caracteriza pela efemeridade, descontinuidade e fragmentação.  

 

 Atualmente, as expressões “cultura massiva” e “sociedade de massa” estão em 

evidência e são muito utilizadas no meio acadêmico, sobretudo por pesquisadores 

influenciados pelos posicionamentos de Canclini e Martín-Barbero, teóricos latino-

americanos da Comunicação. Sobre o sucesso dessas expressões, Chauí (1985) 

aponta que nasceram sob o signo da guerra fria, do macarthismo e das piruetas 

epistemológicas de Karl Popper que defendia a tese de que toda interpretação que lide 

com totalidade e síntese seria totalitária e metafísica. A veiculação da idéia de “massas” 

traz, no seu bojo, a extinção das classes sociais, das contradições e da luta de classes, 

que seriam reduzidas às divergências de interesses entre grupos e indivíduos: 
“Graças à idéia de “massa”, o pensamento liberal imaginou livrar-se 

definitivamente do fantasma que atormentava a explicação científica do 

social, isto é, o marxismo e seu mais perigoso conceito: a luta de 

classes” (CHAUÍ, op. cit., p. 25). 

 

 Pode-se dizer que não se livrou totalmente, mas teve muito êxito, considerando-

se a grande produção intelectual sobre a cultura de massa dentro do paradigma pós-

moderno e a sua disseminação no meio acadêmico. Aqui, não se pretende negar o 

processo de massificação que cresce na atualidade, apenas usando as categorias do 

marxismo, vai se tentar enxergá-lo como fruto de um processo refinado da luta de 

classes. 

 

O mundo não se põe de forma transparente, o empírico não expressa 

diretamente o real, ele é uma dimensão, um momento do real, mas não é o real 

propriamente dito. Faz-se necessário verificar, com profundidade, o que se encontra por 

trás dessa necessidade de usar e enfraquecer a cultura popular e toda a produção 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

elaborada pelas classes subalternas, tentando por fim, pelo menos em nível teórico, a 

dicotomia existente entre dominantes versus dominados. Diante disso, com a 

preocupação de não cair no ecletismo, mas, no entanto, aceitando algumas 

contribuições que autores reprodutivistas, pós modernistas e até positivistas oferecem 

sobre a realidade empírica, tentar-se-á apresentar neste trabalho a validade do 

referencial teórico marxista no entendimento da sociedade atual e, sobretudo, das 

classes subalternas. 

 

É importante ter em mente que todos os itens desenvolvidos no presente capítulo 

possuem uma importância fundamental para uma melhor compreensão do objeto da 

pesquisa. Isto é, haverá uma apropriação de leituras marxistas para fazer afirmações e 

de leituras pós-modernas, para fazer negações, porque os postulados que estes 

trabalham, podem ser mais bem entendidos quando se incorpora a categoria básica do 

marxismo: a luta de classes. A preocupação de iniciar este capítulo com o pensamento 

de Gramsci é justificável, porque servirá como referencial teórico da tese. A própria 

escolha em analisar as classes subalternas através da cultura popular, reflete um 

posicionamento marcadamente gramsciano. Desde o início de sua vida, no período de 

jornalismo militante, ele postula que a cultura e a organização devem assumir uma 

questão central na luta pelo socialismo. Nos “Cadernos”, ele produz várias anotações 

sobre cultura e, pode-se dizer que, esta possui um sentido amplo, referindo-se tanto 

uma forma de viver, de pensar, de expressar arte e sentir a realidade por parte de uma 

civilização, quanto um ideal a ser transmitido para as novas gerações. 

 

A contribuição dos teóricos da indústria cultural é importante, não só porque 

estes partem do pensamento marxiano, mas sobretudo por elucidar melhor acerca do 

processo da progressiva mercantilização e, espetacularização que sofrem os produtos 

culturais. Na sociedade capitalista, os bens culturais vão se tornando cada vez mais 

produtos da indústria cultural e, como os produtos das demais empresas capitalistas, 

devem também gerar lucros. Logo no estudo exploratório, foi observada a presença da 

indústria cultural (que abrange as empresas editoras de jornais e revistas, CDs, 

emissoras de rádio e televisão, agências de propaganda e publicidade), penetrando 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

paulatinamente na manifestação do maracatu rural, descaracterizando, tirando a 

espontaneidade do trabalhador rural, profissionalizando, enfim transformando uma 

manifestação que surgiu de um sentimento espontâneo do canavieiro da Zona da Mata, 

em espetáculo turístico. A indústria cultural apresenta uma identidade de interesse 

entre empresas capitalistas, publicidade e meios de comunicação e é mais forte na 

Região Metropolitana do Recife do que no interior do Estado de Pernambuco. Daí, já se 

evidenciou desde o início da pesquisa uma descaracterização, uma diferença entre os 

integrantes do maracatu Piaba de Ouro do conhecido Mestre Salustiano localizado na 

cidade Tabajara em Olinda, com, por exemplo, o maracatu Cambinda Brasileira, situado 

no Engenho do Cumbe em Nazaré da Mata, e formado quase que totalmente por 

trabalhadores da cana ou ex-trabalhadores da cana. O que vem mostrar a penetração 

cada vez maior das indústrias culturais, da mídia, numa manifestação que não surgiu 

em absoluto para deleite de turistas. 

 

Raymond Williams, professor de Literatura de Cambridge, trabalha com a 

categoria marxiana de "mediação" e oferece contribuições acerca da formação histórica 

do conceito de cultura, criticando com veemência a separação do estudo da cultura 

com a vida material, fornecendo subsídios para se estudar o maracatu rural, 

manifestação do trabalhador da cana, em estreita ligação com a vida social. Nesta 

perspectiva, os produtos culturais têm uma história concreta, inseparável da produção 

material. 

 

O sociólogo inglês John Thompson, ao elaborar uma teoria social crítica na era 

dos meios de comunicação, possibilita conhecer e avaliar a penetração da mídia na 

vida social moderna e, conseqüentemente, na cultura popular. O impacto da mídia é tão 

forte e onipresente que ele cunhou a expressão "midiação da cultura", apontando que 

não se pode desprezar no estudo de uma manifestação da cultura popular, a influência 

e a dimensão da mídia na atualidade. Essas indústrias possuem uma estreita 

dependência das novas tecnologias e as mudanças ocorridas nelas se constituem 

respostas a imperativos econômicos e pressões políticas que as têm afetado enquanto 

interesses comerciais 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

          O pensamento de Canclini foi bem aprofundado, porque possui hegemonia nos 

estudos acerca da cultura e cultura popular na sociedade latino-americana. Na sua 

grande obra "Culturas Populares no Capitalismo", orientada dentro de uma visão 

nitidamente marxista-gramsciana, ele afirma que a produção cultural surge a partir das 

condições materiais de vida e nela encontra-se arraigada. A questão decisiva para a 

compreensão das culturas populares consiste em fazer a sua conexão com os conflitos 

de classe e as condições de exploração, sob as quais as classes subalternas as 

produzem e consomem. Canclini mostra que, para se entender as razões dos 

trabalhadores da cana de açúcar terem criado o maracatu rural faz-se necessário 

estudar as condições de exploração e opressão que predominam na Zona da Mata de 

PE. Entretanto Canclini vai posteriormente abandonar o referido posicionamento teórico 

e negar a existência das culturas populares, criando a expressão "culturas híbridas", 

fruto do cruzamento das heranças indígenas e coloniais, com a arte contemporânea e 

as culturas eletrônicas. Em sua última obra (1999), ele elege o consumo como resposta 

para quase todos os questionamentos sociais, adotando uma postura considerada "pós-

moderna", onde predomina o ecletismo, a exaltação do consumo, a acentuação do 

individualismo e a espetacularização da vida. Tudo se torna híbrido cultural e, para ele, 

as pessoas não identificam seus interesses sociais em termos de classe, porque há 

uma desfragmentação, um descentramento das identidades. 

  

Aliás, verificou-se também a necessidade de compreender o pós-modernismo, 

por ser o paradigma que está dominando os estudos sobre cultura. Como este capítulo 

trata-se de um aprofundamento teórico, sentiu-se necessidade de analisar como a 

cultura e a cultura popular vem sendo tratada na atualidade, suas tendências. Através 

de uma análise crítica do pós-modernismo, vai-se compreender o surgimento do 

processo de hibridização da cultura, postulada por Canclini, a disseminação da cultura 

de massa e as tendências pós-modernas nos estudos culturais. Harvey, utilizando-se 

do marxismo, vai fazer a ligação da ascensão de formas culturais pós-modernas com a 

emergência de modelos mais flexíveis de acumulação do capital e de um novo ciclo de 

"compressão do tempo-espaço" na organização do capitalismo. Na luta pela 

manutenção do sistema, os capitalistas exploraram todo tipo de possibilidades, criando 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

novos produtos, novos desejos e necessidades, enfatizando o papel da fantasia, do 

impulso. É próprio do capitalismo promover a alienação, a fragmentação, a 

efemeridade, as mudanças nos métodos de produção e consumo. 

 

O pensamento de Renato Ortiz é destacado pela preocupação inicial que teve 

em aprofundar o conhecimento da cultura popular e, também, por ser considerado uma 

referência neste estudo. Posteriormente, ele mudou o seu foco de análise para se deter 

na "cultura-internacional-popular", nitidamente influenciado pela visão globalizante 

norte-americana. As suas obras se caracterizam por um ecletismo teórico muito grande. 

Ortiz inicialmente se serve do pensamento gramsciano, webberiano e estruturalista, 

depois se utiliza das categorias veiculadas pela Escola de Frankfurt: “mercantilização 

da cultura” e “indústria cultural’, o simbolismo de Geertz, e por fim lança a tese da 

"mundialização da cultura", da existência de uma "cultura - internacional - popular". 

 

No final deste capítulo, é apresentado o pensamento da filósofa Marilena Chauí, 

que não aceita a identificação de cultura popular com cultura de massa, cujo objetivo é 

ocultar as diferenças, conflitos e contradições sociais. Para ela a cultura popular tem 

uma lógica própria, possuindo no seu bojo a presença do conformismo, do 

inconformismo e da resistência. As ambigüidades, as contradições presentes na cultura 

popular, dando-lhe aparência de incoerência, são na verdade fruto das ambigüidades 

presentes na realidade em que vivem aqueles que criam essas diversas manifestações. 

 

Espera-se que, com esse aprofundamento teórico, obter-se subsídios para  

detectar através da cultura popular os processos de luta, resistência e passivização 

vivenciados pelas classes subalternas. 

 

 

1.1. Abordagens marxistas da cultura e cultura popular 
1.1.1.  -  As classes subalternas, hegemonia e cultura popular 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 O pensador e militante político italiano Antônio Gramsci é, sem dúvida, o maior 

teórico marxista que tratou sobre cultura e cultura popular, por isso, o seu pensamento 

foi escolhido como paradigma que orientará a presente análise sobre as classes 

subalternas, já que o mesmo defende que a cultura popular ou o folclore traz 

necessariamente presente, toda uma visão de mundo de quem as elabora. 

 

Ler Gramsci, utilizar seu pensamento, se constitui algo desafiador e instigante. A 

riqueza e amplitude em que usa o termo “cultura”, levaram alguns estudiosos a 

considerá-la imprecisa, entretanto, ao se estudá-la numa perspectiva histórica, ver-se-á 

a profundidade e importância que ele atribui à cultura no processo de transformação 

social. 

 

Resgatando a trajetória gramsciana sobre cultura, pode-se dizer que, de 1916 a 

1919, no período que inicia as atividades jornalísticas, não havia uma clareza muito 

grande sobre esse conceito, ele a concebe como um bem universal, que todos os 

homens deveriam usufruir livremente, cabendo ao movimento socialista a função de 

criar organizações que lutassem com objetivo de difundi-la entre os operários e 

camponeses. Ele associava a idéia de difusão da cultura à atividade política das 

organizações socialistas. Através da organização e da disciplina, o movimento socialista 

poderá apropriar-se de uma cultura autônoma. Nesse período, a cultura e a 

organização assumem uma questão central na luta pelo socialismo. 

 

A partir de abril de 1919, com a criação do Jornal L'Ordine Nuovo, Gramsci 

continua considerando a cultura importante na luta política e, por isso, amplia esse 

conceito, difundindo a idéia de que os operários e camponeses não são passivos 

receptores da cultura, mas críticos e produtores de conhecimento. Aqui, ficam 

evidenciadas as ações das classes subalternas que, historicamente, não eram 

reconhecidos como protagonistas da vida cultural. Todos os homens são filósofos, 

todos os homens são intelectuais e todos os homens são cultos porque, diante das 

adversidades do cotidiano, produzem soluções práticas. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Posteriormente nos "Cadernos", escrito durante o período em que se encontrava 

preso, de 1927 a 1937, ele produz diversas anotações sobre cultura, admitindo que 

esta se constitui tanto uma forma de viver, de pensar e de sentir a realidade por parte 

de uma civilização, quanto um ideal a ser transmitido para as novas gerações. 

 

 Chauí (1985) identifica no pensamento gramsciano a íntima ligação entre cultura 

e hegemonia. Nesta perspectiva, a direção intelectual e moral se resume na direção 

cultural. Hegemonia é igual à cultura: 
“Pode-se dizer  que, para Gramsci, a hegemonia é a cultura numa 

sociedade de classes. Hegemonia não é um ‘sistema’: é um complexo 

de experiências, relações e atividades cujos limites estão fixados e 

interiorizados, mas que, por ser mais do que ideologia, tem capacidade 

para controlar e produzir mudanças sociais” (CHAUÍ, op. cit., p. 21 - 22). 

 

O aspecto principal da hegemonia refere-se ao monopólio ideológico, isto é, à 

direção intelectual, moral e sobretudo cultural, realizada por uma classe sobre a outra, 

através dos diversos órgãos da sociedade civil (Igreja, imprensa, escola e outros). Uma 

classe torna-se hegemônica, quando, através do consenso, consegue não só difundir, 

mas tornar aceita por todo corpo social a sua concepção de mundo. Portanto, o domínio 

de uma classe social sobre outra não se situa apenas no terreno econômico, mas se 

encontra presente na medida em que a classe dominada comunga também dos valores 

culturais da classe dominante. Esse pensamento leva ao raciocínio de que é possível 

uma classe social obter a sua superioridade cultural e moral, independente de seu 

poder político direto, sem ter o controle do governo. A ênfase na luta política e não 

somente nos fenômenos econômicos é que permitiu a Gramsci vislumbrar a perspectiva 

da transformação social. Na medida em que as classes subalternas difundirem e 

tornarem aceita sua visão de mundo pela sociedade, elas asseguram sua hegemonia, 

porque conseguem conquistar a sociedade civil no campo superestrutural, antes da luta 

militar e política. 

 

Assim, a teoria da hegemonia em Gramsci, prevê a transformação das classes 

subalternas em classe dirigente, antes mesmo de ser dominante, isto é, da conquista 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

do poder. Faz-se necessário a criação de uma nova cultura pelas classes subalternas, 

uma reforma intelectual e moral para obtenção da hegemonia. Nesta perspectiva, a 

cultura tem um sentido de práxis, enxergando a história como processo coletivo de 

autocriação do homem e efetuando a unidade entre o conhecimento sistemático dos 

intelectuais e a filosofia espontânea. Dessa maneira, Gramsci discorda 

terminantemente da visão de cultura como conhecimento enciclopédico, em que os 

homens são considerados como meros receptáculos a serem preenchidos por fatos e 

conhecimentos da empiria. Isso leva as pessoas a acreditarem numa pretensa 

superioridade, por terem memorizado uma grande quantidade de dados e daí, 

considerando-se diferentes e superiores ao mais qualificado trabalhador que executa, 

com eficiência, uma tarefa indispensável para a sociedade. 

 

 Para Gramsci a cultura não pode ser vista como uma esfera separada da 

sociedade, a cultura é uma força material, como bem assinala Schelling (1990): 
“Em contraposição a essa noção de cultura como conhecimento 

enciclopédico, Gramsci entendia a cultura como intimamente ligada à 

vida social: os movimentos sociais e os conflitos entre classes, que 

faziam avançar o desenvolvimento histórico; as instituições da 

sociedade civil, particularmente a escola e a Igreja, onde em larga 

medida se formavam a consciência, a linguagem e a visão do mundo 

dos indivíduos. A verdadeira cultura ia além dos 'fatos brutos isolados’, 

consistia na consciência crítica dessas relações, cujo ponto de partida é 

‘a consciência do que se é realmente’, o ‘conhece-te a ti mesmo’ como 

um produto do processo histórico até o presente, que depositou em 

você uma infinidade de traços, sem deixar  um inventário” (p. 35). 

 

 Pesquisador da concepção de cultura em Gramsci, Puttini (1997, p. 89-92) 

observa que, este utilizou o termo “cultura” em três sentidos diferentes. Numa primeira 

acepção, referindo-se ao mundo literário cultural, isto é, com objetivo de investigar as 

origens de uma concepção do mundo numa obra escrita. Assim, a obra de um autor se 

constitui um produto de sua cultura, encontrando-se embutida nela uma visão de 

mundo. Para se entender a cultura de um escritor, deve ser feita uma pesquisa 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

englobando sua biografia, atividades práticas e intelectuais vivenciadas durante sua 

vida, concepção do mundo que o move, registro de sua obra em ordem cronológica, 

formação intelectual da maturidade e a forma como pensou e entendeu a vida e o 

mundo. Numa segunda acepção, Gramsci concebe a cultura no sentido antropológico, 

preocupando-se em elaborar um estudo comparativo entre a cultura oriental e a cultura 

ocidental, considerando a raça, o modo de viver, a língua, a etnologia como elementos 

de cultura. Percebe-se uma ampliação desse conceito e utilização de mais detalhes 

para explicar o processo social ocorrido nas sociedades chinesa, japonesa e islâmica, 

detendo-se na análise das polêmicas existentes entre religião e filosofia para os 

chineses. A língua, a ciência, a religião e a política foram elementos considerados 

pertencentes à diversidade cultural. E, finalmente, numa terceira acepção, cultura é 

entendida como uma organização da corrente do pensamento humano, observada 

quando Gramsci relaciona as diversas correntes ortodoxas do pensamento desde o seu 

nascimento, com a filosofia da práxis. O conceito de cultura é utilizado para designar as 

correntes de pensamento do século passado e apresentar a filosofia da práxis como a 

mais moderna metodologia que o proletariado poderia adotar para a revolução cultural. 

 

 Vieira C. E. (1999) entende que cultura para Gramsci é sinônimo de formação 

social, bloco histórico (complexo de estrutura material e superestrutura ideológica 

mutuamente condicionadas). É no terreno superestrutural, o local onde os homens 

adquirem consciência histórica e a possibilidade de agir na realidade. 
 

Nesse sentido, a história cultural em Gramsci é uma arena de luta na qual os 

projetos econômicos das classes fundamentais se apresentam à consciência dos 

sujeitos sociais, na forma de projetos políticos, que visam à direção da sociedade. Essa 

afirmação da luta cultural não se encontra em detrimento do plano econômico, porque a 

cultura é o espaço onde se manifestam todas as contradições, sobretudo a econômica. 

A consciência política é formada e fortalecida no plano superestrutural para o 

enfrentamento dos conflitos econômicos. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

A sua preocupação com a cultura popular ou folclore está intimamente ligada à 

preocupação política da construção da hegemonia das classes subalternas: 
“O folclore não deve ser concebido como algo bizarro, mas como algo 

muito sério e que deve ser levado a sério. Somente assim, o ensino 

será mais eficiente e determinará realmente o nascimento de uma nova 

cultura entre as grandes massas populares, isto é, desaparecerá a 

separação entre cultura moderna e cultura popular ou folclore” 

(GRAMSCI, 1968, p. 186). 

 

 A cultura popular tem muita importância para ele, porque é, sobretudo, uma 

concepção de mundo particular das classes subalternas. Ela se constitui num dos 

pontos centrais dos “Cadernos do Cárcere”, quando é abordada sobre temas diversos 

como: folclore, senso comum, religião dos humildes, literatura de folhetim. Proveniente 

da agrária Sardenha, sul da Itália, ilha muito explorada e atrasada, Gramsci viveu em 

um mundo rural mergulhado no anacronismo, tradições, superstições, com uma forte 

presença do folclore. O respeito pelo folclore sardo, que ele conviveu durante a 

infância, é constatado nos escritos e correspondências que enviou para familiares, 

comentando sobre as tradições populares. 

 

Gramsci (1968, p. 184) observa que o folclore tem sido estudado, até então, 

como elemento pitoresco, quando se coletava material para erudição e realizavam-se 

estudos a respeito do método de coleta, seleção e classificação deste material. 

Discordando disso, ele enfatiza que o folclore deve ser estudado como “concepção de 

mundo e de vida” de determinados grupos da sociedade, em contradição às 

concepções do mundo “oficiais” que se sucederam no desenvolvimento histórico. Há 

uma estreita relação entre folclore e “senso comum”, que é o folclore filosófico. 

Entretanto, essa concepção de mundo apresenta-se ambígua, assistemática e múltipla, 

possuindo fragmentos de todas as concepções do mundo e da vida que se sucederam 

na história. Ele detectou que a cultura popular não se constitui, portanto, num todo 

homogêneo e autônomo, ela é heterogênea, porque contém “a influência da classe 

dominante”, os “restos culturais de anteriores civilizações” e “as sugestões produzidas 

pelas próprias classes subalternas”, “... não há nada de mais contraditório e 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

fragmentado do que o folclore” (GRAMSCI, 1968, p. 189). É fragmentado, porque é feito 

de pedaços de várias concepções do mundo, divididas, desarticuladas e heterogêneas, 

referindo-se a retalhos de concepções diferentemente acopladas ou ajustadas. A 

ambigüidade revela a falta de clareza a respeito das condições reais, isto é, são frutos 

das contradições  existentes e persistentes na sociedade. Para Gramsci (1968, p. 185), 

a ambigüidade do folclore está presente, quando este incorpora elementos fossilizados, 

por refletirem condições de vidas passadas e, portanto, conservadoras e reacionárias e 

também, por apresentarem inovações, freqüentemente, criadoras e progressistas, 

espontaneamente determinadas por forças e condições de vida em processo de 

desenvolvimento e em contradição com a moral vigente. 

 

 Apesar da cultura popular se caracterizar pela ambigüidade, heterogeneidade, 

fragmentariedade, Gramsci reconhece haver um nexo entre cultura popular e cultura 

revolucionária, porque a visão de mundo das classes subalternas tem a presença do 

“bom senso”, que se constitui o núcleo sadio do senso comum, merecendo ser 

desenvolvido e transformado em algo unitário e coerente. O “bom senso” revela a 

possibilidade efetiva do salto qualitativo para a criação de uma nova concepção de 

mundo, onde seriam eliminados gradualmente os traços de ambigüidade e 

heterogeneidade. O bom senso ou “senso comum popular” trata-se da participação 

coletiva na filosofia e está presente na cultura popular. A sua importância deve-se ao 

fato de ser acolhida por um grande número de integrantes das classes subalternas e 

ser fundamento do consenso social. Há uma interdependência dialética entre filosofia e 

bom senso. 

“O ‘Bom Senso’ é a própria filosofia, quando esta satisfaz à dupla 

condição de ser verdadeira – ou orientada para o verdadeiro - e 

compartilhada por muitos, pelas massas” (DEBRUM, 2001, p.169). 

 

 Mesmo criticando o conteúdo das crenças populares, Gramsci reconhece que 

elas são sólidas, têm força, têm o bom senso, levam a determinadas condutas. Elas 

não podem ser destruídas e impostas, hegemonicamente novas formulações, porque a 

cultura popular se constitui numa manifestação das classes subalternas e, portanto, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

deve ser respeitada. Para que estas classes obtenham uma nova cultura, não 

precisaria criá-la a partir do zero, mas eliminar as características da heterogeneidade, 

fragmentariedade e ambigüidade presentes na cultura popular. A constituição de uma 

nova cultura homogênea é feita a partir da cultura existente. A filosofia da práxis, 

partindo do senso comum e do folclore, eleva a gente simples a uma concepção 

superior da existência e estabelece uma nova unidade entre os intelectuais e as classes 

subalternas. Desta forma, Gramsci acredita nos aspectos inovadores e potencialmente 

revolucionários presentes no “bom senso”, que, devidamente cultivados, podem ser o 

germe de um movimento e de uma nova cultura, contraposta à cultura hegemônica. A 

estratégia revolucionária consiste em fazer que as classes subalternas possam 

acreditar em si mesmas, no seu potencial de mudança e transformação, daí a 

necessidade do folclore e senso comum serem recuperados criticamente, porque 

correspondem às condições reais de vida da população e têm importância no trabalho 

pedagógico de construção de uma nova hegemonia. 
“Gramsci liga cultura popular à subalternidade, mas não de modo 

simples. Pois o significado dessa inserção diz que a cultura é 

inorgânica, fragmentária, degradada, mas também que esta cultura tem 

uma particular tenacidade, uma espontânea capacidade de aderir às 

condições materiais de vida e suas mudanças, tendo, às vezes um valor 

político progressista de transformação” (MARTÍN-BARBERO, 1997, p. 

105). 

 

Na Itália, continuando a tradição dos estudos gramscianos que vê as culturas 

populares como algo vivo, que estão em conflito e que entram em combate com a 

cultura hegemônica, destacam-se os nomes de Amalia Signorelli, Luigi Lombardi 

Satriani e Alberto Cirese. 

 

 Satriani (1986) ocupou-se de analisar o folclore como cultura das classes 

subalternas, tornando-se imprescindível considerar, nesse estudo, a divisão classista 

da sociedade. Seguindo a perspectiva gramsciana, ele aponta que o erro do intelectual 

está em ficar separado do povo, sem sentir as suas paixões elementares. Faz-se 

necessário compreendê-las, explicá-las e justificá-las na situação histórica 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

determinada, para poder guiá-las e conduzi-las a uma catarse de uma civilização 

poderosa (op. cit., p. 34). A partir daí, ele se propõe a estudar o folclore sobretudo 

como cultura de contestação, vendo-o como algo que assume, em face da cultura 

dominante, uma posição de cultura diversa, contestadora de sua autoproclamada 

universalidade. Considera que pelo simples fato de existir, o folclore contesta a cultura 

hegemônica ou oficial, já que nega sua pretensa universalidade. Aponta que na 

“Ideologia Alemã”, Marx e Engels afirmam que, para manutenção de sua dominação, 

os interesses particulares da classe dominante têm que ser apresentados como 

comuns a toda sociedade. O folclore, ao apresentar valores e interesses, ao expressar 

comportamentos, ao indicar usos e costumes que são senão opostos, ao menos 

alternativos aos das classes hegemônicas, evidencia a diferença e a desigualdade no 

interior da sociedade.  

 

 Diante do exposto, pode-se dizer que o pensamento de Gramsci é muito amplo e 

profundo, constituindo-se ponto de referência fundamental para aqueles que optam por 

estudar a cultura e, sobretudo, a cultura popular do ponto de vista marxista. Desde o 

período juvenil, um dos pontos principais do seu pensamento é a imbricação entre 

cultura e socialismo. Ele busca levar ao proletariado a consciência de seus próprios 

valores. A cultura está muito ligada à educação do proletariado para a luta de classes. 

Com o tempo, a sua concepção de cultura vai-se ampliando e passa a incluir todas as 

dimensões de um modo de vida de uma civilização e de um projeto político integral de 

transformação social. Gramsci vislumbra, portanto, a transformação do modo de 

produção capitalista. O processo se dará simultaneamente no terreno econômico e 

ideológico-cultural, através do trabalho político. 

 

 Isso justifica o interesse de Gramsci em estudar o conhecimento popular, 

através das manifestações do folclore, do senso-comum e das religiões. Ele acredita na 

mudança, no conflito, na força das classes subalternas, que mesmo contaminadas pela 

cultura hegemônica, possuem uma visão de mundo própria, que, se trabalhada e 

retirados os elementos contraditórios, será capaz de construir uma nova hegemonia. E 

é em decorrência dessa sua força, de seu otimismo, dessa esperança nos movimentos 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

organizadas das classes subalternas, que o pensamento de Gramsci se impõe nesse 

estudo, por ser  o mais adequado para se analisar a cultura popular como forma de 

expressão dessas classes. 

 

 Contemporâneos de Gramsci, os teóricos da Escola de Frankfurt se utilizam 

também do marxismo para fazer uma análise sobre a cultura e, sobretudo, a cultura de 

massas, chegando entretanto a conclusões que possuem a sua relevância, mas que se 

diferem muito do profundo e dialético pensamento gramsciano. 

 

 

          1.1.2 - Cultura de massas e indústria cultural 
 

 Em 1923, período de crescimento do fascismo na Itália, Gramsci se encontrava 

na posição de deputado e líder do Partido Comunista Italiano, e, além disso, o seu 

pensamento passava por uma evolução teórica decisiva, concentrando-se nas formas 

de poder e estratégias de luta mais adequadas às complexas sociedades ocidentais. 

Nesse mesmo ano, na Alemanha, Max Horkheimer e Friedrich Pollock criam a primeira 

instituição alemã de pesquisa de orientação marxista, o “Instituto de Pesquisa Social” 

ligado à Universidade de Frankfurt. O objetivo desse Instituto era o estudo da economia 

capitalista e do movimento operário. Com a ascensão de Hitler ao poder, os membros 

judeus do Instituto são destituídos e vão criar anexos na América e em outras cidades 

da Europa. É a partir de Columbia nos E.U.A, que Leo Lowenthal,  Max Horkheimer e 

Theodor Adorno vão trabalhar juntos e criar o conceito de "indústria cultural", em 

substituição à "cultura de massas", por entender que este poderia ensejar erradamente, 

a emergência de uma cultura surgida das próprias massas.  

 

Nesta época já se constata, na sociedade americana, o crescimento da chamada 

"cultura de massas", que se caracteriza pela produção industrial, acompanhada por 

técnicas sofisticadas de propaganda maciça, destinadas ao consumo em grande 

escala. Essa cultura de massas, que vem crescendo e tornando-se dominante, nestes 

últimos anos, não possui, entretanto autonomia, ela se utiliza de elementos da cultura 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

popular, nacional, religiosa e, também, de obras consideradas da cultura erudita, 

promovendo a sua simplificação e modernização com intuito de torná-la mais 

consumível e dar lucro. 

 

 Diferente da visão funcionalista que concebe os meios de comunicação de 

massa como uma nova ferramenta da democracia moderna, os filósofos da Escola de 

Frankfurt, inspirados na teoria marxiana e freudiana, vão ter um pensamento 

veementemente crítico desses novos meios de produção e transmissão cultural, que 

apontam como instrumento de dominação. A indústria cultural visa à produção de uma 

grande quantidade de bens padronizados através do modo industrial. Para Adorno e 

Horkheimer, isso leva à degradação do papel filosófico-existencial da cultura, sua 

transformação em mercadoria e a supressão de sua capacidade crítica. Esses produtos 

culturais apresentam as características de serialização-padronização-divisão do 

trabalho. 

 

 A influência do ambiente histórico norte-americano, nas décadas de 30 e 40 do 

século XX, foi marcante para os dois exilados alemães, que procuravam denunciar 

contundentemente a mercantilização das formas culturais, surgidas com a criação das 

indústrias de entretenimento na Europa e sobretudo nos E.U.A. Eles vão dar particular 

ênfase aos estudos da televisão, cinema, rádio, revista, jornal, que passam a produzir 

bens culturais em íntima ligação com os objetivos da acumulação capitalista, da busca 

de lucro. Esses bens culturais vazios de conteúdos artísticos, padronizados não surgem 

espontaneamente das próprias massas, mas são planejados e manufaturados para o 

consumo das mesmas. A arte vai paulatinamente perdendo sua autonomia e rendendo-

se à lógica do mercado, deixando de ser considerada pelo seu caráter estético 

intrínseco, para ser considerada pelo seu valor de troca. As pessoas são levadas a 

consumirem os bens padronizados, tornando-se dependentes da indústria cultural. A 

padronização visa à rentabilidade econômica e o controle social, além de impossibilitar 

os homens de terem pensamentos independentes e reflexões críticas, adaptando-os à 

ordem social existente através do surgimento do desejo de produzir e consumir objetos 

criados pela indústria cultural. Apesar dela está interessada na produção em massa de 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

bens culturais padronizados e estereotipados e  utilizar-se dos procedimentos de 

racionalização, mercantilização e reificação, ela tem a preocupação de dar a esses 

produtos uma aparência de individualidade. A indústria cultural traz a vulgarização da 

cultura, ela narcotiza quando enfatiza o divertimento nos seus produtos e aliena, 

impedindo que o homem se situe ante a totalidade social que o envolve. Graças às 

imagens fornecidas pela industrialização e mercantilização dos produtos simbólicos em 

escala universal, as mazelas e os problemas do capitalismo são abrandados. O objetivo 

último da indústria cultural é a adaptação, a dependência e servidão dos homens, 

porque impede a formação de indivíduos autônomos, independentes, com capacidade 

de julgamento e decisão consciente, além de promover a deseducação de sentidos. 

Para Adorno, a indústria cultural se distingue radicalmente da arte popular, porque 

naquela a produção dos objetos está orientada segundo o princípio de sua 

comercialização. As obras de arte são, portanto, abolidas, passam a ser integralmente 

mercadorias. Filme e rádio não podem mais ser chamados de arte, mas negócio. A 

preocupação dos dois filósofos é compreender os processos objetivos e subjetivos da 

mercantilização dos produtos simbólicos e, para isso, se utilizam do mito de Tântalo: 
"A indústria cultural não sublima, mas reprime e sufoca. Expondo, 

continuamente, o objeto de desejo, o seio no sweater  e o busto  nu do 

herói esportivo, ela apenas excita o prazer preliminar não sublimado, 

que, pelo hábito da privação, há muito tempo se tornou puramente 

masoquista. Não há situação erótica que não una à alusão e ao 

excitamento a advertência precisa que não se deve e não se pode 

chegar a este ponto. O Hays-Office apenas confirma o ritual que a 

indústria cultural já por si mesma estabeleceu, o ritual de Tântalo. As 

obras de arte são ascéticas e sem pudor; a indústria cultural é 

pornográfica e pudica" (ADORNO, 2000, p. 188). 

 

 Pucci (1999) seguindo os passos teóricos desses dois filósofos da Escola de 

Frankfurt, esclarece que Tântalo foi punido por ter furtado alimentos dos deuses e ter 

entregado aos homens. Em razão desse ato, sua maldição consistia no fato de que, 

quando buscasse água para beber e frutos para se alimentar, estes se afastariam 

imediatamente dele. A mesma coisa ocorre com a indústria cultural, que dá a idéia de 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

que, sempre que se consumir aqueles produtos sedutores e suntuosos, ocorrerá 

imediatamente a sensação de felicidade veiculada pela propaganda. Entretanto essa 

sensação é fugaz, efêmera e extingue-se com a utilização do raciocínio crítico. Mas no 

futuro há a promessa de que o surgimento de um produto simbólico mais atraente e 

sofisticado atenderá uma nova necessidade e, daí, um novo sentimento de felicidade 

ocorrerá com a sua aquisição. A indústria cultural leva a obra de arte a ter seu valor de 

uso submetido aos caprichos do prestígio, da moda, promovendo a sua degradação. É 

o que Adorno chama de "entkunstung" da arte, isto é, a arte inutilizada, a não-arte. 

 

 Pucci (op.cit.) constata que as reflexões críticas acerca da indústria cultural 

realizada por Adorno, oferecem uma grande contribuição para se pensar a atual 

realidade globalizante. Diferente da visão ingênua que concebe a civilização e cultura 

separada da barbárie e incultura. No mundo atual ocorre um processo de 

intercomplementação e mescla entre civilização e barbárie. A poderosa e onipresente 

indústria cultural promove a falsa diversão, desencaminha e empobrece o exercício 

mental, a percepção e a sensibilidade. E o que é pior, a indústria cultural instala a 

semicultura ou semiformação cultural, isto é, a deformação que impossibilita e impede a 

formação cultural. A não-cultura pode chegar a uma consciência crítica, mas a 

semicultura jamais. Não se trata apenas de uma pseudocultura, de uma falsa cultura, 

mas de um real processo impeditivo da cultura, o inimigo mortal da formação cultural. 

Entretanto, nesta visão, a indústria cultural não pode ser vista como política 

conspiratória, realizada através de acordo, "trust", ou cartel, com intuito de moldar o 

pensamento coletivo. Não se trata em absoluto de um cérebro diabólico que constrói a 

imensa engrenagem da indústria cultural. Essa força que "distrai", "consola" e "aquieta" 

é construída coletivamente de forma calma, como algo espontâneo da organização 

sócio-econômica cultural que visa à manutenção da ordem capitalista. Adorno se opõe 

a tudo isso, porque para ele a arte possui intrinsecamente um caráter crítico. Pucci (op. 

cit.) observa que em Adorno a arte deve se constituir um protesto contra a realidade, da 

qual ela se emancipa e denuncia. Pela sua simples existência, a arte mostra a sua 

vontade de transformar a realidade, possui um caráter crítico-educativo. A arte se 

constitui uma expressão da liberdade e traz, de forma latente, no seu interior, os 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

antagonismos sociais que não aparecem de forma manifesta. A arte é também uma 

forma de conhecimento e necessita da filosofia para ser mais bem explicitada e 

compreendida. E, por se tratar de um enigma, a arte necessita da reflexão filosófica 

para captar seu conteúdo de verdade. Tirar da arte a reflexão significa para Adorno 

trilhar o caminho da indústria cultural. Faz-se, portanto, necessário uma articulação 

arte-filosofia, porque, na construção e interpretação de uma obra de arte, existe uma 

tensão entre os elementos sensitivos, perceptivos e intelectivos, daí, a necessidade do 

olhar crítico, purificando as coisas da onipresente apropriação capitalista. 

 

 Partindo dessa visão da indústria cultural proposta pela Escola de Frankfurt, 

Mattelart (2001, p. 77) observa que os produtos culturais, sejam filmes, programas 

radiofônicos, revistas, possuem o mesmo planejamento administrativo, organização e 

racionalidade técnica que a fábrica de automóveis em série. A civilização 

contemporânea confere a tudo um ar de semelhança, padronizando bens com objetivo 

de satisfazer as numerosas demandas. E ele coloca, de forma clara, o que significa 

para os dois filósofos da Escola de Frankfurt, essa reprodutividade de um objeto 

cultural: 
"Para Adorno e Horkheimer, a indústria cultural, como espaço de 

realização plena da serialização, padronização e divisão do trabalho, 

fixa, de maneira exemplar a falência da cultura, sua queda na categoria 

de mercadoria. A transformação do ato cultural em valor mercantil, 

abole seu poder crítico. O reino da pseudo-individualidade iniciado com 

a existência da própria burguesia se desdobra com a arrogância da 

cultura de massas" (MATTELART,1994,  p. 224 - 225). 

 

 Mattelart (2001, p. 84) cita o pensamento de Mac Donald, um intelectual de 

influência trotskista que cria, baseado na abreviação da palavra “proletkult”, as 

expressões “masscult” para designar a cultura de massas, que não se trataria nem de 

cultura, nem de massas; e a expressão “midcult”, produção cultural ligada aos valores 

pequenos burgueses. O seu intuito era criticar a cultura de massas e a vulgaridade de 

seus consumidores. Discordando dessa visão, Coelho (1998, p. 17), numa posição de 

crítica aos teóricos da indústria cultural, aponta não haver uma grande diferença e 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

oposição entre a cultura considerada erudita e a de massas. Para ele há muita 

dificuldade em distinguir a midcult da masscult, porque as formas culturais atravessam 

as classes socais com grande intensidade e freqüência e, na história, é comum à 

passagem de um produto cultural de uma categoria inferior para outra superior. Cita 

como exemplo o jazz que saiu dos bordéis e favelas de negros, para os palcos dos 

teatros municipais aplaudidos por platéias de brancos. 

 

 Thompson (1995), sociólogo e professor de Cambridge, reconhece que a análise 

da indústria cultural, elaborada por Horkheimer e Adorno, representa uma das 

tentativas mais corajosas e importantes feitas por teóricos sociais e políticos, para 

entender a natureza e as conseqüências da comunicação de massa nas sociedades 

modernas, entretanto ele faz algumas críticas ao pensamento dos dois filósofos: 

 

1) Considera uma visão restritiva conceber que, ao consumir produtos culturais, os 

indivíduos sejam compelidos a agir de forma imitativa e conformista, ligando-se à 

ordem social e reproduzindo o status quo. Porque a recepção e apropriação de 

produtos culturais constituem um processo social complexo, envolvendo uma 

atividade contínua de interpretação, assimilação e apropriação do conteúdo 

significativo dos produtos desta indústria; 

 

2) Considera também um exagero a concepção do caráter integrado e unificado das 

sociedades modernas. A imagem que os dois filósofos projetam é de uma sociedade 

em que cada elemento é sempre mais recortado para se ajustar ao todo e onde 

cada desvio ou crítica incipiente é normatizada ou excluída. As sociedades 

modernas não possuem um caráter tão integrado e unificado, como sugere 

Horkheimer e Adorno. 

 

3) Eles apontam o declínio dos indivíduos com o desenvolvimento das organizações 

industriais e da cultura de massa. Aqueles foram cada vez mais absorvidos numa 

totalidade social, tornando-se dependentes de forças sociais e econômicas que se 

encontram fora de seu controle. Desta maneira, Horkheimer e Adorno ressaltam o 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

grau de sucesso em que os indivíduos foram integrados na ordem social existente e 

consideram que suas faculdades encontram-se profundamente embotadas, a tal 

ponto que eles não sejam mais capazes de elaborar um pensamento crítico e 

independente. É provável que imagens estereotipadas e padrões repetitivos de 

produtos culturais contribuam, até certo ponto, para a socialização dos indivíduos e 

para a formação de sua identidade. Mas, por outro lado, é também provável que os 

indivíduos nunca são totalmente moldados por esses produtos culturais e por outros 

processos de sociabilização. Os indivíduos  são capazes de manter certa distância 

tanto intelectual, quanto emocional, das formas simbólicas que são construídas para 

ele e ao seu redor. 

 

Morin (1975) tenta realizar nos seus estudos a fusão do pensamento de Marx e 

Freud e introduz nas referências francesas o conceito de indústria cultural. Ele chama a 

atenção para a característica do cosmopolitismo presente na cultura de massas, 

irradiada a partir de um pólo de desenvolvimento que domina os outros, os Estados 

Unidos, berço da cultura de massas e centro maior de energia mundializante. Como 

essa cultura necessita crescer no mercado mundial, isso explica o seu caráter 

sincrético, sem raízes, eclético, homogeneizante, lúdico, estético, destruidor das 

barreiras sociais, étnicas, nacionais, de idade, sexo, educação, inventando temas 

universais. Não se deve esquecer o enraizamento histórico da cultura de massas na 

sociedade americana do pós-guerra e, daí, a sua necessidade de difusão corresponde 

ao desenvolvimento desta. Sua lei fundamental é o mercado e seu consumo se registra, 

em grande parte, no lazer moderno que se apresenta sob forma de espetáculo. A 

publicidade é importante para seduzir e propor produtos que tragam prestígio, conforto, 

liberdade. A cultura de massas se desenvolve no imaginário e, através da publicidade, 

veicula temas onde são exaltados o erotismo, a felicidade, o amor, a juventude, os 

heróis e semideuses. Ela inegavelmente tem uma grande força sedutora, não cria seus 

produtos do nada e as altera, as homogeneíza com vistas a um consumo maciço. Isso 

leva a um enfraquecimento do folclore e da cultura popular, porque são revestidos de 

estados culturais mais amplos, nacionais ou internacionais. E, assim, temas folclóricos 

são desintegrados e reintegrados num novo sincretismo, metamorfoseados. Eles não 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

são abolidos e sim, cosmopolitizados. Esse novo folclore cosmopolita traz fragmentos, 

pedaços de folclore nacionais, regionais ou étnicos: 
"A cultura industrial adapta temas folclóricos locais, transformando-os 

em temas cosmopolitas, como o western, o jazz, os ritmos tropicais 

(samba, mambo, chá-chá-chá) etc."( MORIN, op. cit., p. 36). 

 

 Seguindo esta perspectiva crítica sobre a indústria cultural, Bosi (1992) aponta 

que as relações entre cultura de massa e cultura popular são muito delicadas e que o 

poder econômico presente nos meios de comunicação tenta desagregar as 

manifestações de cultura popular, reduzindo a função de folclore para turismo. A cultura 

de massa, através do rádio e da televisão, penetra na moradia do trabalhador da 

periferia e do campo, ocupando-lhes o tempo que este se poderia utilizar para 

realizações criativas de auto-expressão. Além disso, a cultura de massas aproveita-se 

dos aspectos diferenciados da vida popular e, explora-os sob a forma de reportagem 

popularesca e de turismo. Há um vampirismo duplo e crescente: por um lado, extingue 

interiormente, o tempo que seria dedicado a sua  produção cultural e, por outro, exibe 

para o consumo do telespectador o que restou desse tempo através do artesanato, 

festas e ritos. Há uma evidente exploração da cultura popular pelos aparelhos 

econômicos industriais e comerciais. É o capital em busca de matéria-prima e mão-de-

obra para manipular, elaborar e vender. Os exemplos disso se manifestam através da 

macumba na televisão, da escola-de-samba no carnaval estipendiado para o turista. 

Entretanto a dialética explica que a exploração, o uso abusivo que a cultura de massa 

faz das manifestações populares, não consegue destruir o modo de viver das classes 

subalternas, porque a assimilação do que os meios de comunicação transmitem é 

filtrada, é dado outro significado. 
"Um grande antropólogo, Herskovits, insistiu nesse fenômeno da 

reinterpretação, pelo qual toda cultura dominante é absorvida e 

descodificada pela cultura dominada, de tal modo que, nesta última, já 

não fica da cultura superior  nada a não ser, talvez, o desejo que têm os 

dominados de aprender os dons e os poderes dos seus patrões" (BOSI, 

op. cit., p. 337). 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 Dentro dessa visão acima, o autor chama a atenção para o carnaval de origem 

européia, que foi utilizado, sobretudo, para expressar a música negra e mulata; os 

santos cristãos que o candomblé se utiliza para a legitimação dos seus orixás; o 

movimento norte-americano "negro spirituals" que se utiliza da Bíblia, o livro sagrado do 

dominador branco. 

 

 Esse posicionamento de Bosi está mais próximo da visão gramsciana, do que da 

dos filósofos Horkheimer e Adorno, os quais consideravam que a indústria cultural 

dissolvia qualquer experiência democrática e assimilava, passivamente, os homens à 

sociedade vigente. Apesar da importância das reflexões elaboradas pelos referidos 

intelectuais da Escola de Frankfurt, pode-se dizer que, diferentemente de Gramsci, 

aqueles acreditavam na onipresença do sistema capitalista e sucumbiram aos 

sentimentos de impotência, pessimismo e angústia. O envolvimento de Gramsci em 

sindicatos, partidos políticos e movimentos organizados leva-o a respeitar a cultura 

popular e o "bom senso" nela presente. Ele acredita nas lutas sociais e, na contribuição 

dos intelectuais na formação de um novo projeto político, porque confia no potencial 

das classes dominadas para promover as mudanças. Mesmo que estas classes se 

encontrem contaminadas pela cultura hegemônica, elas possuem uma visão de mundo 

própria que, se trabalhada e retirados os elementos contraditórios, possibilita a 

formação de uma nova hegemonia.  

 

 Os dois filósofos da Escola de Frankfurt acreditavam que havia uma dominação 

total do mercado, da sociedade de consumo, da tecnologia e da indústria cultural. 

Gramsci trabalhava com o pressuposto da existência de uma pluralidade de forças 

sociais, da presença de diferenças, da disputa, do conflito, do confronto de práticas 

efetivas na sociedade civil. Há, portanto, a possibilidade de as classes subalternas 

superarem suas contradições, promoverem o autodesenvolvimento individual e coletivo, 

juntando forças rumo a um projeto político democrático e popular. Contrariando o 

pensamento de Horkheimer e Adorno, pode-se dizer que nem tudo é manipulação. O 

pensamento gramsciano é essencialmente dialético e por isso ele reconhece a 

presença de variadas iniciativas que levaram a frustração de tentativas de massificação. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Os meios de comunicação refletem os conflitos existentes na sociedade e se constitui  

um local onde se luta pela hegemonia. 

  

 Também dentro de uma perspectiva marxista dos estudos culturais, destaca-se o 

pensamento de Raymond Williams, um inglês estudioso da Literatura. Ele reconhece 

que, apesar de Marx e Engels não terem escrito sistematicamente sobre cultura, 

importantes posicionamentos teóricos se originam neles. 

 

 

1.1.3-  A cultura como mediação  

 

Proveniente de uma família de classe operária, o primeiro contato de Raymond 

Williams com o marxismo deu-se a partir de 1939, quando foi estudar Literatura em 

Cambridge. Com objetivo de realizar uma análise cultural e literária, ele resolve negar 

todo o pensamento não-marxista, revisionista, neo-hegeliano ou burguês. A sua 

preocupação era o conhecimento do marxismo sistematizado por Plekhanov e as obras 

finais de Engels. A partir de meados da década de 40, ele se aproxima das obras dos 

teóricos da Escola de Frankfurt, particularmente Walter Benjamim, das obras de Antônio 

Gramsci e de Marx em nova tradução, sobretudo o Grundrisse. Na década de 70 e 80, 

Williams se aprofunda, cada vez mais, no significado da relação do marxismo com a 

literatura e empreende uma discussão internacional sobre o tema, visitando países nos 

diversos continentes. 

 

Para realização de uma análise cultural, Williams (1979) defende a necessidade 

de se ter uma consciência histórica do conceito de cultura e questiona como deve ser a 

compreensão desta: como as artes e sistema de significado e valores ou como modo de 

vida. 

 

 Ele constata que até o século XVIII, cultura era um processo objetivo referente 

ao cuidado de plantas e animais e, por extensão, crescimento e cuidado também das 

faculdades humanas. A cultura como cultivo da mente teve, posteriormente, um grande 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

desenvolvimento e refere-se a um estado mental desenvolvido ou relativo às artes e ao 

trabalho intelectual do homem. As alterações que ocorreram historicamente com o 

significado de cultura, só podem ser entendidas vinculando-se ao que aconteceu com 

os termos “sociedade”, “economia” e, sobretudo, “civilização”. 

 

 A noção de civilizar, baseada nos termos latinos “civis” e “civitas”, expressava-se 

no adjetivo “civil”, indicando ordenado, educado, cortês e ampliou-se no conceito de 

“sociedade civil”. Mas, civilização significava mais: desenvolvimento, progresso, um 

Estado realizado contrastando com a barbárie. Em finais do século XVIII, “civilização” e 

“cultura” eram termos intercambiáveis, mas a partir daí, começou o ataque à 

“civilização”, sendo este considerado de forma mais superficial, artificial, como um 

cultivo de propriedades externas, em contraposição à cultura relacionada a um estado 

natural, relativo às necessidades e impulsos mais humanos, um processo de 

desenvolvimento interno diferente do desenvolvimento externo. Desta maneira “cultura” 

ficou associado com a religião, arte, família e vida pessoal, em oposição à “civilização” 

e “sociedade”. Foi, a partir desse sentido, que cultura como “desenvolvimento íntimo” se 

ampliou, abrangendo a classificação geral das artes, estando ligada à vida interior, 

subjetividade, imaginação. Apesar de seus agentes e processos serem claramente 

humanos, as formas são quase metafísicas: “imaginação”, “criatividade”, “inspiração”, 

“estético”. Nesse mesmo período, “cultura” sofria outro desenvolvimento, como um 

conceito social, mas especificamente antropológico e sociológico. A tendência da época 

era de valorização das Ciências Humanas, que estudava o mundo das nações ou 

mundo civil, fruto da criação humana, em detrimento das Ciências Naturais, que 

estudava a natureza, criada por Deus e só conhecida por ele. Williams (1979, p. 22) 

aponta que Vico, na obra “A Nova Ciência”, tinha a preocupação de estudar a formação 

das sociedades, das mentes humanas e a interação entre ambas. Foi certamente daí 

que se originou o sentido social da cultura.  Também Herder, na obra “Idéias sobre 

Filosofia da História da Humanidade", parte da tese do auto-desenvolvimento e 

argumenta acerca da necessidade de se falar em “culturas” e não, de “cultura”. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 O conceito de cultura foi tornando-se cada vez mais complexo, significando tanto 

um processo íntimo ligado à vida intelectual e às artes, quanto um processo geral, 

relativo às configurações de modos de vida totais, desempenhando um grande papel 

nas Ciências Sociais. Cada tendência acima, seja de encarar a cultura como as artes, 

seja com formas de viver, inclina-se a negar o conceito da outra, apesar de tentativas 

de reconciliação. Essa complexidade é motivo de grande dificuldade, sobretudo na 

teoria marxista. O problema inicial era saber se cultura tratava-se de uma teoria das 

artes e da vida intelectual e suas relações com a sociedade ou, uma teoria do processo 

social que cria “modos de vida". A intervenção do marxismo ocorreu na análise da 

sociedade civil, da civilização através da sociedade burguesa, criada pelo modo de 

produção capitalista, atacada com violência e necessitando ser substituída na fase 

superior da evolução pelo socialismo. A civilização produziu não só riqueza, ordem e 

refinamento, mas também contraditoriamente no mesmo processo, pobreza e 

degradação. 

 

 A intervenção decisiva do marxismo foi a rejeição, por parte de Marx, da 

historiografia idealista e, nesse sentido, dos processos teóricos do Iluminismo, que 

considerava a história como superação da ignorância e superstição pelo conhecimento 

e razão, excluindo, nessa explicação, a história material, a história do trabalho. O mais 

importante avanço intelectual em todo o moderno pensamento social foi a substituição 

da noção original do “homem que faz a sua própria história”, para ênfase do novo 

conteúdo radical do “homem que faz a si mesmo”, através da produção de seus 

próprios meios de vida. Essa nova noção possibilitou a superação da dicotomia entre 

"sociedade” e “natureza” e descobriu as relações constitutivas entre “sociedade” e 

“economia”. Foi a recuperação da totalidade da história, com a inclusão daquela história 

material que tinha sido excluída da chamada “história da civilização”. 

 

O passo seguinte, que deveria ser a realização de uma história cultural material, 

não ocorreu e a cultura torna-se dependente, secundária, superestrutural, um campo de 

simples idéias, crenças, artes, costumes, determinada pela história material básica. 

Para Williams, o importante nesse caso foi a separação entre cultura e vida social 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

material, que tem sido a tendência dominante no pensamento cultural idealista. Assim, 

a possibilidade do conceito de cultura como um processo social, criador de modos de 

vida específicos e diferentes, que poderia ter sido aprofundado pela ênfase no processo 

social material, não foi realizado. Ao mesmo tempo, o conceito alternativo de cultura, 

definindo a “vida intelectual” e as “artes“ foi comprometido pela sua redução a uma 

condição superestrutural, cabendo seu desenvolvimento àqueles que romperam as 

suas ligações com a sociedade e história. No século XX, esse sentido alternativo de 

cultura se sobrepôs. 

 

No sentido antropológico e sociológico de cultura, esta é apresentada como um 

modo de vida global e distinto, envolvida em todas as formas de atividade social 

carregada por um sistema de significações. A cultura, no sentido mais especializado, 

está relacionada a atividades artísticas e intelectuais, abrangendo desde a linguagem, 

as artes, a filosofia, a moda, a publicidade. 

 

Na história social da produção cultural, Williams afirma que geralmente se 

demarca uma área “material” em contraposição ao “cultural”, “artístico” ou “espiritual”. 

Entretanto, sejam quais forem os objetivos da prática cultural, seus meios de produção 

são indiscutivelmente materiais. Não há uma contraposição entre “material” e “cultural”. 

 

No marxismo, o estudo de elementos sociais em obras de arte está 

profundamente vinculado com a teoria da “infra-estrutura determinante” e de uma 

“superestrutura determinada”, entretanto, Williams prefere partir da proposição de que  

"o ser social determina a consciência", apesar de ambas não se negarem nem se 

contradizerem. Ele considera o termo “superestrutura” rigorosamente como “jurídico” e 

“político”, e dificilmente poderia ser considerado como ponto de partida óbvio para 

qualquer teoria cultural. A base é a existência real do homem, é um modelo de 

produção numa fase particular de seu desenvolvimento.  Analistas ortodoxos começam 

a pensar na “infra-estrutura” e “superestrutura” como se fossem entidades concretas 

separáveis, entretanto, o que é fundamental para Williams é o reconhecimento das 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

ligações indissolúveis entre produção material, instituições, atividades políticas e 

culturais e consciência: 
“O sumário clássico da ‘relação entre a base e a superestrutura’ é a 

distinção feita por Plekhanov de ‘cinco elementos sequenciais I) o 

estado das forças produtivas; II) as condições econômicas; III) o regime 

sócio-político; IV) a psique do homem social; V) várias ideologias que 

refletem as propriedades dessa psique (Fundamental Problems of 

Marxism, Moscou,1922,76). Isso é melhor do que a simples projeção de 

uma ‘base’ (infra-estrutura) e uma ‘superestrutura’, que é tão comum. 

Mas o que está errado nisso é sua descrição desses elementos como 

‘seqüenciais’, quando na prática são indissolúveis; não no sentido de 

que não se podem distinguir para finalidades de análise, mas no sentido 

decisivo de que não constituem áreas ou elementos separados, mas o 

todo, as atividades e produtos específicos de homens reais” 

(WILLIAMS,1979, p. 84). 

 

O problema mais difícil da teoria cultural marxista é o da determinação. Os 

adversários acusam o marxismo como teoria redutiva e determinista, porque nenhuma 

atividade cultural tem realidade e significação em si mesma, mas é reduzida a uma 

expressão direta ou indireta de um fator econômico que a precede e controla. Williams 

considera isso economicismo e vai procurar verificar a complexidade lingüística da 

palavra “determinação”. A partir daí, divide nas obras de Marx a expressão 

"determinação" em dois sentidos: um sentido negativo que se refere à fixação de limites 

e um sentido positivo, o da existência de pressões, derivadas da formação e impulso de 

um determinado modo social. Fugindo do materialismo mecânico que se expressa na 

fórmula “infra-estrutura – superestrutura" e proporciona a visão da arte como reflexo, 

Williams prefere trabalhar com a categoria de “mediação”. Este termo descreve o 

processo de relação entre sociedade e arte, porque não se pode esperar encontrar 

sempre realidades sociais refletidas na arte, já que estas passam através de um 

processo de mediação no qual, seu conteúdo original é modificado: 

“Aqui, a modificação envolvida na ‘mediação’ não é necessariamente 

considerada como deformação ou disfarce. Todas as relações ativas 

entre diferentes tipos de ser e consciência são, antes inevitavelmente, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

mediadas, e esse processo não é uma agência separável – um ‘meio’- 

mas intrínseco às propriedades dos tipos correlatos. A mediação está 

no objeto em si, não em alguma coisa entre o objeto e aquilo a que é 

levado. Assim, a mediação é um processo positivo na realidade social, e 

não um processo a ela acrescentado como projeção, disfarce ou 

interpretação” (WILLIAMS,1979, p. 101- 102). 

 

A metáfora de “mediação” vai além da passividade da teoria do “reflexo”, pois 

indica, de alguma forma, um processo ativo. A cultura é uma mediação da sociedade e 

não reflete diretamente a realidade social. A mediação é um processo positivo da 

realidade social e não um processo a ela acrescentado como projeção, disfarce ou 

interpretação. 

 

É imprescindível esclarecer aqui que o termo “mediação”, utilizado por Williams, 

tem um significado totalmente diferente do empregado por estudiosos latino-

americanos, particularmente Canclini e Martín-Barbero, cujo pensamento será 

analisado mais adiante. “Mediação” para Williams está intimamente relacionado à 

dialética marxista.  

 

Pontes (1995, p. 76-84) oferece uma grande contribuição para a compreensão 

dessa categoria tão complexa, na teoria social marxiana. Ela aponta que, em Marx, a 

mediação tanto se manifesta como uma categoria que compõe o ser social (ontológico), 

como se constitui uma construção que a razão elabora logicamente para possibilitar a 

apreensão do movimento do objeto. 

 

A mediação como categoria ontológica é um componente estrutural do ser social, 

é constitutiva das relações sociais historicamente construídas, está relacionada ao 

movimento da razão, que busca, através do movimento do abstrato ao concreto, 

capturar a própria estrutura do objeto de conhecimento pelo sujeito cognoscente. Este 

movimento vai permitir que se ultrapasse a faticidade, recuperando as categorias 

históricas (concretas) e permitindo uma compreensão relativamente próxima do 

movimento e constituição do objeto. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

            Para se compreender dialeticamente o real, tem que se pressupor a perspectiva 

de totalidade, uma totalidade complexa, constituída de outros complexos. O processo 

de conhecimento obedece a uma dialética própria, que não se confunde com a dialética 

do próprio real. A apreensão  do movimento concreto só ocorre pela ação da razão no 

plano do imediato. Os complexos aparecem despidos de mediações, portanto, 

desistoricizados, com diversidades abstratas, mutuamente excludentes, segmentos 

estanques do real, por isso, somente a razão é capaz de destruir a imediaticidade e 

ultrapassar a aparência dos fatos . A razão busca as mediações submersas no plano 

fenomênico. 

 

O sujeito parte dos fatos, desocultando a essência através da superação da 

positividade dos fatos, negando-os para agarrar, através de múltiplas mediações, a 

totalidade concreta que se constitui a própria essência das coisas. Tal processo se dá 

no nível reflexivo, no qual a razão reconstrói o movimento do real e depois realiza o 

caminho de volta até o objeto, agora mais enriquecido por novas e múltiplas mediações. 

 

Há uma articulação ontológica da tríade universalidade-particularidade-

singularidade e essa tríade se expressa na realidade da vida cotidiana de cada ser 

social. É no plano da universalidade, que está colocada a grande determinação geral de 

uma dada formação histórica. A mediação tem a função de conduto de “passagens” e 

“conversões” entre as várias instâncias da totalidade, por isso a categoria de mediações 

é estruturante da particularidade. A particularidade da vida humana está eivada da 

singularidade, que são os objetos em si, a sua existência imediata, os fatos irrepetitíveis 

e saturados da universalidade. A particularidade é, em última análise, um campo de 

mediações, um espaço onde o universal se singulariza e a imediaticidade do singular se 

universaliza. É o encontro das singularidades. 

 

As mediações com suas posturas radicalmente relacionadoras, articuladoras 

entre os complexos e instâncias diferentes da sociedade vão garantir a possibilidade da 

síntese de muitas determinações. No caminho metodológico das aproximações 

sucessivas, as mediações vinculam e determinam esses processos. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

          Sem uma maior compreensão da categoria marxiana de “mediação” não se pode 

entender a concepção de cultura em Williams, que incorpora as contradições em que 

esta se desenvolve. Ele critica aquilo que denominou de "marxismo redutor" e se 

posiciona a favor do "marxismo complexo", por oferecer a possibilidade de se analisar a 

relação da cultura com as outras práticas sociais. Ele questiona muito a redução da 

cultura a uma determinação social e econômica, porque este tem a visão da arte como 

reflexo. E também considera que a utilização da fórmula infra-estrutura / superestrutura, 

levou a negligência dos estudos culturais. No bojo de tal pensamento, encontra-se 

presente uma visão positivista, que entende que a arte deveria refletir a realidade. Essa 

abordagem para Williams não é suficiente materialista, por isso ele assumiu, nos seus 

estudos culturais, a noção de mediação e não de reflexo. A mediação é um processo 

ativo, de reconciliação e interpretação entre forças contrárias. Ele, assim, define o seu 

posicionamento:  
"É uma posição que se pode descrever brevemente como 

materialismo cultural: uma teoria das especificidades da produção 

cultural e literária material, dentro do materialismo histórico” 

(WILLIAMS, 1979, p. 12). 

 

  O autor referido acima também tem uma grande preocupação em analisar as 

formas históricas que a mídia, (televisão, imprensa, publicidade) assume em cada 

realidade. A mídia não se reduz a simples formas de levar informação, mas aponta 

significados culturais criados num determinado período histórico. As análises de textos, 

devem levar em conta contextos históricos, tanto do leitor, quanto do escritor, e 

também a resistência popular às forças ideológicas e hegemônicas. 

 

  Dentro da tradição dos estudos culturais britânicos, que privilegia a análise da 

mídia, destaca-se o pensamento do professor e pesquisador da Universidade de 

Cambridge, o sociólogo John B. Thompson, considerado o interlocutor mais importante 

de língua inglesa de Habermas e Bourdieu. 

           1.2 - Visão crítica das tendências atuais nos estudos culturais 
1.2.1- O processo de midiação da cultura 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 John Thompson tem como preocupação maior nas suas pesquisas a 

compreensão da cultura moderna. É considerado um dos primeiros sociólogos a tentar 

entender e avaliar a importância da mídia na vida social. Para ele, torna-se impossível 

estudar a cultura e a cultura popular na atualidade, sem se fazer a relação com os 

meios de comunicação.  

 

Thompson (1995) parte da idéia de que os meios de comunicação de massa se 

constituem uma característica essencial da cultura moderna e uma dimensão central 

das sociedades. A crença na onipresença desses meios leva-o à criação de uma teoria 

social, com objetivo de compreender o papel da mídia na atualidade. Nessa análise, ele 

toma como ponto de partida o conceito e a teoria da ideologia, por considerá-la uma 

categoria central nas Ciências Sociais contemporâneas. Entretanto, esclarece que 

considera falho o enfoque, que concebe a ideologia como uma forma de "cimento 

social" e os meios de comunicação de massa como mecanismo eficaz para espalhar 

esse cimento. Ele busca repensar a ideologia à luz do desenvolvimento dos meios de 

comunicação, reformulando-a e concebendo-a em termos da interação entre sentido e 

poder. O seu interesse são os usos sociais das formas simbólicas, e em que medidas 

estas servem para estabelecer e sustentar relações de dominação nos contextos 

sociais em que são produzidas, transmitidas e recebidas. A análise das formas 

simbólicas como ideológicas vai exigir também a análise dos contextos sócio-históricos 

específicos nos quais são empregadas e persistem: 
"Concentrando o estudo da ideologia no terreno das formas 
simbólicas contextualizadas, para as maneiras como as formas 
simbólicas são usadas para estabelecer e sustentar relações de 
poder, estamos estudando um aspecto da vida social que é tão real 
como qualquer outro. Pois a vida social é, até certo ponto, um campo 
de contestação em que a luta se trava tanto através de palavras e 
símbolos como pelo uso da força física. Ideologia, no sentido que eu 
proponho e discuto aqui, é uma parte integrante dessa luta; é uma 
característica criativa e constitutiva da vida social que é sustentada e 
reproduzida, contestada e transformada, através de ações e 
interações, as quais incluem a troca contínua de formas simbólicas" 
(THOMPSON, 1995, p. 19). 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 Por formas simbólicas, ele se refere a uma grande variedade de fenômenos 

significativos que abrange ações, gestos, rituais, manifestações verbais, textos, 

programas de televisão e obras de arte. 

 

 A transformação cultural nas sociedades modernas está intimamente ligada à 

proliferação de instituições e meios de comunicação de massa e, também, ao aumento 

de redes de transmissão possibilitando que, as formas simbólicas mercantilizadas se 

tornem acessíveis a um número cada vez maior de receptores. É o que Thompson 

aponta como a "midiação da cultura moderna". Esse processo é considerado por ele 

fundamental para a compreensão do mundo atual, que se encontra cada vez mais 

atravessado por redes institucionalizadas de comunicação, onde as experiências das 

pessoas estão cada vez mais mediadas por sistemas técnicos de produção e 

transmissão simbólica.  

 

O conceito de cultura em Thompson (1995) parte da visão do antropólogo 

Geertz, que a considera como formas simbólicas compartilhadas na interação social. 

Entretanto, aquele vai mais além e argumenta que essas formas simbólicas estão 

inseridas em contextos sociais estruturados, envolvendo, portanto, relações de poder, 

conflitos, desigualdades, lançando a tese da "concepção estrutural da cultura". Ele 

realiza uma revisão do desenvolvimento do conceito de cultura, por considerá-lo central 

para as Ciências Sociais. A vida social não se restringe apenas a objetivos e a fatos 

que acontecem como fenômenos de um mundo natural. A vida social se refere também 

a ações e expressões significativas, resultantes de manifestações verbais, símbolos, 

textos, artefatos e sujeitos que, ao se expressarem por intermédio desses artefatos, 

procuram entender a si mesmos e aos outros através da interpretação das expressões 

que produzem e recebem. Ele reconhece que o conceito de cultura tem uma história 

longa e sentidos diversos, mas opta em se deter apenas em quatro: a concepção 

clássica, a concepção antropológica, abrangendo a visão descritiva e a simbólica e a 

concepção estrutural. A concepção clássica de cultura nasce do entendimento de que 

esta se refere ao desenvolvimento espiritual ou intelectual, diferindo-se assim de 

‘civilização”. Originalmente, a palavra latina "cultura", estava ligada ao cuidado de algo, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

ao cultivo de animais e grãos. A partir do século XVI, os povos europeus estendem 

esse cultivo da esfera agrícola, para as faculdades da mente. No início do século XIX, a 

palavra "cultura" era utilizada, na maioria das vezes, para contrastar com o termo 

"civilização", que possuía uma conotação mais negativa e referia-se à característica de 

polidez e refinamento das maneiras, enquanto cultura estava mais associada à idéia de 

produtos intelectuais, artísticos e espirituais, que expressavam a individualidade e 

criatividade das pessoas. Nessa época começa a surgir na literatura, a "história de 

cultura", que expressava a crença iluminista no caráter de progresso da nova era, com 

uma conotação positiva de cultura no sentido de cultivo, melhoramento e 

enobrecimento das faculdades físicas e intelectuais de uma pessoa ou um povo. 

Thompson (1995, p. 170) assim define a concepção clássica de cultura: "cultura é o 

processo de desenvolvimento e enobrecimento das faculdades humanas, um processo 

facilitado pela assimilação de trabalhos acadêmicos e artísticos e ligado ao caráter 

progressista da era moderna". A concepção antropológica de cultura foi originada da 

concepção clássica e abrange duas visões: a concepção descritiva e a concepção 

simbólica. A concepção descritiva refere-se a um variado conjunto de crenças, valores, 

concepções, costumes, hábitos, práticas, idéias, características de uma sociedade 

específica ou de um período histórico. Nesse caso, o estudo da cultura abrange a 

comparação, classificação e análise científica desses fenômenos. Dentro dessa 

concepção, destaca-se o trabalho de E. B. Tylor, que busca dissecar todo esse 

conjunto inter-relacionado de crenças, costumes, artes, etc., classificá-los e compará-

los de uma maneira sistemática. Os trabalhos de Malinowski também defendem uma 

"teoria científica da cultura", dentro de uma abordagem funcionalista, na qual os 

fenômenos culturais podem ser analisados através de esquemas evolucionistas. Na 

concepção simbólica, é destacado o trabalho "A interpretação das Culturas", de Clifford 

Geertz, que ele considera a mais importante formulação de conceito de cultura surgida 

da literatura antropológica, reorientando a análise para o significado, para o simbolismo 

e para a interpretação. Nesta abordagem simbólica, a análise cultural parte para a 

elucidação desses padrões de significado, isto é, a interpretação dos significados 

incorporados às formas simbólicas: 
"A cultura é uma 'hierarquia estratificada de estruturas significativas'; 
consiste de ações, símbolos e sinais, de 'trejeitos, lampejos, falsos 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

lampejos, paródias', assim de como manifestações verbais, 
conversações e solilóquios. Ao analisar a cultura, entramos em 
emaranhadas camadas de significados, descrevendo e 
redescrevendo ações e expressões que são já significativas para os 
próprios indivíduos que estão produzindo, percebendo e 
interpretando essas ações e expressões no curso de sua vida diária. 
As análises de cultura - isto é, os escritos etnográficos dos 
antropólogos - são interpretações de interpretações, abordagens de 
segunda ordem, por assim dizer, sobre um mundo que é já 
constantemente descrito e interpretado pelos indivíduos que 
compõem esse mundo" (THOMPSON, 1995, p.175-176). 
 

 Apesar de considerar magistral a abordagem de Geertz, Thompson critica a 

pouca atenção dada aos problemas gerados pelos conflitos sociais e de poder,  bem 

como aos contextos sociais estruturados dentro dos quais os fenômenos culturais são 

produzidos, transmitidos e recebidos. Em razão dessas debilidades, Thompson parte da 

concepção simbólica para formular a "concepção estrutural de cultura", que enfatiza 

tanto o caráter simbólico dos fenômenos culturais, quanto o fato de que tais fenômenos 

se encontram inseridos em contextos sociais estruturados. A sua análise cultural 

considera a interpretação das formas simbólicas através do estudo de contextos e de 

processos socialmente estruturados. Nessa concepção, ele lança mão do pensamento 

estruturalista, embora afirme que não se confunde com o mesmo e, também, do 

conceito de "campos de interação" desenvolvido por Bourdieu. Ele acredita que a sua 

concepção estrutural de cultura é muito importante para se entender a emergência e o 

desenvolvimento da comunicação de massa, porque se interessa pela produção e 

transmissão de formas simbólicas, mas também como estas formas simbólicas são 

produzidas, transmitidas e recebidas por meio de tecnologias desenvolvidas pela 

indústria da mídia: 
"Assim, a emergência e o desenvolvimento da comunicação de 
massa pode ser vista como uma transformação fundamental e 
contínua das maneiras como as formas simbólicas são produzidas e 
circulam nas sociedades modernas. É neste sentido que falo em 
midiação da cultura moderna. O que define nossa cultura como 
‘moderna’ é o fato de que a produção e a circulação das formas 
simbólicas se tornaram desde o fim do século XV, cada vez mais e 
de uma forma irresistível, parte de um processo de mercantilização e 
transmissão que é, agora, de caráter global" (THOMPSON, 1995, p. 
167). 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Ele se propõe a examinar a formação de conglomerados de comunicação de 

grande porte que se proliferam pelo mundo, com características de multimídia e 

multinacionalidade. Estes compram e vendem avidamente empresas ligadas à mídia, 

realizando a transferência de informações e comunicações de um hemisfério a outro, de 

forma instantânea. Também bombardeiam mensagens em escala mundial, invadindo o 

espaço doméstico de uma infinidade de pessoas. 

 

 As mudanças ocorridas nas indústrias da mídia são, muitas vezes, respostas a 

imperativos econômicos e pressões políticas que as afetam enquanto interesses 

comerciais. Estas indústrias possuem uma estreita dependência das novas tecnologias, 

provocando o surgimento de quatro tendências no seu desenvolvimento: (1) a 

crescente concentração nas mãos de um número pequeno de grandes companhias; (2) 

a crescente diversificação de suas atividades através da aquisição de companhias que 

já trabalhavam nessa área, além do investimento de capital em novas áreas, levando a 

formação de conglomerados de comunicação, com grandes interesses em indústrias 

ligadas à informação e comunicação. Estes conglomerados encontram-se, cada vez 

mais, integrados aos altos escalões dos bancos e setores da indústria; (3) a crescente 

globalização das indústrias da mídia permite que companhias privadas se integrem em 

imensos conglomerados de comunicação, abarcando o globo, promovendo o crescente 

papel das exportações e da produção de bens da mídia para o mercado internacional e 

utilizando o desenvolvimento das tecnologias para facilitar a difusão transnacional da 

informação e comunicação. Desta forma, a informação e comunicação vai se tornando, 

cada vez mais, uma mercadoria passível de ser trocada e controlada no mercado 

global; (4) a tendência para a desregulamentação, abrindo a mídia à difusão e, às 

novas tecnologias de exploração comercial. Ele considera tal desregulamentação 

benéfica por um lado, por permitir a possibilidade de uma proliferação de canais de 

transmissão, mas por outro, também possibilita que os conglomerados da comunicação 

aumentem seu papel de dominação e comunicação: 
"Com o surgimento da comunicação de massa, o processo de 
transmissão cultural torna-se, cada vez mais, mediado por um 
conjunto de instituições interessadas na mercantilização e circulação 
ampliada das formas simbólicas. Nas últimas décadas, essas 
instituições se tornaram, cada vez mais, integradas em 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

conglomerados de comunicação de grande porte e a circulação de 
formas simbólicas se tornou, cada vez mais global" (THOMPSON, 
1995, p. 278). 

 

 Esse desenvolvimento da comunicação de massa afeta a organização social da 

vida cotidiana. A preocupação não está relacionada aos efeitos particulares de 

mensagens específicas da mídia, mas a forma como o desenvolvimento dos meios 

técnicos serve para reorganizar e reconstruir a interação social. Daí ele tece os 

seguintes postulados sobre o assunto: 
 

1) O desenvolvimento dos meios técnicos separa a interação social do local físico de 

uma maneira tal que as pessoas possam interagir umas com as outras, mesmo que 

não partilhem um ambiente comum no espaço – tempo; 

 

2) Os meios técnicos oferecem a possibilidade das pessoas se comunicarem de 

formas novas e eficientes; 

 

3) A transmissão de mensagens pela mídia possibilita a geração ou intensificação de 

ações organizadas, difícil de conter ou controlar com os mecanismos institucionais 

do poder estável. 

 

4) O desenvolvimento dos meios técnicos de comunicação de massa reconstitui os 

limites entre vida pública e vida privada. A base dessa reconstituição é a publicidade, 

isto é, a viabilidade de acontecimentos ou indivíduos nos domínios públicos e 

privados não está mais diretamente ligada à partilha de um lugar comum. Vidas 

privadas das pessoas podem se tornar acontecimentos públicos e acontecimentos 

públicos podem ser vivenciados em situações privadas. A televisão e outros meios 

de comunicação criaram um novo tipo de domínio público, que não tem limites 

espaciais, são acessíveis a um número indefinido de pessoas que se encontram na 

privacidade doméstica. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Na sua última obra, Thompson (1998) busca entender mais detalhadamente as 

transformações culturais ocorridas nas sociedades modernas e as vincula ao 

crescimento de instituições e meios de comunicação de massa. Ele centra sua análise 

na mídia por considerar que ela altera substancialmente a percepção da política 

moderna, construindo imagens públicas. Não se pode estudar a cultura e as 

transformações institucionais sem se fazer referência ao desenvolvimento da mídia e ao 

seu impacto. Daí, estranhar o desinteresse de pesquisadores sobre o tema e alertar 

para a necessidade de aprofundar o seu estudo, pois possui uma grande influência na 

formação do pensamento político e social. Os novos meios de comunicação levam a 

criação de novas formas de ação e de interação e novos tipos de relacionamentos 

sociais, que diferem muito daqueles que prevaleciam até então. Os indivíduos não 

precisam compartilhar do mesmo espaço para interagirem. O limite entre a vida pública 

e a vida privada altera a natureza do caráter público, provocando um grande impacto na 

natureza da publicidade e na relação entre poder e visibilidade. São criadas para os 

líderes políticos novas oportunidades, mas também novos riscos. 

 

 Seus argumentos são alimentados por três tradições teóricas: a da crítica social 

produzida pela Escola de Frankfurt, mais particularmente Habermas; uma segunda 

tradição ligada aos teóricos da mídia, sobretudo Mc Luhan, Harold Innis e Joshua 

Meyrowitz e uma terceira, vinculada ao estudo da hermenêutica, de tendências mais 

etnográficas, presente nos estudos de Gadamer, Ricoeur e Clifford Geertz.  

 

 Thompson (1998, p.147-154) faz uma reavaliação da teoria do imperialismo 

cultural desenvolvida por Herbert Schiller no final da década de 60. Esta teoria entende 

a globalização da comunicação como uma conquista das grandes corporações 

transnacionais sediadas nos E.U.A., agindo em estreita vinculação com os interesses 

políticos e militares daquele país e desencadeando uma forma de dependência que 

levará a destruição das culturas tradicionais pelos valores liberais-capitalistas. O 

sistema americano de transmissão encontra-se interligado com os poderes econômicos, 

militares e políticos e, totalmente marcado por interesses comerciais, dominados por 

grandes redes e financiados pela receita da propaganda. Este sistema serve de modelo 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

para os países do Terceiro Mundo, que dependem da tecnologia da comunicação e do 

investimento americano. A importação, em grande escala de programas americanos, 

permeados de valores consumistas, provocam uma "invasão eletrônica", que se 

constitui uma ameaça às tradições locais. Apesar de afirmar que simpatiza com esta 

teoria do imperialismo cultural, ele a considera insuficiente, insatisfatória, com dados 

ultrapassados, duvidosos e baseada numa concepção defeituosa dos fenômenos 

culturais. Na sua perspectiva, a recepção e a apropriação dos produtos da mídia se 

caracterizam por processos sociais complexos, em que os indivíduos dão sentido e 

usam de formas diferentes as mensagens e os programas americanos. Não há, 

portanto, uma internalização dos valores consumistas, tal como são abertamente 

veiculados. Ele também procura entender como as tradições foram afetadas pelo 

desenvolvimento da mídia. A teoria social clássica, por ser fruto do Iluminismo, rejeitou 

a tradição, por considerá-la fonte de mistificação, inimiga da razão e obstáculo ao 

progresso humano. Considera que Marx se deixou influenciar pela antipatia do 

Iluminismo pela tradição, considerando esta fonte de mistificação por encobrir as 

relações sociais e ocultar sua verdadeira natureza. Entretanto certas tradições 

continuam a ter presença significativa neste século XX e distinguem quatro aspectos 

diferentes da tradição que, na prática, estão imbricadas uns com os outros. O aspecto 

hermenêutico vê a tradição como um esquema interpretativo, uma estrutura mental para 

entender o mundo, porque se trata da aceitação de pressupostos que se transmitem de 

geração em geração. O aspecto normativo refere-se às crenças e padrões de 

comportamentos que vieram do passado e continuam no presente orientando e 

conduzindo a vida das pessoas. O aspecto legitimador fornece apoio ao exercício do 

poder e autoridade. E o aspecto identificador refere-se à formação do sentido de si 

mesmo e de pertença, modelado pelos valores, crenças e padrões de comportamento 

transmitidos pelo passado. Com o desenvolvimento dos meios de comunicação, ocorre 

uma alteração, declínio da ação e do papel da autoridade tradicional. A sua 

importância, entretanto, permanece como uma forma de dar sentido ao mundo e um 

sentido de pertença. Apesar do desenraizamento das tradições, elas conseguirão 

sobreviver se forem reincorporadas em novos tipos de unidades territoriais. A 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

transformação da tradição está essencialmente ligada ao desenvolvimento dos meios 

de comunicação, que provocou o seu desenraizamento ou "deslocamento": 
"As tradições foram deslocadas, não perderam, porém, sua 
territorialidade: elas foram remodeladas para serem reimplantadas 
numa multiplicidade de lugares e religadas a unidades territoriais 
cujos limites ultrapassavam os da interação face a face" 
(THOMPSON, 1998, p. 174). 

 

 Essas teses são desenvolvidas, tendo em mente o estruturalismo, o pesado 

aparato teórico do filósofo alemão Jungen Habermas, sobretudo o "princípio da 

publicidade" e especialmente o pensamento do antropólogo funcionalista Clifford 

Geertz, que possui um conceito de cultura situado no campo da semiótica. É bem 

interessante destacar a sua preocupação em examinar a crescente expansão da mídia 

dentro dos contextos históricos e algumas constatações que faz como: a inevitabilidade 

de se referir à mídia quando se vai analisar a cultura, o desenraizamento das tradições 

por aquela e o atrelamento dos meios de comunicação de massa aos interesses 

comerciais e imperativos econômicos. Thompson trata das conseqüências da 

emergência das redes de comunicação global, do caráter mutável da esfera pública, da 

força da mídia e sua influência na política, na cultura e nas tradições, com uma visão, 

entretanto, mais otimista que os teóricos da indústria cultural. 

 

A preocupação desse capítulo, de discorrer sobre um emaranhado 

de conceitos que mesmo não concordando, também não se pode 

desprezar, deve-se à necessidade de ter uma melhor compreensão 

da problemática cultural, possibilitando entender como esta se 

encontra sendo tratada na atualidade e oferecendo condições de 

mostrar a importância de se trabalhar com um paradigma que dê 

conta da totalidade da realidade social e não fragmentos dela. 

Basicamente, por essa razão, enveredou-se em estudar no item 

seguinte tão detalhadamente o pensamento de Canclini, que tem 

atualmente uma influência enorme entre os pesquisadores latino-

americanos da cultura popular. A sua produção começa dentro de 

uma perspectiva marxista e vai paulatinamente se tornando pós-



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

moderna. Ele criou a expressão “culturas híbridas” para análise da 

cultura na atualidade e se utiliza da categoria de "mediação", com 

um sentido diferente do utilizado por Raymond Williams, que 

permanece fiel à visão marxiana. Reconhece-se aqui a tentativa do 

processo de hibridização realizado pelas classes hegemônicas para 

atender seus próprios interesses, mas ele por si só não é suficiente 

para explicar o que realmente está ocorrendo com a cultura das 

classes populares.  

 

 

           1.2.2-Culturas híbridas: a necessidade de unir a cultura hegemônica  às 
culturas populares 

 

Um grande teórico das culturas populares na atualidade é Nestor Garcia 

Canclini, argentino que vive no México desde 1976. Na década de 70 e início dos anos 

80, ele analisava as culturas populares dentro da ótica marxista. No final dos anos 80, 

a sua noção de cultura vai identificar-se cada vez mais com a de consumo. Aproxima-

se do pensamento de Pierre Bourdieu, deslocando seus estudos para o simbolismo e  

adota o pensamento foucaultiano de microfísica do poder. 

 

 Canclini (1988, p. 43-45) apresenta três principais tendências no estudo das 

culturas populares: a antropológica, que surgiu da necessidade de se estudar as 

culturas populares no século XIX e início do século XX, como forma de expandir o 

mercado. Os países coloniais, ao se confrontarem com os colonizados, sentiram a 

necessidade de entender essas formas “estranhas”, “inferiores” de vida, que, muitas 

vezes, tinham resolvido melhor que eles a sua relação com a natureza, com a 

organização familiar, com a educação e com a atividade econômica. Isso levou os 

eurocentristas a reformularem o conceito burguês de cultura e incorporar neste, outras 

formas de pensar e agir, até então depreciadas. A Antropologia se constitui, assim, a 

disciplina que reuniu as melhores condições para o estudo das culturas populares. A 

linha predominante nos seus estudos encontra-se baseada na investigação minuciosa 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

de comunidades isoladas, tanto das mudanças da sociedade nacional, quanto do 

sistema econômico transnacional. A característica básica desses trabalhos é marcar a 

diferença, sem explicar a desigualdade. A segunda tendência apontada por Canclini é a 

de se estudar a cultura popular como folclore, como uma coleção de objetos, como 

tradição. Há neste caso um reducionismo antropológico, limitando-se às manifestações 

tradicionais das zonas camponesas e indígenas, reduzindo o seu estudo à recoleção 

de objetos e à descrição de suas características formais sem explicá-las na lógica das 

relações sociais. Esse procedimento descontextualizador encontra-se presente nos 

museus de folclore ou arte popular, onde são listadas e classificadas as peças que, 

além de mostrar as tradições, distinguem-se por sua resistência às mudanças. Além 

disso, estendeu-se também além do âmbito acadêmico, nutrindo a política de vários 

Estados e de programas folclóricos no rádio e TV. Uma terceira tendência apontada é 

conceber a cultura popular como conscientização. Surgem, nos anos 60, como um 

movimento de intelectuais ligados ao processo político de mudança. Os Centros 

Populares de Cultura no Brasil apoiaram essa idéia e visavam esclarecer as reais 

condições do povo, impulsionando-os à transformação. A arte passou a ser tratada 

como instrumento revolucionário. 

 

A obra de Canclini “Culturas Populares no Capitalismo” tem um valor indiscutível 

para quem vai pesquisar o tema. Nesta, ele concebe a cultura como um instrumento 

voltado para a compreensão, reprodução e transformação do sistema social, através do 

qual é elaborada e construída a hegemonia de cada classe, ou seja, a cultura diz 

respeito a todas as práticas e instituições dedicadas à administração, renovação e 

reestruturação de sentidos. Desta maneira, não existe produção de sentidos que não 

esteja inserida em estruturas materiais: 

“Toda produção de significado (filosofia, arte e a própria ciência) é 

passível de ser explicada em termos de relação com suas 

determinações sociais. Mas essa explicação não esgota o fenômeno. A 

cultura não apenas representa a sociedade; cumpre também, dentro 

das necessidades de produção de sentido, a função de reelaborar as 

estruturas sociais e imaginar outras novas. Além de representar as 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

relações de produção, contribui para sua reprodução, transformação e 

para criação de outras relações” (CANCLINI, 1983, p. 29-30). 

 

 Com a cultura  entendida como um processo social de produção, não existe 

espaço para as concepções que entendem a cultura como um ato espiritual 

(expressão, criação) ou uma manifestação alheia ou exterior às relações de produção, 

não podendo ser portanto estudada isoladamente, porque está determinada pelo 

social. A economia e a cultura caminham imbricadas uma na outra, compõem uma 

totalidade indissolúvel. Por isso, ele considera importante estudar a estrutura 

econômica da qual os fenômenos simbólicos são parte. A unidade e interdependência 

entre o estrutural e superestrutural apresenta-se com grande importância no continente 

latino-americano em razão do papel dos conflitos étnicos e culturais na luta de classes. 

 

A cultura popular não pode ser concebida como expressão da personalidade de 

um povo, porque tal entidade não existe a priori, de forma metafísica, mas como 

produto da interação das relações sociais. Toda produção cultural surge a partir de 

condições materiais de vida e nela encontra-se arraigada, basta verificar como as 

festas, crenças e canções das classes subalternas encontram-se ligadas ao trabalho 

material ao qual se entregam: 
“As culturas populares (termo que achamos mais adequado do que a 

cultura popular) se constituem num processo de apropriação desigual 

dos bens econômicos e culturais de uma nação ou etnia por parte dos 

seus setores subalternos e pela compreensão, reprodução, e 

transformação, real e simbólica, das condições gerais e específicas do 

trabalho e da vida” (CANCLINI, 1983, p. 42). 

 

  Na cultura popular, o povo realiza esses processos de representação, 

reprodução e reelaboração simbólica, compartilhando as condições gerais de 

produção, circulação e consumo do sistema em que vivem. A questão decisiva para a 

compreensão da cultura popular consiste em fazer a sua conexão com os conflitos de 

classe e com as condições de exploração, sob as quais estes setores produzem e 

consomem, daí o seu caráter conflituoso. O fator constante da produção cultural é o 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

trabalho das classes populares, em suas fases de opressão e de libertação. Canclini 

apresenta os procedimentos com os quais o capitalismo reestrutura o significado das 

culturas subalternas. Ele pesquisou as mudanças no artesanato dos povos indígenas e 

mestiços, residentes em povoados da Zona Tarasca do estado de Michoácan, no 

centro do México, entre 1977 e 1980. Trabalhou com a hipótese de que o capitalismo 

dependente não sente necessidade de acabar com as culturas populares, porque  se 

apropria delas, reestruturando-as, reorganizando o significado de suas crenças e 

práticas, através do reordenamento da produção e do consumo no campo e na cidade, 

da expansão do turismo e da presença de políticas estatais de refuncionalização 

ideológica. Com o objetivo de integrar as classes populares ao desenvolvimento 

capitalista, as classes dominantes desestruturam as culturas étnicas, nacionais e de 

classes, reorganizando-as num sistema unificado de produção simbólica. É por isso 

que separam a base econômica das representações culturais, rompendo unidade entre 

a produção, a circulação e o consumo e também extinguindo a unidade entre o 

indivíduo e sua comunidade. Num segundo momento, recompõem os pedaços, 

promovendo sua subordinação a uma organização transnacional, reduzindo o étnico ao 

típico. 

 

A necessidade de expansão do capitalismo não comporta a diversidade de 

padrões culturais, de objetos e hábitos de consumo. As diversas modalidades da 

produção cultural são reunidas e homogeneizadas devido à absorção, num único 

sistema, de todas as formas de produção. Essa homogeneização não elimina as 

distâncias entre as classes, nem a modificação da propriedade, nem o controle dos 

meios de produção, mas tenta criar a ilusão de que todos podem desfrutar dos objetos 

e hábitos da classe dominante. 

 

Canclini (1983) utilizou a categoria “classes sociais” e rejeitou a maior parte da 

produção intelectual latino-americana, que tem exaltado romanticamente o artesanato 

por sua beleza. Foi rejeitada também a classificação positivista ou simplesmente 

folclórica das pessoas, de acordo com a sua origem étnica, por ignorar que seu valor 

seja definido por propriedades intrínsecas, separadas das relações sociais. O 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

artesanato e as festas populares, como atração econômica e de lazer, têm servido à 

reprodução do capital e da cultura hegemônica, porque esta precisa de uma adversária 

que a consolide, que mostre a sua superioridade e como algo que se possa obter lucro 

fácil. O artesanato efêmero, que acompanha as festas indígenas, é convertido em 

espetáculo; a participação coletiva, em consumo planificado e a ordem ritual agrícola-

religiosa, numa organização mercantil do ócio turístico. Na sua perspectiva, o 

capitalismo não apenas desestrutura e isola, ele também reunifica, recompondo os 

pedaços desintegrados num novo sistema: a organização transnacional da cultura. 

Nesse processo, a cultura hegemônica promove a descontextualização e 

ressignificação das culturas subalternas. O capitalismo tenta absorver as culturas 

populares, integrá-las, ressemantizar as suas mensagens e refuncionalizar os seus 

objetos. Entretanto, ainda dentro de uma visão gramsciana, nem tudo está perdido e 

Canclini aponta a possível trajetória das culturas populares para a construção de uma 

nova cultura: 
“Não basta ‘resgatar’ a cultura popular, evitando que se percam os 

mitos, o artesanato e as festas. Tampouco é suficiente o incentivo à 

produção através de créditos generosos nem seqüestro dos seus 

melhores resultados, em museus honorários ou em livros 

suntuosamente ilustrados. Os mitos e a medicina tradicional, o 

artesanato e as festas podem servir para a libertação dos setores 

oprimidos desde que sejam reconhecidos por eles como símbolos de 

identidade que propiciam a sua coesão, e desde que os indígenas e as 

classes populares consigam converter estes resíduos do passado em 

manifestações ‘emergentes’, contestatórias. Para que isso ocorra, é 

fundamental que os setores populares se organizem em cooperativas e 

sindicatos a partir dos quais possam ir reassumindo a propriedade dos 

meios de produção e de distribuição. Mas também é vital que cheguem 

a se apropriar do sentido simbólico dos seus produtos. Obviamente isto 

não significa que eles devem ser reintegrados ao contexto indígena, ou 

que se deva ‘indenizar’ as lojas urbanas, mas sim, que deve ser 

elaborada uma estratégia visando ao controle progressivo sobre os 

espaços e mecanismos de circulação (...) Em suma, devem lutar pelo 

controle econômico e cultural da sua produção e de todas as instâncias 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

onde ela pode ser refuncionalizada e ressignificada. A respeito das 

inovações no desenho, na apresentação e na difusão do seu trabalho, 

devem ser os artesãos, os dançarinos, os trabalhadores indígenas da 

cultura os que devem decidir quais mudanças podem ser aceitas e 

quais se opõem aos seus interesses. Na medida em que as classes 

populares rurais e urbanas desempenhem este papel de protagonista, 

iremos tendo uma cultura popular: uma cultura que surja 

democraticamente da reconstrução crítica da experiência vivida”  

(CANCLINI, 1983, p. 110-111). 

 

Com o passar dos anos, o autor acima vai incorporando cada vez mais o 

reprodutivismo, vendo a cultura subalterna como produto apenas da distribuição 

desigual dos bens econômicos e culturais. Rompe com o pensamento gramsciano, que 

atribui certa iniciativa e poder de resistência por parte das classes populares, dentro do 

processo de interação contraditória com os grupos hegemônicos. Ele, que não podia 

compreender as culturas populares sem fazer a sua ligação com os conflitos de classe, 

vai considerá-las muito mais instrumento de reprodução social do que de luta pela 

hegemonia.  Canclini não se utiliza mais do referencial teórico gramsciano e vai 

trabalhar sobretudo com os conceitos de “cultura massiva”, “cultura híbrida” e da “teoria 

do consumo”, exercendo muita influência nos pesquisadores latino-americanos de 

cultura popular nos últimos anos. Estes partem do princípio de que, para se estudar as 

culturas populares, têm que se fazer inevitavelmente uma relação com a cultura 

massiva, que saiu dos meios de comunicação e está permeando todos os aspectos da 

vida social. A cultura massiva é uma forma de compreensão do mundo e encontra-se 

intimamente ligada ao consumo. Partem do pressuposto de que antes havia uma 

diferença entre cultura erudita, à qual o povo não tinha acesso e uma cultura popular. 

Atualmente, a comunicação de massas, que busca atingir simultaneamente um público 

cada vez maior e uma reprodução infinita de cópias iguais, tem provocado um impacto 

tremendo na cultura popular. Os meios de comunicações, aliados ao capitalismo, 

criaram o massivo como forma de compreensão de mundo. A partir daí, o que passa a 

definir o popular é o consumo. A cultura de massa  “em vez de ser um lugar onde as 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

diferenças sociais são definidas, passa a ser o lugar  onde tais diferenças são 

encobertas e negadas” (MARTÍN-BARBERO, 1997, p. 168). 

 

Para Canclini (1988, p. 40), o massivo não se reduz apenas aos meios 

massivos, pois não se trata de um conjunto de objetos, mas um princípio de 

compreensão de novos modelos de comportamento. A cultura de massa é a forma que 

adotam as relações sociais, numa sociedade em que tudo se encontra massificado: o 

mercado de trabalho, o processo produtivo e, inclusive, as lutas populares. Ele vincula 

intimamente a cultura de massas à cultura popular, concebendo aquela como uma 

modalidade inevitável do desenvolvimento das classes populares numa sociedade que 

é de massa. O popular não aparece como oposto ao massivo, que é a cultura 

hegemônica  na atualidade. Há uma interação entre o culto, o popular e o massivo, não 

se podendo, portanto, diferenciá-los. A cultura hegemônica (massiva) e a subalterna 

não estão em situação de desigualdade e nem são dicotômicas. 

 

Nesta perspectiva, não existem mais culturas populares como cultura que 

expressa a visão de mundo das classes subalternas, mas culturas híbridas. Estas 

resultam do cruzamento das heranças indígenas e coloniais, com a arte 

contemporânea e as culturas eletrônicas. São geradas ou promovidas pelas novas 

tecnologias comunicacionais, pela reorganização do público e do privado no espaço 

urbano e pela desterritorialização dos processos simbólicos. O folclore, mesmo em 

zonas rurais, não possui caráter fechado e estável, pois se desenvolve em meio às 

relações que as tradições tecem com a vida urbana, com as migrações, o turismo, a 

secularização e as opções simbólicas oferecidas tanto pelos meios eletrônicos quanto 

pelos novos movimentos religiosos. As tradições se reinstalam para além das cidades, 

em sistema interurbano e internacional de circulação cultural. 

 

As culturas híbridas não fazem parte do mundo culto nem do popular, mas 

surgem no seu cruzamento ou margem. A expansão urbana intensificou a hibridez 

cultural. As artes se desenvolvem em relação com as outras artes, perdendo assim as 

culturas, a relação exclusiva com seu território, mas ganhando, segundo ele, em 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

comunicação e conhecimento. A hibridização promove a integração / interação entre as 

diversas culturas, sobretudo a hegemônica com a popular. 

 

Pode-se dizer que as "culturas híbridas" de Canclini são sinônimos de “culturas 

pós-modernas”. O pós-modernismo é um princípio esvaziador, diluidor, que desfaz 

princípios, regras, valores. Tem um ecletismo muito grande, mistura várias tendências 

e estilos sob o mesmo nome e não tem unidade, é plural, aberto. O próprio Canclini 

(1998), assim, o define:  
"O pós-modernismo não é um estilo, mas a co-presença tumultuada 

de todos, o lugar onde os capítulos da história da arte e do folclore 

cruzam entre si e com as novas tecnologias culturais" (p. 329 ). 

 

As identidades pós-modernas são como as culturas híbridas; transterritoriais e 

orientadas pela lógica de mercado. E nessa nova sociedade, as classes subalternas 

realizam a “reconversão cultural”, isto é,  sentem necessidade de reconverterem seus 

códigos para participarem da cultura hegemônica. O consumo torna-se identitário 

porque, quando alguém quer participar de uma ordem social, faz através do consumo. 

Nesta visão, a luta não é mais pela apropriação da fábrica ou terra, mas pela 

apropriação do consumo. O capitalismo tem sido competente, criando artifícios e 

deslocando o conflito que sai da esfera da produção e vai para a esfera do consumo. 

Tudo converge para a lógica de mercado. O consumo é a senha do pertencimento, 

distingue e identifica. Busca-se entender o capitalismo via mercado e consumo e não 

através de classes sociais. As classes hegemônicas só dão espaço para aqueles que 

reconverterem suas formas culturais e como as classes populares estão no limite da 

sobrevivência, elas aderem às propostas que vêm para satisfazer as suas 

necessidades imediatas. A hibridização dá-se através do processo de 

refuncionalização relacionada aos usos dos produtos e mensagens da cultura 

hegemônica, adaptando-as à realidade das culturas populares; e do processo de 

reconversão cultural que pode ser  intencional (no intuito de se inserir, adaptar, ganhar 

espaço e respeito, dentro de um novo conjunto de códigos), ou espontâneo (resultado 

da imersão em outros códigos culturais realizados devido a uma mudança, viagem, 

êxodo, etc.). 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

            A cultura massiva que é considerada a cultura hegemônica, incorpora também 

o popular para obter consenso. Desta forma buscam apresentar a cultura hegemônica 

como algo próximo, íntimo da cultura popular, concebendo que o  popular está no 

massivo e vice-versa. A cultura popular deixa de apresentar-se essencialmente como 

oposição face à cultura hegemônica e também deixa de ser fruto da desigualdade e do 

conflito. Considera-se que esse pensamento é bem interessante para o sistema 

capitalista, que não tolera a diversidade dos padrões culturais, tenta homogeneizar as 

culturas populares, subordinando-as ao mercado e colocando-as dentro de sua lógica.  

 

Discordando do pensamento cancliniano da atualidade, aqui se consideram as 

culturas populares como algo vivo, produtor de sentido, local de conflito entre as 

classes, como parte da luta pela hegemonia. No processo de luta de classes, a cultura 

hegemônica tenta cooptar o popular para a ordem do capital. Daí, as culturas populares 

serem produtos também da incorporação das ideologias dominantes e refletirem não a 

submissão, mas as contradições entre as próprias classes subalternas. A questão 

decisiva na compreensão das culturas populares está na sua conexão com os conflitos 

de classe e com as condições de exploração. Sabe-se que não existem culturas puras, 

preservadas do processo de massificação e influências estrangeiras, mas existem 

culturas elaboradas pelas classes subalternas que, sem deixarem de apresentar 

aqueles elementos, representam a sua visão de mundo, cheia de conflitos, 

contradições, enfim, representam o acirrado e refinado processo de luta de classes 

existente na sociedade. 

 

Diferente da perspectiva adotada neste trabalho, Canclini e seus seguidores 

enfatizam o cotidiano, já não acreditam que a categoria “classe social” seja um 

elemento de distinção quando se trabalha cultura, defendem a tese de que os conflitos 

nascem mais do acesso às formas de consumo do que das formas de produção e 

valorizam mais o espaço local, porque acreditam que é onde se materializa o global, 

onde ocorrem todos os impactos da globalização. Para eles, os paradigmas clássicos 

já não dão conta dessa multiplicidade das iniciativas sociais. A expressão 

“hegemônica” e “subalterna” se tornam  pesadas e elegem a perspectiva pluralista que 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

aceita a fragmentação e as combinações múltiplas entre tradição, modernidade e pós-

modernidade como indispensáveis na consideração da conjuntura latino-americana da 

atualidade.  

 

Canclini desconstrói o popular, rompe com o pensamento de Gramsci que  

reconhece certa iniciativa e poder de resistência por parte das classes populares, 

dentro da interação contraditória com os grupos hegemônicos. Aquele afirma que não 

existe, na América Latina, cultura popular com os componentes que Gramsci atribui ao 

conceito e questiona sobre o que resta desse processo que era denominado de 

“popular”. Apresenta como resposta o fato de que os meios eletrônicos de 

comunicação mostram grande continuidade com as culturas populares tradicionais, na 

medida em que ambos são teatralizações imaginárias do social, levando a cultura 

massiva ser grande concorrente do folclore. A mídia possui o mérito de incorporar o 

folhetim, o mistério e toda uma zona mal vista pela cultura erudita à cultura 

hegemônica, com uma eficácia que o folclore nunca teve. Por outro lado, para a mídia, 

o popular não é resultado de tradições, nem se define pelo caráter manual, oral, nem 

pré-moderno, mas a noção de popular construída pelos meios de comunicação segue a 

lógica do mercado e é o que vende muito e agrada às multidões. A mídia se interessa 

pela popularidade e não pelo popular e, como se sente incomodada pelo substantivo 

"povo”  que lembra violências e insurreições, substitui-o pelo de popularidade, que 

significa adesão a uma ordem, medida pelas pesquisas de opinião. O mercado e a 

mídia não se interessam pelo que perdura, mas pela fugacidade, porque, se o que 

vende neste ano continua a ter importância no próximo ano, muitos novos produtos 

deixarão de ser comprados. "O popular massivo é o que não permanece, não se 

acumula como experiência nem se enriquece com o adquirido" (CANCLINI,1988, p. 

261). O popular não tem também o caráter ontológico que o folclore lhe atribui e não 

consiste no que o povo tem ou é, mas naquilo de que ele gosta, que é acessível a ele, 

não sendo mais monopólio das classes populares. Segundo ele, não há mais o folclore 

exclusivo das classes oprimidas, nem o único tipo possível de relações interfolclóricas 

são as de dominação, submissão ou rebelião. Os fenômenos culturais "folk" ou 

tradicionais são, hoje, o produto multideterminado de agentes populares e 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

hegemônicos, rurais e urbanos, locais, nacionais e transnacionais. O popular, nessa 

visão, passa a ser constituído por processos híbridos e complexos, usando como 

signos de identificação de elementos procedentes de diversas classes e nações. 

Canclini (1998, p. 96) constata que, na década de 90, ocorreram muitas mudanças, 

modernização no continente latino-americano, mas que estas não foram realizadas 

pelo Estado, mas pelas indústrias culturais.  

 

Canclini (1998, p. 255)  sustenta que os meios de comunicação de massa não 

são, em absoluto, ameaças às tradições populares. O processo de massificação 

ocorreu antes da televisão, com as operações etnocidas da conquista e da 

colonização, com a cristianização violenta, com a escolarização monolíngue e com a 

colonização do espaço urbano. Para ele, a noção de cultura massiva surge quando as 

sociedades já estavam massificadas pelo processo de industrialização e urbanização, 

pela educação generalizada. Os projetos nacionais se consolidaram graças ao 

encontro dos Estados com as massas, promovidas pelas tecnologias comunicacionais. 

A arte popular, que já tinha sido difundida graças ao rádio e cinema, é reelaborada em 

razão do público que obtêm conhecimento do folclore através de programas televisivos. 

Ele também defende que os meios massivos dão sua contribuição para superar a 

fragmentação, informando à vida urbana as experiências comuns do mundo rural. É 

evidente que as diversas manifestações de cultura popular ficaram conhecidas através 

da mídia e tornaram-se conhecidas globalmente. Entretanto, pode-se dizer que 

perderam muito em autenticidade e essência, foram estimuladas à espetacularização e, 

sobretudo, extinguiram toda uma visão de mundo que se encontrava embutida nelas e 

que demostrava, na grande maioria das vezes, um descontetamento, uma revolta e 

uma contestação muito grande. 

 

Canclini (1998) admite que os modos como se trabalhava nos anos 60 e 70, 

associando imperialismo e cultura nacional-popular, têm perdido vigência, porque 

encobrem reorganizações do mercado simbólico que não são visíveis dentro da 

perspectiva maniqueísta. Também ele não compartilha mais da tese sobre a poderosa 

manipulação das transnacionais, aderindo à tese do "internacional-popular", proposta 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

por Renato Ortiz. Seguindo o pensamento deste, Canclini concorda que o 

reordenamento massivo da cultura não implicou uma dependência da produção 

estrangeira. As estatísticas apresentadas por Ortiz revelam que, nos últimos quinze 

anos, cresceu a indústria cinematográfica brasileira, assim como os discos e cassetes 

nacionais.  

 

Sem ter elementos para contestar as estatísticas elaboradas por Ortiz e 

confirmadas por Canclini, verifica-se que, na realidade, existe prioritariamente toda uma 

produção nacional voltada para os interesses e a visão de mundo das classes 

hegemônicas, permeadas pelos valores individualistas e de mercado. O fato de alguns 

segmentos das classes subalternas se utilizarem de alguns produtos e modos de vida 

daquelas, não faz com que deixem de ser subalternas, continuam tanto quanto antes, 

só que agora, com uma imitação de tênis Reebok, da blusa Benettom e de um relógio 

importado. Um dos objetivos das classes hegemônicas é tentar diminuir, pelo menos na 

aparência, a oposição entre as classes e daí, arrefecer sua conseqüente luta, 

oferecendo a possibilidade de integrantes das classes subalternas consumirem cópias 

toscas de produtos que até então estavam restritos àquelas. Apropriam-se de 

manifestações populares para acabar, na aparência, com essa dicotomia / oposição 

entre o que as classes produzem. Entretanto percebe-se que, apesar de tudo, a divisão 

entre as classes encontra-se manifesta a olho nu, no cotidiano, fruto do agravamento 

dos problemas sociais, do aumento do desemprego, da miséria, comprovando a 

separação gritante entre ricos e pobres que o processo de globalização só tem 

acentuado. Disto resulta uma maior comunicação popular das culturas populares com 

as hegemônicas, interpenetrado-se e arrefecendo toda uma manifestação, toda uma 

visão de mundo elaborada por aquelas, sem, no entanto, e sobretudo, tentar mexer nas 

condições que levam à subalternidade. Acredita-se que tudo isso é fruto da luta de 

classes, que ganha na atualidade um caráter refinadíssimo, mas nem por isso menos 

agudo e concreto. Ao se tentar extinguir as culturas populares, busca-se também uma 

forma de encobrir as distâncias que separam as classes sociais, repassando para os 

subalternizados toda uma lógica capitalista de mercado. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Esses novos posicionamentos de Canclini têm exercido uma influência tremenda 

nos pesquisadores das culturas populares latino-americanos e brasileiros. Em 

Pernambuco, destaca-se o trabalho de Nascimento (2000) que pesquisou o processo 

das reconversões populares que uma família, formada de artistas populares (a do 

conhecido pernambucano Mestre Salustiano), vem realizando em seu espaço de 

comunicação com a cultura hegemônico-massiva. Utilizando-se da teoria das culturas 

híbridas e do consumo, de Nestor Canclini e Martín-Barbero, ela tenta compreender as 

formas de adaptação dessa família (pai, filho, neto) em sua trajetória entre o rural e o 

urbano, o popular e o massivo, com vistas a perceber suas estratégias de integração, 

sobrevivência e de comunicação que utilizam para manterem-se híbridas, ou seja, 

alcançar o massivo e, simultaneamente, preservar suas características populares. Ela 

reconstrói as histórias de João Salustiano (pai), Mestre Salustiano (filho) e Maciel 

Salustiano (neto), buscando elementos de sua relação com a cultura massiva dentro de 

um projeto de história oral e procurando entender o discurso a partir de suas condições 

sociais, materiais e culturais de produção. Daí conclui que, além das reconversões 

culturais visando alcançar o massivo, a manutenção da identidade popular na família 

Salustiano também seria realizada conscientemente, através do contato permanente 

com outros artistas populares e do trabalho dentro da família e da própria comunidade. 

 

Na sua última obra, Canclini (1999) faz uma opção clara pelo projeto de 

hegemonia cultural do mercado. Não se dirige aos sujeitos políticos nem cidadãos, mas 

aos consumidores. Demonstra uma descrença nos sindicatos, nos partidos políticos e 

no que ele intitulou de "regras abstratas" da democracia. Todos os questionamentos 

relativos aos direitos, interesses dos cidadãos devem ser respondidos pelo consumo 

privado de bens e meios de comunicação. A cidadania está em estreita conexão com o 

consumo. O desenvolvimento do público e o exercício da cidadania são muito mais 

frutos do crescimento vertiginoso das tecnologias audiovisuais de comunicação, do que 

das revoluções sociais, dos estudos das culturas populares e dos movimentos 

alternativos na política e na arte. As indústrias de comunicação promovem uma 

reestruturação da esfera pública. As campanhas eleitorais e os comícios saem de cena 

e entra a televisão. As polêmicas ideológicas são substituídas pelo confronto de 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

imagens, tudo orientado pelas pesquisas de marketing. Ele elege o consumo como 

resposta para quase todos os questionamentos sobre o social e tece postulados que 

apontam para uma nova teoria sobre o mesmo: 

1) “As identidades são definidas pelo consumo, pelo que se possui, ou pelo que 

se pode chegar a possuir" 

2) “A cidadania é repensada em conexão com o consumo e como estratégica 

política". 

3) "O consumo é um lugar de valor cognitivo, útil para pensar e atuar significativa 

e renovadoramente na vida social". 

4) “No consumo se constrói parte da racionalidade integrativa e comunicativa de 

uma sociedade". 

5) "O consumo refere-se à apropriação coletiva, em relações de solidariedade e 

distinção com os outros, de bens que proporcionam satisfações biológicas e 

simbólicas". 

 

O estudo e reestruturação de vínculos entre consumo e cidadania foram, 

segundo Canclini, resultado da crise do "popular", quando este vai se tornando 

inapreensível pela multiplicidade de encenações com o folclore, pela presença das 

indústrias culturais e pelo populismo político. 

 

Seguindo uma perspectiva semelhante a Canclini, Martín-Barbero (1997) 

apresenta-se nesta obra dividido entre o campo da modernidade e da pós-

modernidade, redirecionando a problemática da comunicação para a cultura. Mesmo 

trabalhando no campo da cultura de massa, de seus dispositivos de produção, seus 

rituais de consumo, seus aparatos tecnológicos, suas encenações espetaculares, seus 

códigos de montagem, de percepção e reconhecimento, ele oferece uma certa 

contribuição para o entendimento das culturas populares. Preocupado em apreender 

melhor conceitos tão ambíguos como “povo” e “massa”, historiciza-os e constata que, 

desde o início da Reforma Protestante e a partir de Maquiavel, busca-se no “povo” um 

novo sistema de legitimação do poder  político. Ao mesmo tempo em que se vê nele 

uma ameaça constante às instituições políticas. No âmbito do político, o povo se afirma 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

como legitimante do governo civil; e, no âmbito da cultura, o popular se apresenta 

como tudo o que precisa ser superado: superstição, ignorância e desordem. O 

romantismo, numa reação de desconcerto e fuga diante dos horrores da sociedade 

capitalista, exalta o povo e, pela primeira vez, o que vem deste adquire status de 

cultura. 

 

Apesar dos anarquistas contemplarem certos aspectos da concepção romântica 

de povo, demonstrando interesse pela cultura popular, exaltando sua capacidade de 

luta e busca de justiça, tanto eles quanto os marxistas vão realizar a ruptura com o 

culturalismo e politizar a idéia de povo, relacionando o seu modo de ser com a divisão 

da sociedade em classes. O fato é que, para Martín-Barbero (1997, p. 32) anarquistas 

e marxistas compartilham de uma concepção do popular que tem como base à origem 

social, a sua situação de opressão, isto significa que a ignorância e a superstição não 

são resíduos, mas efeitos da miséria social das classes populares. Para os românticos, 

isso significa descobrirem na poesia e nas artes populares, não uma alma atemporal, 

mas as pegadas corporais da história, os gestos da opressão e da luta, a dinâmica 

histórica atravessando e fendendo o enganosamente tranqüilo girar-se da tradição. Ele 

aponta que os marxistas, considerando o conceito de povo como ambíguo e 

mistificador, substitui-o pelo de proletariado, uma vez que aquele conceito sempre foi 

muito utilizado pela direita política e pelos movimentos populistas. Sobre as culturas 

populares Martín-Barbero (1997) reconhece o valor das mesmas e afirma que esta 

reside: 
“... em sua representatividade sociocultural, em sua capacidade de 

materializar e de expressar o modo de viver e pensar das classes 

subalternas, as formas como sobrevivem e as estratégias através das 

quais filtram, reorganizam o que vem da cultura hegemônica, e o 

integram  e fundem com o que vem de sua memória histórica" (p. 105). 

 

E, dentro de uma ótica gramsciana de que os dominantes não dominam todo o 

tempo, nem os dominados são dominados todo o tempo, ele conclui que: 
“... nem toda assimilação do hegemônico pelo subalterno é signo 

de submissão, assim como o que recusa não é de resistência, e 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

que nem tudo o que vem ‘de cima’ são valores da classe 

dominante, pois há coisas que vindas dela respondem a outras 

lógicas que não são as da dominação“ (p. 107). 

 

 Para muitos, a grande contribuição de Martín-Barbero para os estudos da 

Comunicação foi mostrar o quanto se faz necessário os estudos culturais para se 

entender a política e a economia. Deslocou a análise dos meios de comunicação para o 

que ele intitulou das "mediações sociais". A partir de então, a grande maioria dos 

pesquisadores das comunicações e cultura, inclusive, Canclini, passou a adotar a 

categoria das "mediações", só que com um sentido diferente daquele atribuído por Marx 

e utilizado por Raymond Williams. Mediações, segundo Martín-Barbero, se constitui o 

local onde se dá sentido ao processo da comunicação. A cultura é a grande mediadora 

de todo processo de produção da comunicação. Portanto, é impossível ver a 

comunicação em abstrato, ela está sempre mediada pela cultura. Não há uma relação 

direta entre o emissor, meio, mensagem, receptor, mas uma relação mediada pela 

cultura, fazendo-se necessário ver os contextos em que se dão essas relações e não só 

as relações em si mesmas. 

 

 Dizendo romper com o paradigma funcionalista à direita e o marxista à esquerda, 

o modelo das mediações ocupa uma posição hegemônica nos estudos da comunicação 

e da cultura latino-americanos. Gómez (1997, p. 116-117) observa que, em Martín-

Barbero, as mediações possuem diversos níveis: individuais, institucionais, 

massmediáticos e situacionais. Analisando sob o modelo das mediações individuais, 

são destacados os componentes como o gênero, idade, etnia. Nas mediações 

institucionais: escola, local de trabalho, de lazer, de reuniões, igreja, etc. A classe social 

não é destacada como fonte de mediações, é apenas mais uma variável dentre outras 

tantas. As mediações massmediáticas abrangem o rádio, o cinema, a TV e, como se 

trata de meios de comunicação distintos, possuem linguagens e estratégias de 

comunicação distintas, influenciando o processo de percepção e interação. E por fim, 

as mediações situacionais estão relacionadas com a situação da recepção, os estados 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

de ânimos dos receptores, quem compartilha o espaço e onde se encontra o meio de 

comunicação. 

 

 As mediações, segundo Martín-Barbero, estão relacionadas a todos os 

componentes culturais que produzem interferências,  filtragens entre a mensagem e o 

receptor, provocando conseqüentemente, alterações na percepção destas mensagens. 

Trabalhando no modelo das mediações, ele abandona a categoria das “classes sociais” 

e se utiliza a das “estratificações sociais”, cujas referências são os vários segmentos 

que podem ser subdivididos indefinidamente e encontram-se, desprovidos de qualquer 

significação social concreta. Pode-se dizer que a análise funcionalista, nas suas 

versões mais atualizadas, apresenta semelhanças com a análise centrada nas 

“mediações” utilizada por Canclini e Martín-Barbero. 

 

  Ao abandonar a perspectiva marxista que trabalhava no início da década de 80, 

Canclini se volta para o pós-modernismo. Essa mudança de paradigma tem sido uma 

constante na maioria dos estudiosos sobre cultura e cultura popular. Por isso tornar-se 

imprescindível se deter e aprofundar um pouco nessa temática que conquista cada vez 

mais seguidores. 

 
 
1.2.3- O Pós-modernismo e a cultura 

 

 Atualmente, o cotidiano do homem ocidental encontra-se invadido por 

tecnologias eletrônicas, informações, imagens, luzes e cores. A ávida sociedade de 

consumo  busca seduzi-lo, tentando mostrar o prazer de se consumir bens e serviços. 

O mundo é transformado num espetáculo onde se prefere a imagem ao objeto, a cópia 

ao original. O simulacro (reprodução técnica do real), se mostra bem mais interessante 

do que a realidade, muito mais colorida, mais espetacular. A arte é dominada pelo 

pastiche (imitações irônicas, baratas, de formas tradicionais) e pelo ecletismo. É a 

sociedade pós-moderna, mobilizada pelo consumo, informação e acentuação do 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

individualismo. Nela não há espaço para qualquer metateoria que trabalhe com a 

totalidade.  

 

A expressão “pós-moderno” foi empregada por Toynbee, em 1947, para referir-se à 

sociedade pós-industrial. Trata-se de uma sociedade dominada pelo ecletismo, onde 

são misturados várias tendências e estilos sob o mesmo nome, sem a preocupação 

com a unidade. 

 

Hall (1997), pesquisador jamaicano que reside na Inglaterra, observa que na 

sociedade moderna, o homem possuía uma identidade bem definida e localizada no 

mundo social e cultural e atualmente ocorre uma fragmentação e deslocamento das 

identidades. Essa crise de identidade é resultado da descentralização do indivíduo, 

tanto de seu lugar no mundo social e cultural, quanto de si mesmo, provocando a perda 

de um "sentido de si". O sujeito pós-moderno não possui uma identidade fixa, essencial 

ou permanente e daí, ele assume identidades diferentes em diferentes momentos, 

identidades que não são unificadas ao redor de um "eu" coerente. Dentro dele, há 

identidades contraditórias, empurrando-o em diferentes direções, de maneira que suas 

identificações se encontram continuamente deslocadas, porque o mundo pós-moderno 

é caracterizado pelas descontinuidades, fragmentações, rupturas e deslocamentos. As 

culturas nacionais antes da globalização se constituíam umas das principais fontes de 

identidade cultural, eram centralizadas, coerentes e internas, produzindo sentidos sobre 

"a nação". Esses sentidos é que construíam identidades e atualmente estão sendo 

deslocadas. Daí, Hall (op. cit., p. 67) constata que as nações modernas são todas 

híbrido-culturais porque, na medida em que essas culturas nacionais ficam expostas a 

influências externas, há uma impossibilidade concreta de conservar as identidades 

culturais intactas ou impedir o seu enfraquecimento, provocado pelo constante 

bombardeamento e infiltração cultural. Entretanto algumas identidades vêm tentando 

recuperar sua pureza original e, as unidades e certezas que foram sentidas como 

perdidas. Ressurgem o nacionalismo e outras formas de particularismo no final do 

século XX, ao lado do processo de globalização e intimamente ligado a ela.  

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Influenciado pelo pensamento pós-moderno, Hall (op. cit., p. 22) argumenta que as 

pessoas não identificam mais seus interesses sociais exclusivamente em termos de 

classe social. Esta não serve mais como categoria mobilizadora através da qual os 

diferentes interesses e identidades das pessoas possam ser reconciliados e 

representados. As análises de Hall ficam restritas às implicações e conseqüências da 

crise de identidades culturais, na chamada "pós- modernidade". Ele não tem a menor 

preocupação de saber as causas reais desse descentramento, dessa fragmentação e 

nem faz a menor relação com a economia, diferente do posicionamento de David 

Harvey, que será visto a seguir. 

 

Harvey (2000) oferece uma excelente contribuição para o entendimento das 

modificações culturais apresentadas na atualidade. Ele postula que as mudanças 

constatadas a partir de 1972, tanto nas práticas culturais quanto no plano político-

econômico, podem ser explicadas, quando se faz a relação entre a ascensão de formas 

culturais pós-modernas com a emergência de modelos mais flexíveis de acumulação do 

capital e um novo ciclo de "compressão do tempo-espaço na organização do 

capitalismo". Essas mudanças, quando confrontadas com as regras básicas de 

acumulação capitalista, mostram-se muito mais como transformações de aparência, 

superficiais, do que como sinais do surgimento de uma sociedade pós-capitalista ou 

mesmo pós-industrial inteiramente nova. Harvey estuda o pós-modernismo não como 

um conjunto de idéias, mas, sobretudo, como uma condição histórica que requer maior 

elucidação. Aponta que Marx oferece uma das mais completas explicações sobre a 

modernização capitalista e esta é notavelmente rica em percepções das raízes do 

modernismo e da possibilidade pós-moderna. As leis coercitivas da competição do 

mercado forçam todos os capitalistas a procurarem mudanças tecnológicas e 

organizacionais, que melhorem sua lucratividade. Também busca manter o trabalhador 

sob controle na fábrica e reduzir o seu poder de barganha no mercado (particularmente 

sob condições de relativa escassez de trabalho e ativa resistência de classe), 

estimulando a inovação. O capitalismo é, por necessidade, tecnologicamente dinâmico 

em razão das leis de competição e das condições de luta de classes que são 

endêmicas. A luta pela manutenção do sistema leva os capitalistas a explorarem todo 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

tipo de possibilidades. Com a abertura de novas linhas de produto, os capitalistas 

buscam criar novos desejos e necessidades, enfatizando o cultivo de apetites 

imaginários e o papel da fantasia, do capricho e do impulso. Harvey (op. cit., p. 107), 

aponta que Marx constatou no capitalismo a propensão a incertezas e fragmentações. 

Também ele descreveu os processos sociais que agem no capitalismo e promovem o 

individualismo, a alienação, a efemeridade, a inovação, a destruição criativa, o 

desenvolvimento especulativo e as mudanças imprevisíveis nos métodos de produção e 

de consumo (desejos e necessidade). Ele conclui que a virada para o pós-modernismo 

não reflete nenhuma mudança fundamental da condição social. A ascensão do pós-

modernismo representa um afastamento de modos de pensar sobre o que pode, ou 

deve ser feito com relação a essa condição social, ou reflete uma alteração na forma de 

operação do capitalismo em nossos dias. Portanto, a descrição do capitalismo 

elaborado por Marx proporciona uma sólida base para pensar e entender as relações 

gerais entre a modernização, a modernidade e os movimentos estéticos, que extraem 

energias dessas condições. Há mais continuidade do que diferença entre a história do 

modernismo e o movimento denominado pós-modernista. O pós-modernismo é uma 

crise do modernismo, uma crise onde são enfatizados os lados fragmentários, efêmeros 

e caóticos presentes no modo de produção capitalista, que Marx estudou tão bem. 

"O pós-modernismo quer que aceitemos as reificações e partições, 
celebrando a atividade de mascaramento e de simulação, todos os 
fetichismos de localidade, de lugar ou grupo social, enquanto nega o 
tipo de metateoria capaz de apreender os processos político-
econômicos (fluxos de dinheiro, divisões internacionais do trabalho, 
mercados financeiros, etc.), que estão se tornando cada vez mais 
universalizantes em suas profundidade, intensidade, alcance e poder 
sobre a vida cotidiana" (HARVEY, op. cit., p.112). 
 

Para compreender melhor a cultura pós-moderna, Harvey vai se deter no estudo da 

transformação político-econômica do capitalismo do final do século XX, isto é, na 

passagem do fordismo para a acumulação flexível. O fordismo se caracterizava pelo 

capital fixado na produção de massa, nos mercados estáveis, padronizados e 

homogêneos e na racionalidade técnico-científica. Abrangia muito mais como um modo 

de vida total, do que um mero sistema de produção em massa e  contribuiu  para a 

estética do modernismo, sobretudo na sua inclinação para a funcionalidade e eficiência. 

Entretanto, o fordismo manteve-se firme até 1973, quando houve uma aguda recessão, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

e teve início o processo de acumulação flexível, marcado pelo confronto direto com a 

rigidez do fordismo e apoiado na flexibilidade dos processos de trabalho, dos mercados 

de trabalho, produtos e padrões de consumo. 

 

A acumulação flexível cria um grande movimento no chamado "setor de serviços" e, 

em conjuntos industriais novos situados em regiões até então subdesenvolvidas. Há um 

novo movimento que Harvey intitula de "compressão do espaço-tempo" no mundo 

capitalista, isto é, os horizontes temporais da tomada de decisões privada e pública se 

estreitaram. A comunicação via satélite e a queda dos custos de transportes 

possibilitam, cada vez mais, a difusão imediata dessas decisões, num espaço cada vez 

mais amplo. A acumulação flexível tem levado a níveis relativamente altos de 

desemprego "estrutural”, ganhos ínfimos de salários reais, à desestruturação do poder 

sindical, o aumento da subcontratação e do trabalho temporário. A subcontratação 

organizada abre oportunidade para formação de pequenos negócios e permite que 

sistemas mais antigos de trabalho doméstico, artesanal, familiar e paternalista revivam 

e floresçam não mais como apêndices do sistema produtivo, mas como formas centrais. 

Crescem as economias "informais" ou "subterrâneas", e os sistemas paternalistas são 

territórios perigosos para a organização dos trabalhadores: 
"Com efeito, uma das grandes vantagens do uso dessas formas 
antigas de processo de trabalho e de produção pequeno-capitalista é 
o solapamento da organização da classe trabalhadora e a 
transformação da base objetiva da luta de classes. Nelas, a 
consciência de classe já não deriva da clara relação de classe entre 
capital e trabalho, passando para um terreno muito mais confuso dos 
conflitos interfamiliares e das lutas pelo poder num sistema de 
parentescos ou semelhantes a um clã que contenha relações sociais 
hierarquicamente ordenadas. A luta contra a exploração capitalista 
na fábrica é bem diferente da luta contra um pai ou tio que organiza o 
trabalho familiar num esquema de exploração altamente disciplinado 
e competitivo que atende às encomendas do capital multinacional" 
(HARVEY, op. cit., p. 146). 
 

Esse sistema de produção flexível permite uma aceleração do ritmo da inovação do 

produto. O tempo de giro, que é uma chave da lucratividade capitalista, foi reduzido 

bastante pelas novas formas organizacionais. A aceleração do tempo de giro na 

produção é inútil sem a redução do tempo de giro no consumo. A estética que era 

relativamente estável no modernismo fordista deu lugar à instabilidade e qualidades 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

fugidias de uma estética pós-moderna que se caracteriza pela efemeridade, a 

diferença, o espetáculo, a moda, a mercadificação de formas culturais. O movimento 

mais flexível do capital acentua o novo, o fugaz e o contingente da vida moderna, em 

vez dos valores mais sólidos implantados durante o fordismo. O retorno à 

superexploração do trabalho em casa e das práticas de trabalho do setor informal no 

mundo capitalista avançado representa uma visão sombria da história supostamente 

progressista do capitalismo. O sistema de acumulação flexível permite que os sistemas 

de trabalho alternativos possam existir lado a lado, permitindo que os empreendedores 

optem. Aponta o exemplo de um molde de camisa que tanto pode ser produzido por 

fábricas de larga escala situadas na Índia, quanto pelo sistema cooperativo da "Terceira 

Itália", quanto por exploradores em Nova York e Londres e, ou, por sistema de trabalho 

familiar em Hong Kong, mostrando que o ecletismo nas práticas de trabalho tem 

semelhança com o ecletismo das filosofias e gostos pós-modernos. 

 

Daí, a pós-modernidade flexível ser dominada pela ficção, fantasia, pelo imaterial 

(particularmente do dinheiro), pelo capital fictício, pelas imagens, pela efemeridade, 

pelo acaso, pela flexibilidade em técnicas de produção, mercados de trabalho e nichos 

de consumo. Entretanto, essas mudanças que ocorreram a partir de 1973 não 

alteraram a lógica inerente à acumulação capitalista e suas tendências de crise. Essas 

alterações assinalam o nascimento de um novo regime de acumulação que, tenta 

conter as contradições do capitalismo durante a próxima geração. A modificação da 

experiência do tempo e do espaço se encontra particularmente na base da impulsiva 

reviravolta em direção de práticas culturais e discursos filosóficos pós-modernistas. Ele 

vai explorar a ligação entre o pós-modernismo e a transição do fordismo para 

modalidades mais flexíveis de acumulação do capital, porque quem define as práticas 

materiais, as formas e os sentidos do dinheiro, do tempo ou espaço, fixa certas regras 

básicas do jogo social. A hegemonia ideológica e política de toda sociedade depende 

da capacidade de controlar o contexto material da experiência pessoal e social. 

Portanto as materializações e significados atribuídos ao dinheiro, ao tempo e espaço 

têm muita importância na manutenção do poder político. A partir dos anos 70, vêm 

ocorrendo mudanças de fundamental importância na experiência do espaço e tempo 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

que levaram à virada para o pós-modernismo. Em períodos de dificuldades econômicas 

e intensificação da concorrência, os capitalistas individuais buscam acelerar ao máximo 

o giro do seu capital e aquele que apresenta mais capacidade de intensificar a 

produção, a comercialização, etc., possui melhores condições de sobrevivência. Há 

uma aceleração e intensificação cada vez maior das tarefas. O capital continua 

dominando e, em parte, graças ao domínio superior do tempo e também do espaço. As 

práticas temporais e espaciais nunca são neutras nos assuntos sociais e, expressam 

sempre algum tipo de conteúdo de classe. 

 

A história do capitalismo tem se caracterizado pela aceleração do ritmo de vida e 

vitória das barreiras espaciais. O pós-modernismo é uma espécie de resposta a uma 

nova rodada de compressão do tempo-espaço, trazendo um impacto desorientado 

sobre as práticas políticas e econômicas, sobre o equilíbrio do poder de classe, bem 

como sobre a vida social e cultural. A sensibilidade pós-moderna evidencia forte 

simpatia por certos movimentos políticos, culturais e filosóficos confusos que ocorreram 

no começo deste século. 

 

A aceleração do tempo de giro na produção desencadeia aceleração também na 

troca e consumo. A primeira grande conseqüência disso é o aumento da volatilidade e 

efemeridade de modas, produtos, técnicas de produção, processos de trabalho, idéias e 

ideologias, valores e práticas estabelecidas. Na área da produção de mercadorias, o 

efeito primário foi a ênfase nos valores e virtudes da instantaneidade e da 

descartabilidade. 

 

Os símbolos de riqueza e de classe que sempre tiveram destaque na sociedade 

burguesa, têm na atualidade muito mais força, daí a importância da imagem. Isso leva a 

considerar o papel do simulacro no pós-modernismo. O simulacro é uma réplica tão 

perfeita que se torna difícil distinguir o original da cópia. Como a identidade vai 

depender cada vez mais de imagens, percebe-se a importância que os fabricantes de 

imagens e a mídia assumem na moldagem de identidades políticas. Em razão disso, 

Harvey adverte acerca do triunfo da estética sobre a ética na atualidade. O simulacro 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

tem papel significativo também com os modernos materiais de construção, 

possibilitando a reprodução de prédios antigos e fabricação de antiguidades que 

parecem autênticas. Numa sociedade dessas, a cultura popular possui um espaço 

muito pequeno e deturpado: 

 
"A afirmação de qualquer identidade dependente de lugar  tem de 
apoiar-se em algum ponto no poder motivacional da tradição. É, 
porém, difícil manter qualquer sentido de continuidade histórica 
diante de todo o fluxo e efemeridade da acumulação flexível. A ironia 
é que a tradição é agora preservada com freqüência ao ser 
mercadificada e comercializada como tal. A busca de raízes termina, 
na pior das hipóteses, sendo produzida e vendida como imagem, 
como um simulacro ou pastiche..." (p. 273) 

 
 Harvey, diferentemente de outros autores, aprofunda-se na explicação do 

surgimento das práticas culturais pós-modernas, vinculando-as à acumulação flexível 

do capital. Seguindo a ótica marxiana, o capitalismo é por natureza sujeito à incerteza, 

fragmentação, alienação, propiciando a efemeridade, a inovação que leva não só à 

desestruturação do poder sindical, ao desemprego, ao subemprego, à economia 

informal, mas também à espetacularização e aumento da mercadificação de produtos 

culturais. Esta tese mostra que a proliferação dos produtos culturais pós-modernos  

encontra-se intimamente ligada ao processo de acumulação capitalista. 

 

 A seguir, o pensamento do pesquisador brasileiro Renato Ortiz, que demonstrou 

nos seus trabalhos iniciais muita preocupação em entender a cultura popular, mas que 

atualmente optou pela análise da cultura consumista pós-moderna. 

 

 

1.3. - Debate acadêmico brasileiro sobre cultura e cultura popular 
1.3.1-Ortiz: da cultura popular brasileira à cultura internacional popular 

 

 Renato Ortiz, sociólogo e antropólogo, professor da Pontifícia Universidade 

Católica de São Paulo fornece, uma grande contribuição para se pensar acerca da 

trajetória dos estudos sobre a cultura popular no Brasil. Apesar de se discordar de 

algumas interpretações que ele tece acerca do assunto e também dos paradigmas que 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

utiliza sobretudo nos trabalhos mais recentes, é interessante se deter na sua produção. 

Suas pesquisas possuem dados que se deve levar em consideração, além de que os 

posicionamentos que assume no decorrer dos anos se assemelham muito a da maioria 

dos pesquisadores sobre o tema no país, o que oferece a oportunidade de se avaliar a 

trajetória teórica dos estudos sobre a cultura popular na atualidade. A sua produção, 

entre 1976 e 1979, estava direcionada à noção de cultura popular atrelada à dimensão 

de luta política, não necessariamente luta partidária. A cultura popular era considerada 

como o local privilegiado para o estudo do embate político entre as classes sociais. 

 

 Apesar de Ortiz (1980) utilizar-se de algumas categorias gramscianas, não se 

pode considerá-lo como tal, por reputar os escritos de Gramsci fragmentários, não 

possuindo a dimensão de teoria e, também, por se servir concomitantemente do 

pensamento webberiano e estruturalista. Analisando o carnaval e os fenômenos 

religiosos populares, Ortiz (op.cit., p. 77-81) observa que: 1º) os fenômenos de cultura 

popular não se definem somente pela dimensão da reprodução social, muitos encerram 

elementos de contestação; 2º) as culturas populares se inserem no interior de uma 

totalidade que as incluem e as transcendem: a sociedade global; 3º) a relação entre as 

manifestações da cultura popular e a sociedade global se define como uma relação de 

poder. Na medida em que uma sociedade se reproduz através da força e do consenso, 

a sociedade global se caracteriza como espaço das lutas sociais; 4º) o espaço da 

cultura popular se caracteriza pela heterogeneidade que ocorre em dois níveis 

distintos: a) em relação à cultura hegemônica, devido a cultura popular ser formada por 

pedaços heteróclitos de tradições culturais diversas, b) a fragmentação se insere 

também no interior das próprias manifestações populares. Estas se apresentam como 

um arquipélago, onde cada ilha se encontra por sua vez também fragmentada. O 

problema é entender como se articulam as relações sociais entre esses fragmentos de 

cultura. 

 

 Em meados da década de 80, Ortiz continua colocando a cultura popular como 

centro de seus estudos e, a sua curiosidade e insatisfação em relação a este conceito 

leva-o a mergulhar numa pesquisa, onde o objetivo é entendê-la dentro de uma 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

perspectiva histórica, resultando daí um interessante trabalho intitulado “Cultura 

popular: românticos e folcloristas” (1985 a). Neste, ele constata que, durante os séculos 

XVII e XVIII, existia uma grande separação entre cultura de elite e cultura popular. As 

atitudes negativas das classes dominantes com as manifestações populares levam as 

classes populares a serem excluídas da cultura produzida e partilhada pela elite. 

Constata também que os folcloristas foram os primeiros a se interessarem pelo estudo 

da cultura popular. A preocupação de Ortiz é analisar o material sistematizado e 

difundido pelos folcloristas, para entender o significado de cultura popular. Ele realiza 

uma reconstrução do caminho histórico que a noção percorreu e descobre que, nos 

séculos XVI, XVII e XVIII, a coleta de costumes populares era realizada por antiquários 

que se agrupavam em clubes. Em 1718, é criada a Sociedade dos Antiquários. Na 

Inglaterra, no início do século XIX, florescem clubes, onde se reuniam os membros da 

classe média para publicação de livros e revistas sobre as antiguidades populares. A 

preocupação não era com o povo, os antiquários eram curiosos, amantes das 

antiguidades: 
“William John Thoms, o criador da palavra folclore, é fellow da 

Sociedade dos Antiquários em 1838 e secretário da Camden Society de 

1838 – 1872. Ele funda um departamento dedicado ao folclore na 

revista 'Athenauem', no qual comenta os dados enviados pelos leitores 

à editora da revista “ (ORTIZ, 1985 a, p. 5). 

 

 Thoms, na Revista Athenauem, solicita ao público leitor informações sobre 

costumes populares e, num dos seus artigos, a palavra folclore surge pela primeira vez. 

Essa coleta de dados é resultado de um empreendimento da boa vontade dos leitores 

e da curiosidade dos antiquários. O termo “antiguidades populares” se aplica a 

materiais diversos como costumes, festas, monumentos celtas, histórias locais. 

Entretanto, a atitude destes antiquários, até o advento do Romantismo era negativa, 

com sentimento de piedade e comiseração por essa população que ocupava o lugar 

mais baixo na sociedade dos homens. 

 

 Com o período do Romantismo, as manifestações populares que, possuíam uma 

visão negativa, passam a ter positiva, sendo valorizado o conhecimento de terras 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

distantes, os costumes exóticos dos camponeses. Há uma redescoberta da Idade 

Média e com ela os romances de cavalarias, os reis, as cruzadas. A partir daí, alguns 

intelectuais passam a estudar a cultura popular, destacando-se o filósofo alemão 

Herder e os irmãos Grimm. É, entretanto, de natureza eminentemente política a 

preocupação dos intelectuais alemães com as tradições populares. O intuito era de 

legitimá-las como uma cultura autenticamente nacional. O Iluminismo era percebido 

pelos alemães como um elemento de dominação estrangeira. A cultura oficial era 

predominantemente francesa: 
“O problema da nacionalidade se coloca portanto com toda clareza uma 

vez que a nação alemã ainda não existia como unidade política e 

cultural. Deve-se ainda lembrar que os principais pensadores iluministas 

eram franceses, o que possibilitava uma reação dupla, contra o 

Iluminismo e a dominação cultural estrangeira. É neste contexto que 

surge o debate sobre a cultura popular; parte da 'intelligentzia' alemã 

volta sua atenção para as tradições populares e através delas procura 

legitimar uma cultura autenticamente nacional” (ORTIZ, 1985 a, p. 11).  

  

 A preocupação era com o caráter cultural na formação do Estado-Nação, sendo 

considerado um cimento social que unifica. Por isso, no sul e no leste europeu, o 

folclore sempre esteve muito ligado à nacionalidade e daí, “cultura nacional” e “cultura 

popular” tratarem da mesma coisa. Na Alemanha, o interesse pela cultura popular 

surge da necessidade de se identificar como alemão, de se constituir uma 

nacionalidade que não existia em sua totalidade, mas que busca sua consolidação 

como realidade histórica. Também na Itália, a reunificação política, durante o 

Ressurgimento, coloca o folclore como elemento da consciência nacional. Entretanto, é 

na Inglaterra e França, países que se encontravam relativamente ausentes do 

movimento romântico voltado para as tradições populares, que existe a preocupação 

de dar um cunho científico às análises sobre a cultura popular, levando a criação do 

“Folclore” como uma ciência que estuda as tradições populares. A Folklore Society é 

criada em 1878 na Inglaterra e o primeiro Congresso Internacional de Folclore é 

realizado em Paris, em 1889. Ortiz lembra que a criação da disciplina “Folclore” se 

realiza sob a égide do pensamento gerado pelas Ciências Sociais a partir de meados 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

do século XIX: o positivismo de Comte e Spencer e, sob a influência do livro recém-

publicado “A Origem das Espécies” de Charles Darwin, que oferece uma explicação 

científica do processo de evolução humana. Assim, apesar do espírito do antiquário e 

do romantismo terem dado o pontapé inicial para o desenvolvimento do folclore, os 

seus estudos foram pautados por um novo padrão de referência: o do cientificismo, que 

sopra no final do século XIX. O Folclore se constitui numa “ciência mediana” que 

cresce à sombra das ciências legítimas como a Sociologia, a Antropologia e a História: 
“Para o folclorista a parte é o todo, o que significa que a cultura popular 

não possui nenhuma função social, a não ser  nos remeter ao passado. 

A insatisfação decorre do contraste entre a riqueza do material coletado 

e do tema abordado, e sua completa ausência de sentido, a não ser 

uma lista infindável de acontecimentos que dificilmente podem ser 

relacionados entre si”  (ORTIZ, 1985 a,  p.  36). 

 

 Concomitantemente a esta pesquisa sobre as origens da cultura popular, Ortiz 

(1985 b) desenvolve um trabalho onde tenta mostrar que a identidade nacional está 

profundamente ligada a uma reinterpretação do popular pelos grupos sociais e à 

própria construção do Estado Brasileiro. Ele retoma as diferentes maneiras como a 

identidade nacional e a cultura brasileira foram consideradas. Recupera o pessimismo 

de Nina Rodrigues, o otimismo de Gilberto Freyre, o projeto do Instituto Superior de 

Estudos Brasileiros (ISEB), a ação do Centro Popular de Cultura e a produção e 

organização da cultura na ditadura militar, utilizando-se de toda uma corrente 

antropológica que se inicia com Durkheim e Marcel Mauss e vai desaguar em autores 

mais recentes como Victor Turner e Clifford Geertz. Ele conclui que toda a identidade é 

uma construção simbólica, o que elimina as dúvidas sobre a veracidade ou a falsidade 

do que é produzido. Portanto, não existe uma identidade autêntica, mas uma 

pluralidade de identidades, construídas por diferentes grupos sociais, em diferentes 

momentos históricos. 

 

 Alguns anos depois, Ortiz (1988) busca compreender a problemática da cultura 

na sociedade brasileira, através do uso de categorias veiculadas pela Escola de 

Frankfurt: “mercantilização da cultura" e "indústria cultural”. Ele constata que, nas 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

décadas de 60 e 70, há uma consolidação de grandes conglomerados que controlam 

os meios de comunicação e a cultura de massa. A implantação de uma indústria 

cultural vai modificar o padrão de relacionamento com a cultura, que passa a ser 

definitivamente concebida como um investimento comercial. Numa sociedade de 

consumo, a cultura se torna mercadoria, seja para aquele quem a fabrica como para 

quem a consome.“Utilizando uma expressão de Foucault, eu diria que a indústria 

cultural age como uma instituição disciplinadora enrijecendo a cultura” (ORTIZ, 1988, p. 

148). 

 

 A conseqüência disso é o surgimento de uma cultura popular de massa e 

também a redefinição da clássica discussão sobre o popular e o nacional. Até então, 

havia duas tradições que procuravam pensar a problemática do nacional-popular no 

Brasil. Uma 1a tradição mais antiga, unificada com Sílvio Romero e Celso Magalhães 

em fins do século XIX. O popular é associado ao tradicional, à preservação de uma 

cultura milenar romanticamente identificada e ligada à questão nacional. As tradições 

populares encarnavam uma determinada visão do que seria espírito de um povo. Uma 

2a tradição, mais politizada, aparece em meados dos anos 50 e terá vários matizes 

ideológicos: será reformista para o Instituto Superior de Estudos Brasileiros (ISEB), 

marxista para os Centros Populares de Cultura, católica de esquerda para o Movimento 

de Alfabetização e o Movimento de Cultura Popular no Nordeste, com a tônica política 

unificando a todas. A cultura se transforma em ação política junto às classes 

subalternas. O objetivo da cultura popular era produzir nessas classes uma consciência 

crítica dos problemas sociais. Entretanto, essa associação do fazer cultura ao fazer 

política, praticamente acaba com o golpe militar de 1964 e, sobretudo, com o avanço 

da sociedade de consumo. 
 

 Com a consolidação de um mercado de bens culturais, modifica-se a noção de 

nacional. A concepção do que é cultura popular tende a se tornar mais abrangente com 

a emergência da indústria cultural. A expressão “popular” começa a ser identificado 

com o que é muito consumido e o que atinge um grande público. O consumo passa a 

ser a categoria última para se medir a relevância dos produtos culturais e a televisão 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

passa a ser apresentada como veículo de integração nacional, construtora da moderna 

sociedade e promotora da identificação entre cultura popular de massa e cultura 

nacional: 
“A indústria cultural adquire, portanto, a possibilidade de equacionar 

uma identidade nacional, mas reinterpretando-a em termos 

mercadológicos; a idéia de ‘nação integrada’ passa a representar a 

interligação dos consumidores potenciais espalhados pelo território 

nacional. Nesse sentido se pode afirmar que o nacional se identifica ao 

mercado; à correspondência que se fazia anteriormente, cultura 

nacional-popular, substitui-se uma outra, cultura mercado-consumo” 

(ORTIZ, 1988, p. 165). 

 

A cultura popular, em meados da década de 90, deixa de ser centro de 

interesse nas pesquisas de Ortiz, aliás, raros são os pesquisadores que se detêm 

nesse tema. Ele se coloca na condição de “cidadão mundial” e passa a tratar da 

temática cultural no contexto da sociedade global. Isso significa se deter na cultura do 

consumo. Partindo da hipótese de que a sociedade moderna é uma sociedade mundial, 

defende o pós-modernismo. Para ele, o mundo mudou e os modernistas não captaram 

que uma estrutura de poder radicalmente diferente está emergindo, potencializada pelo 

aparato tecnológico. Ortiz diferencia os termos “global” de “mundial”, o primeiro 

referindo-se a processos econômicos e tecnológicos, e o segundo ficando no domínio 

específico da cultura. A mundialização da cultura não implica o aniquilamento das 

outras manifestações culturais, ela co-habita e alimenta-se delas, entretanto, o 

processo de mundialização é um fenômeno social total, permeia o conjunto dessas 

manifestações culturais alimentadas pelas inovações tecnológicas que formam a infra-

estrutura material para que ela se consolide. Ele vai considerar apressada e 

inadequada a tese da “americanização” do mundo, do "imperialismo cultural", que 

postula a dependência política e cultural de outros países em relação aos Estados 

Unidos, provocando o enfraquecimento das culturas nacionais. Segundo ele, essa tese 

se fixa muito na difusão dos elementos nacionais, deixando de realizar a análise da 

globalização enquanto processo e captando apenas as aparências das coisas identifica 

erradamente o moderno com "american way of life". O conceito de imperialismo cultural 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

restringe a compreensão da sua tese sobre a mundialização da cultura, que deve ser 

pensada enquanto fruto de um mecanismo interno de uma “mega-sociedade” que se 

expande. Daí, ser impróprio dizer que o mundo “se americanizou". A circulação de 

bens culturais tem que ser pensada em termos de mundialização e não de difusão. O 

movimento de mundialização da cultura percorre o caminho da desterritorização: 

“São vários os sinais de desterritorialização da cultura. Um carro 

esporte Mazda é desenhado na Califórnia, financiado por Tóquio, o 

protótipo é criado em Worthing (Inglaterra) e a montagem é feita nos 

Estados Unidos e México, usando componentes eletrônicos inventados 

em Nova Jérsei, fabricados no Japão” (ORTIZ, 1994, p. 180). 

 

Essa deslocalização não se restringe apenas à produção flexível, mas exprime o 

“espírito de uma época”. Os arquitetos pós-modernos expressam o desenraizamento 

das formas e dos homens, relacionado ecleticamente com uma grande disponibilidade 

estética. Essa desterritorialização encontra-se na base da formação de uma cultura-

internacional-popular, cujo alicerce é o mercado consumidor. Ele questiona a nação 

como instância por excelência de articulação da identidade dos homens e fornece 

índices de que o mundo se encontra diante da formação de uma memória coletiva 

internacional-popular. O consumo, ao se mundializar, configura um tipo de relação 

indentitária específica. Enzensberger cita o exemplo de um executivo alemão que 

viajou à China para projetar uma grande instalação industrial. Lá, ele passa por uma 

experiência difícil: desconhece a língua chinesa, os costumes locais, ressente-se da 

falta de automóveis, partilha um modesto quarto de hotel com outro viajante qualquer. 

Voltando à Europa, faz uma conexão em Hong Kong, quando se sente aliviado, porque 

a paisagem que o cerca é sua velha conhecida. Daí, Ortiz (1994, p. 105) questiona 

“Mas por que um alemão ‘sente-se em casa’ em Hong Kong? O que lhe é tão familiar 

neste lugar longínquo?”. E responde que é a presença de uma cultura internacional-

popular. Os "free-shops" nos aeroportos, as cidades turísticas, os hotéis internacionais 

se constituem numa espécie de “não-lugares”, espaços anônimos serializados, com 

condições de acolher qualquer visitante, independente de sua idiossincrasia. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

No contexto atual, torna-se imprescindível que as mercadorias produzidas sejam 

consumidas em grande escala. O mercado substitui a tradição como instância para 

integração das pessoas e, nesse processo, a publicidade adquire grande importância, 

porque torna os objetos familiares. 

“Afirmar a existência de uma memória internacional-popular é 

reconhecer que no interior da sociedade de consumo são forjadas 

referências culturais mundializadas. Os personagens, imagens, 

situações, veiculadas pela publicidade, histórias em quadrinhos, 

televisão, cinema constituem-se em substratos desta memória. Nela se 

inscrevem as lembranças de todos“ (ORTIZ,1994, p. 126). 

 

Continuando esse raciocínio, ele acrescenta que a Euro Disney refere-se a um 

conjunto de citações das lembranças presentes na nossa memória internacional 

popular. Apesar de nos movimentarmos, percebemos que continuamos no mesmo 

lugar. Há uma confluência entre as problemáticas da mundialização, da pós-

modernidade e da tecnologia. 

 

A memória internacional popular não ficaria restrita ao fato de que cada imagem 

corresponderia uma empresa, cujo produto estaria à disposição no mercado: 
“Uma memória internacional-popular é muito mais que isso. Ela traduz o 

imaginário das sociedades globalizadas. Embora as imagens sejam muitas 

vezes produzidas por determinadas companhias (mas nem sempre, é o 

caso do cinema, televisão, vídeo), elas ultrapassam a intenção inicial do 

simples ato promocional. Quando Heinecken, Reebok e Coca-Cola falam 

do mundo, não se está apenas vendendo esses produtos. Eles denotam e 

conotam um movimento mais amplo no qual uma ética específica, valores, 

conceitos de espaço e de tempo são partilhados por um conjunto de 

pessoas imersas na modernidade-mundo. Nesse sentido, a mídia e as 

corporações (sobretudo transnacionais) têm um papel que supera a 

dimensão exclusivamente econômica. Elas se configuram em instâncias de 

socialização de uma determinada cultura, desempenhando as mesmas 

funções pedagógicas que a escola possuía no processo de construção 

nacional. A memória internacional-popular não pode prescindir de 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

instituições que a administrem. Mídia e empresas são agentes 

preferenciais na sua constituição; elas fornecem aos homens referências 

culturais para suas identidades. A solidariedade solitária do consumo pode 

assim integrar o imaginário coletivo mundial, ordenando os indivíduos e os 

modos de vida de acordo com uma nova pertinência social”  (ORTIZ,1994, 

p. 144 -145). 

 

Ele rejeita a noção de homogeneização presente nas discussões sobre a 

sociedade de massas e prefere a idéia de nivelamento cultural, que permite apreender 

o processo de convergência dos hábitos culturais, mas preservando as diferenças entre 

os diferentes níveis de vida. Nesse novo cenário, as culturas populares se desagregam 

com uma visível crise de legitimidade. Há uma reorganização da esfera cultural, 

sobretudo com a consolidação das indústrias culturais. As diversas manifestações de 

cultura popular: festas, artesanatos, são perpassadas pela totalidade das relações 

capitalistas, que as modifica. A mundialidade está dentro de nós, transpassando todos 

os espaços, embora de maneira desigual. 

 

Ortiz que, no início dos anos 80, trabalhava com a idéia de cultura popular atrelada 

à dimensão política, servindo-se, inclusive, de algumas categorias gramscianas, 

gradativamente, vai-se afastando dessa perspectiva em direção ao pós-modernismo. 

Lança a tese da “mundialização da cultura” que, segundo ele, permeia todo tipo de 

manifestação cultural. O processo de desterritorialização aumenta dia a dia, alimentado 

pela necessidade voraz do mercado consumidor. Aponta a formação de uma cultura 

internacional popular, onde são criadas referências culturais mundializadas. O estudo 

das culturas populares torna-se anacrônico, o pensamento gramsciano é deixado de 

lado, as classes sociais não são mais consideradas como um diferencial para se 

entender a cultura e a categoria central eleita passa a ser o "consumo". 

 

Pode-se dizer que a pós-modernidade vai abrir espaços para várias concepções 

de mundo, para a multiplicidade ideológica, inclusive, a coabitação de ideários políticos 

conflitantes. O trabalho, que em Marx era espaço de realização das potencialidades 

humanas, deixa de ser considerado uma categoria central e cede lugar para a lógica do 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

consumo. A dimensão global vai superando a nacional e, para que os homens se 

reconheçam no mundo, são forjadas outras referências culturais. 

 

Há uma rápida renovação paradigmática no meio acadêmico. E assim, Ortiz se 

utiliza do pensamento de Gramsci, Webber, o simbolismo de Clifford Geertz, os teóricos 

da indústria cultural, chegando à defesa pós-moderna da “mundialização da cultura” 

fruto da desterritorialização forçada pela necessidade de ampliar o mercado 

consumidor. Esse pensamento de Ortiz é semelhante ao de Canclini e ao da maioria 

dos pesquisadores, sobretudo do meio acadêmico, que se detinham na análise das 

culturas populares e atualmente optaram pela leitura pós-moderna da sociedade. 

Entretanto, a filósofa da Universidade de São Paulo, Marilena Chauí, continua fiel no 

seu posicionamento teórico marxista e oferece uma contribuição fundamental para o 

estudo das culturas populares, ao rejeitar a sua identificação com a cultura de massas e 

concebê-la de uma perspectiva bem dialética, como um misto de conformismo e 

resistência. 

 

 

1.3.2-Cultura popular: um misto de conformismo, inconformismo e 
resistência. 
 

Chauí, rejeita, com muita propriedade, a visão simplista que concebe a cultura 

popular como algo fechado, monolítico, com objetivo apenas de se contrapor à cultura 

hegemônica. Também rejeita a tentativa de identificar a cultura popular com a cultura 

de massa, por trazer no seu bojo a necessidade de ocultar as classes sociais, as 

contradições. Considerando o termo "massa", como oposto ao termo "popular", ela, 

seguindo a perspectiva gramsciana, entende que a cultura popular como cultura 

dominada é caracterizada pela ambigüidade, contraditoriedade, encontrando-se 

imbuída de elementos da cultura dominante.  

 

Chauí (1980, p. 43-46), faz questão de esclarecer que acha mais apropriado 

utilizar a expressão “cultura do povo”, em vez de “cultura popular” porque, segundo ela, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

a primeira expressão permite assinalar que ela não pertence simplesmente ao povo, 

mas que é produzida por ele. A “cultura popular” se trata de uma expressão que pode 

levar à suposição de que representações, atos presentes nas classes subalternas são 

“ipso facto” do povo. Uma visão romântica da cultura do povo leva a concebê-la como 

imediatamente libertadora sem se considerar o problema da alienação e da reprodução 

da ideologia dominante pelos dominados. Destaca que a expressão "cultura do povo" 

só poderia surgir com a percepção da existência da diferença, da oposição e da luta de 

classes, porque pressupõe uma cultura de elite e, portanto, maneiras diferentes de 

conceber e interpretar a relação com a natureza e com os homens. Outra vantagem 

dessa expressão para Chauí (op.cit.) é: 
“... permitir uma leitura da frase de Marx acerca das idéias dominantes, 

dando ênfase ao termo ‘dominantes’, isto é, ao fato de que se as idéias 

dominantes são as da classe que exerce a dominação, então seu 

contraditório certamente deve existir, ou seja, as idéias dos dominados, 

enquanto constituem determinações de uma cultura dominada. As 

idéias não são dominantes porque abarcam toda a sociedade, nem 

porque a sociedade toda nela se reconheça, mas porque são idéias dos 
que exercem a dominação. Sendo cultura do povo, então sinônimo de 

cultura dominada...”  (p. 44). 

 

Ela lembra que, antes o que não era considerado cultura erudita, isto é, o 

tradicional, o folclórico, o regional, era considerado cultura popular. Portanto as classes 

subalternas não são às autoras dessa expressão. Aponta diferenças entre a 

perspectiva romântica, a perspectiva ilustrada e a perspectiva marxista de cultura 

popular. A perspectiva romântica trabalha com a suposição da autonomia da cultura 

popular, com a idéia de que, além da cultura dominante, existiria uma outra cultura 

espontânea, pura, autêntica. A perspectiva ilustrada pensa a cultura popular como um 

resíduo morto, como o tradicional que será desfeito pela modernidade, porque o 

passado encontra-se repleto de violência, ignorância, irracionalidade. Ela observa que, 

no Brasil, as discussões sobre cultura popular oscilam entre a perspectiva romântica e a 

ilustrada. Há até casos onde é tentada uma conciliação entre essas duas perspectivas, 

quando as vanguardas políticas vão ao povo para educar sua sensibilidade "tosca" e as 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

vanguardas artísticas vão às elites para humanizá-las. Entretanto, para Chauí, tanto 

românticos como ilustrados pensam a cultura popular fechada em si mesma, como 

totalidade orgânica e perdem o essencial: as diferenças culturais postas pelo 

movimento social de uma sociedade de classes. E assim, a cultura popular é expressão 

dos dominados e constitui-se em formas nas quais estes aceitam, interiorizam, 

reproduzem, transformam, recusam e negam a cultura dominante. A sociedade é a 

mesma para todos, mas dotada de sentidos e finalidades diferentes para cada uma das 

classes sociais. Desta forma, a cultura popular não é uma outra cultura ao lado, ou no 

fundo da cultura dominante, mas algo que se encontra por dentro dessa mesma cultura, 

ainda que para resistir a ela. A cultura popular não é uma totalidade antagônica à 

totalidade dominante, mas se distingue desta por se constituir num conjunto disperso de 

práticas, representações e formas de consciência com lógica própria, possuindo o jogo 

interno do conformismo, do inconformismo e da resistência. As interações ambíguas, 

paradoxais, contraditórias presentes nas culturas populares, e que lhes dão uma 

aparência de incoerência são, na verdade, expressões de um processo de 

conhecimento, criação de uma cultura formada a partir de ambigüidades que não estão 

na consciência dessa população, mas estão presentes na realidade em que vivem. 

 

A necessidade, na atualidade, de procurar identificar a cultura de massas com a 

cultura popular é para Chauí fruto da necessidade de afastar, extinguir, o mais 

"perigoso" conceito do marxismo: a luta de classes. Os teóricos da democracia liberal, 

num posicionamento oposto aos da Escola de Frankfurt, evidenciam a "massa" para 

tentar encobrir as divisões sociais e reduzir as divergências de interesses entre grupos 

e indivíduos. Seguindo o caminho da "sociedade de massa", foi criada a "cultura de 

massa", um termo que os liberais utilizam para apresentarem os meios de comunicação 

de massa como promotores da "liberdade de pensamento" e da "transparência da 

informação". Não se pode identificar cultura popular com cultura de massa, sobretudo 

numa sociedade autoritária como a brasileira, em que os meios de comunicação de 

massa são uma concessão estatal a empresas privadas, ficando sob o controle 

ideológico e político do Estado e, freqüentemente, seu instrumento para fins de 

propaganda e doutrinação. A identificação da cultura popular com a cultura de massa 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

significa fazer da primeira uma realização dos dominantes. Tal postura prolifera nos 

meios acadêmicos. Os pós-modernistas não fazem mais referência à cultura popular, 

preferem estudar a cultura de massa por considerar que esta engloba também aquela. 
“... embora de difícil definição, a expressão “cultura popular” tem a 

vantagem de assinalar aquilo que a ideologia dominante tem por 

finalidade ocultar, isto é, a existência de divisões sociais, pois referir-se 

a uma prática cultural como popular significa admitir a existência de algo 

não-popular que permite distinguir as formas de manifestação cultural 

numa mesma sociedade. A noção de massa, ao contrário, tende a 

ocultar diferenças sociais, conflitos e contradições” (CHAUÍ, 1985, p. 

28). 

 

 Por isso é de interesse das sociedades capitalistas, sobretudo das autoritárias, 

tentarem absorver as culturas populares, controlá-las através de sua promoção. A 

interferência estatal não se detém apenas nas coletas e coleções dos produtos 

acabados e tradições, mas no processo de criação do popular. E Chauí lembra que o 

processo de controle e domesticação da cultura não se trata de algo novo no Brasil, 

esteve presente na ditadura getulista e na ditadura militar, com a incorporação do 

carnaval e futebol, dando-lhes cunho nacionalista para glorificação do Estado. Por 

outro lado, ela também critica a posição dos Centros Populares de Cultura (CPC), a 

chamada “Nova Vanguarda Popular”, pela visão populista da cultura, dividindo-a em: a) 

cultura alienada, a das classes dominantes; b) a cultura do povo, tosca, atrasada e 

desajeitada e c) a cultura popular revolucionária, produzida pela vanguarda (artistas e 

intelectuais que optaram por ser povo e se dedicarem a sua conscientização). Apesar 

de considerarem a cultura popular autêntica, ela é rotulada de primitiva, alienada, 

tosca, precisando de uma vanguarda esclarecida para analisar, refletir e reelaborar os 

materiais populares e desenvolverem conscientizada para o povo. Chauí considera 

uma postura autoritária a dos intelectuais que optaram por ser povo, só que mais povo 

que o próprio povo. 

 

 Diferente dos estudiosos da cultura de massa que proliferam na atualidade e 

rejeitam o emprego de qualquer categoria marxista, Chauí (1984) detecta a presença 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

da luta de classes na elaboração da política cultural e na indústria cultural (referente ao 

consumo de bens culturais, direcionadas pelo jogo do mercado). A luta de classes é 

algo concreto e não se resume ao enfrentamento violento entre as classes, mas está 

presente através de procedimentos institucionais, jurídicos, políticos, pedagógicos, 

policiais, psicológicos, etc. E a política cultural e a indústria cultural constituem 

instrumentos poderosos para a legitimação do Estado, disseminando, conservando, 

difundindo a ideologia dominante. Ainda dentro desse processo de luta de classes, ela 

apresenta contra a cultura popular o risco de manipulação e sua transformação em 

puro espetáculo. 

 

 Com o pensamento de Chauí encerra-se aqui esse aprofundamento teórico. É 

importante destacar que ela respeita a cultura popular e a concebe como expressão 

das classes dominadas, com lógica própria, mas que não se põe como antagônica à 

totalidade dominante. As culturas populares se caracterizam pela fragmentariedade, 

heterogeneidade e, aceitam, recusam, negam, interiorizam, reproduzem e transformam 

a cultura dominante. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

CAPÍTULO 2º: O CARNAVAL DE PERNAMBUCO ELEGE O CABOCLO 
DE LANÇA DO MARACATU RURAL COMO SEU SÍMBOLO. 

 
 
Pernambuco inegavelmente possui uma grande variedade de ritmos musicais: 

frevo, coco, ciranda, afoxê, samba e maracatu. O carnaval do Recife durante muito 

tempo ficou famoso pela presença do frevo, música ligeira, dançada com passos soltos 

e acrobáticos, com passistas conduzindo a sombrinha como símbolo. Entretanto, a 

partir de meados da década de 90, o maracatu rural vem progressivamente sendo 

reconhecido como símbolo de pernambucanidade. Durante o carnaval e até mesmo em 

outros períodos do ano, verifica-se a presença de caboclos de lança, sua principal 

figura, em out-doors, propagandas de lojas, shoppings centers, bailes carnavalescos e 

na mídia. 

 

Os maracatus rurais, cuja análise será aprofundada posteriormente, não 

possuem a menor ligação com os maracatus nação que remontam as antigas 

coroações de escravos (Reis do Congo), nas Igrejas de Nossa Senhora do Rosário. Os 

maracatus rurais, também denominados de maracatus de baque solto, maracatus de 

orquestra, maracatus de trombone, maracatus ligeiro, maracatus de caboclo e 

maracatus de baque singelo, surgiram no início do séc. XX na Zona da Mata de 

Pernambuco, formados por trabalhadores da cana de açúcar. Foi constatado que 

alguns poucos maracatus rurais surgidos posteriormente na Região Metropolitana do 

Recife (RMR), ou no agreste do Estado foram criados por pessoas oriundas daquela 

região. Os maracatus rurais se apresentam no carnaval com as seguintes figuras: 

mestre (tirador de loas ou cantador), Mateus, Catirina, burra Calú, baianas, índios, rei e 

rainha (esses dois últimos personagens foram incorporados por imposição da 

Federação Carnavalesca de Pernambuco), dentre outras, entretanto a figura que mais 

se destaca é a do caboclo de lança. Este possui uma grande gola confeccionada com 

vidrilhos, canutilhos, lantejoulas, uma vasta cabeleira parecendo uma juba de leão, e 

porta uma enorme lança de cerca de dois metros que lhes dá um ar agressivo, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

guerreiro. As evoluções e coreografias realizadas por eles remetem a uma situação de 

guerra, enfrentamento e luta. 

 

O maracatu rural já foi pesquisado por estudiosos que privilegiaram 

diferentes abordagens:  Bastide (1959) fez sua ligação com o 

xangô; Guerra- Peixe (1980) se deteve no aspecto etnográfico e 

musical, Real (1990) levou em consideração vários aspectos, como 

a origem, a estética, a música, a dança e a religião, assim como 

Silva (1993),  Benjamim (1982) e Bonald Neto (1991). Os estudos 

etnográficos levam a se concentrar nos traços tradicionais de 

pequenas comunidades e a superestimar sua lógica interna. Eles se 

detêm tanto no que diferencia um grupo do outro que, esquece o 

processo de vinculação com o sistema capitalista. Aliás, desde o 

século XIX até a atualidade, a perspectiva positivista e 

fenomenológica domina a maioria das instituições especializadas e 

a produção bibliográfica sobre cultura popular. 

 

  Em conformidade com o referencial teórico escolhido, acredita-se que, para se 

aprofundar na análise das manifestações de cultura popular, faz-se necessário 

desvendar a contraditória e conflituosa realidade em que vivem as classes subalternas. 

Os conflitos de classe emanam das contradições sociais. As classes subalternas não 

são passivas, elas criam canais de participação, condições para expressarem suas 

necessidades e visões de mundo. E, dentre as diversas estratégias e ações, surge o 

maracatu rural. A sua análise proporcionará uma maior elucidação acerca do confronto 

de forças dentro do processo hegemônico.  

 

No capítulo anterior, foi realizado um aprofundamento teórico no debate atual 

sobre cultura popular, com o privilegiamento da perspectiva marxista-gramsciana que 

oferecerá o suporte para a compreensão do objeto da pesquisa: as classes subalternas 

se manifestando, colocando sua visão de mundo, reagindo, lutando e sendo 

passivizada através da cultura popular. Neste capítulo, o objetivo é registrar como o 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

maracatu rural, manifestação cultural do trabalhador da cana de açúcar da Zona da 

Mata, passou de algo desconhecido, selvagem, primitivo, assustador, misterioso, para 

símbolo do carnaval de Pernambuco e de pernambucanidade, em menos de duas 

décadas. Aliás, esse processo de apropriação e cooptação verificado nas diversas 

manifestações de cultura popular, fica mais bem evidenciado no carnaval. Este vai 

deixando de ser uma manifestação bem espontânea, para ser espetáculo para turista 

ver. 

 

Não é objetivo dessa pesquisa realizar um aprofundamento no rico debate sobre 

o carnaval, já elaborado por pesquisadores nacionais e internacionais. Busca-se, no 

entanto, situá-lo aqui dentro da perspectiva gramsciana como uma manifestação de 

cultura popular, como uma festa que teve suas origens com as classes trabalhadoras e 

que, por isso mesmo encontra-se eivada de sentido para as mesmas e portadora de 

sua conflitiva e ambivalente concepção de mundo. Nesta perspectiva, o carnaval 

possui, portanto, uma essência nitidamente classista e sua natureza profunda reflete a 

luta de classes. A idéia de considerar o carnaval uma festa onde predomina a igualdade 

social, a confraternização, a democracia e integração social é de certa forma superficial, 

incompleta e  errônea.  O carnaval historicamente sempre foi considerado a maior 

manifestação de cultura popular,  momento em que as classes subalternas se 

aproveitavam para tentar subverter a ordem, por isso sempre foi uma festa temida, 

reprimida, cooptada, enfim extremamente conflituosa e ambivalente. Portanto a visão 

de que o carnaval promove a integração social, apontada por teóricos funcionalistas 

que buscam a obtenção da harmonia social  é contestada neste trabalho.  Foi 

constatado nesta pesquisa que não existe absolutamente nada de harmonioso no 

carnaval. Ele não se encontra nem por fora, nem por cima dos conflitos de classe, o 

carnaval como toda manifestação de cultura popular encontra-se no seio dos conflitos 

de classe e, como tal, é uma manifestação atravessada, limitada e orientada por tais 

conflitos. Deter-se um pouco sobre o carnaval nesta pesquisa é importante para 

consolidar melhor a defesa da tese proposta, considerando ser a maior festa de cultura 

popular, originada pelas classes subalternas e possuir caráter extremamente 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

conflituoso. Além disso, o carnaval sempre foi o momento escolhido pelos trabalhadores 

da cana para se manifestarem, para saírem no maracatu rural. 

 

A adoção da concepção acima do carnaval não impede, no entanto de deixar 

registrado aqui, de forma sucinta, algumas considerações de estudiosos sobre o 

assunto. Freire (1981) concebe o carnaval no Brasil como um momento de 

confraternização social, ocorrendo um esmaecimento ou extinção das diferenças entre 

classes e raças. DaMatta (1997) descartando a perspectiva classista para entender o 

carnaval, utiliza-se do pensamento de Clifford Geertz, Lévi-Strauss, Radcliffe-Brown e 

baseia-se sobretudo no conceito de "estrutura" e "communitas" de Victor Turner. Com 

um viés bem antropológico, ele concebe o carnaval como um ritual de passagem, de 

inversão, algo que realiza a ruptura do continum da vida social diária. As manifestações 

de "communitas" se caracterizam por um caráter anárquico, explosivo, perigoso que 

poderia em longo prazo ameaçar a estrutura social, havendo, portanto, necessidade de 

serem controlados e estabelecidos os limites pela "estrutura". Ocorre uma alternância 

dos termos cotidiano / extraordinário, troca-se a noite pelo dia e troca-se de sexo. Trata-

se assim de uma válvula de escape, deixa-se de lado a sociedade hierarquizada e 

repressiva e vive-se com mais liberdade e individualidade. O carnaval, nessa 

interpretação, é reduzido a um ritual, onde ocorre a transformação da sociedade 

coercitiva em sociedade caótica.  

 

Ortiz (1980), sem discordar totalmente da visão de DaMata sobre o mecanismo 

da inversão, centraliza sua observação numa visão interna do carnaval. Através da 

utilização da categoria durkheimiana do "controle social", ele se apóia no conceito de 

“sagrado”, para analisar o carnaval. Ele se refere à efervescência religiosa e se opõe ao  

"profano", referente à monotonia da vida cotidiana. Durkheim e Mauss apontam que a 

gênese do pensamento religioso se encontra na efervescência dos sentimentos 

humanos. A partir dessa concepção, Ortiz considera o carnaval como festa sagrada, 

porque os sentimentos se manifestam de maneira espontânea e em profusão. A festa 

não se caracteriza pela homogeneidade, mas por uma série de tempos "quentes" e 

"frios", de espaços "parados" e "efervescentes", que se inserem dentro da aparente 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

desordem. O carnaval possui uma dimensão extraordinária, de outro mundo, de outro 

espaço, mas, além de dimensão sagrada, ela é também política. Junto com o 

extraordinário, coexiste o banal que se encontra presente nos aparelhos de repressão, 

trabalhos ocasionais, atividades incessantes das indústrias culturais, agências de 

turismo e tantas outras. A partir daí, ocorre uma acentuação das atividades cotidianas, 

resultantes da ordem capitalista que cria novas situações de mercado para obtenção de 

mais lucro. Assim, "o campo do carnaval não existe independente do campo da ordem 

cotidiana, ele subsiste dentro dela e é penetrado por ela" (ORTIZ, 1980, p. 32). Os 

festejos carnavalescos se dão dentro da ordem existente, penetrando no seu interior 

para estruturá-lo a partir de dentro. O carnaval é uma festa que emerge no seio da 

sociedade de classes e a indústria cultural age no interior do espaço carnavalesco. 

Ortiz está preocupado em situar o carnaval brasileiro dentro do processo de dominação 

capitalista. Há para ele um claro limite nesse processo de "inversão". 
 "Já no carnaval o processo de inversão está confinado a 

determinados limites e, o que é mais importante, é administrado 
pelas próprias autoridades políticas. Em momento nenhum a ordem 
do quotidiano deixa de existir. Pode-se argumentar ainda que as 
inversões são segmentadas e estratificadas. Não é por acaso que se 
exagera a ritualização da inversão sexual, mas são reduzidas as 
inversões de caráter propriamente políticas. A própria divisão da folia 
em classes contribui para isso; o palhaço-operário nunca injuria o 
senhor-burguês, pois existem mecanismos que criteriosamente 
eliminam os contatos entre eles. Resta-lhe somente a ironia, mas 
não uma contestação realmente ritual. Por outro lado, a sociedade 
fornece agências especializadas para a mediação dos conflitos, o 
que tende a concentrá-los nas áreas jurídicas ou sindicais, seja fora 
do espaço carnavalesco. Nas sociedades primitivas, a ordem está 
ainda miticamente fundamentada, ela é perpetuada pelos 
mecanismos de inversão. Após a ritualização dos conflitos, a 
sociedade sai fortalecida. Contesta-se a posição do rei, nunca a 
autoridade real, os gestos não são revolucionários, mas 
simplesmente rebeldes. A situação muda radicalmente nas 
sociedades modernas onde os antagonismos são abertos e 
ameaçadores. Pode-se dizer que o carnaval seria um momento de 
alienação dos conflitos políticos, mas trata-se evidentemente de um 
processo de "défoulement" e não de rebelião" (ORTIZ, 1980, p. 41-
42).  

 Queiroz (1999) observa que a interpretação do carnaval na área das Ciências 

Sociais encontra-se muito influenciada pelo pensamento de Durkheim, que o considera 

como forma simples da vida religiosa de povos considerados "não civilizados". Com 

intuito de compreender a essência do carnaval, ela pesquisa a sua história: o 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

comportamento do carnaval português através do tempo, as escolas de samba e as 

extravagâncias e desregramentos dos grandes bailes carnavalescos. Ela defende a 

tese da inexistência de oposição e incompatibilidade entre o cotidiano e o carnaval. A 

festa, nascendo em determinada sociedade, não entra em contradição com ela, porque 

ambas pertencem à mesma ordem das coisas, que é a ordem do "vivido". A 

contradição é encontrada entre a sociedade (incluindo o carnaval que lhe pertence) e o 

mito. Este denuncia as sociedades como fontes insuportáveis de coerção e apresenta o 

carnaval como a forma válida para abolir as regras, destruir a ordem. Entretanto, o mito 

só pode realizar seus objetivos através do ritual que, por sua vez possui um conjunto 

de regras e lógicas que seguem as diretrizes da sociedade a qual pertence. Desta 

forma, cada sociedade, cada grupo tem uma ligação íntima com seus mitos que podem 

reforçar a estrutura social existente ou se opor a ela. O sentido será definido pela 

análise da configuração social. No caso da sociedade ocidental, Queiroz aponta que 

esta apóia as aspirações de uma sociedade desregrada. O carnaval popular segue o 

ritual das aspirações dos estratos inferiores que, por ocasião da festa, acreditam 

encontrar-se numa situação de dominação. Na sua visão, a sociedade brasileira tem 

gosto pelo teatro, espetáculo, luxo, magnificência e, por isso, o seu carnaval voltou-se 

para a exuberância nas manifestações, a grandiosidade, os predicados do estilo 

barroco.  
 "No período colonial, os divertimentos tinham sempre lugar nas 

praças e ruas. Alguns provinham de Portugal, como a cavalhada, 
desafio entre dois grupos de cavaleiros representando cristãos e 
mouros, ainda hoje realizados com pompa em certas localidades do 
país; o bumba-meu-boi, farsa ibérica contando a morte de um boi e 
sua ressurreição por um mandingueiro local; as pastorinhas, disputa 
cantada entre grupos femininos rivais trajados com esmero. Estes 
espetáculos vieram juntar-se às festas aborígines, cujos executantes 
eram profusamente decorados de belas plumas. Com a chegada dos 
escravos africanos, novos espetáculos aumentaram a coleção de 
folguedos já existentes: a congada, representando a coroação de 
grande reis negros; as embaixadas, lembrando suntuosas comitivas 
enviadas por soberanos da África negra ao Brasil para reforçar suas 
relações com autoridades locais (a primeira datando da metade do 
século XVII, a última tendo sido enviada em 1824). Além dos 
espetáculos leigos, grandes procissões religiosas também percorriam 
as ruas, verdadeiras representações teatrais, e eram muito 
apreciadas por toda a população. A independência do Brasil, 
trazendo o desenvolvimento de algumas cidades e seu 
emburguesamento, a proliferação de teatros (que já existiam, porém 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

em pequeno número) mostrou a que ponto a população se deleitava 
com esse tipo de divertimento; do circo e das peças cômicas ao 
drama, do teatro de variedades à opera, os espetáculos atraíram 
uma quantidade cada vez maior de espectadores" (QUEIROZ, op. 
cit., p. 322). 

 
 Na perspectiva acima, o mito do carnaval brasileiro busca apresentar como 

realidade àquilo que é ilusão. Entretanto, o símbolo é algo muito complexo e de 

significado profundo, porque reúne mito e realidade. Ela conclui que são grandes as 

contradições existentes entre a realidade da festa e sua definição. 

 

  

2.1- As origens do carnaval: o conflituoso mundo das classes subalternas e 
a busca de mudança social. 
 

 Sobre as origens do carnaval, as versões não são claras nem unânimes. Aponta-

se que, provavelmente, possua suas raízes em festividades primitivas de caráter 

religioso em que, com muita alegria e liberalidade, homens e mulheres pintavam o rosto 

e corpo e, dançando, comemoravam o ressurgimento da primavera. O certo é que, 

desde os primórdios da história da humanidade ocorriam festas onde se interrompiam a 

dureza e monotonia do trabalho e se estabeleciam intervalos de alegria, liberdade e 

descanso, acompanhados muitas vezes de orgias. Constituíam-se momentos de 

ruptura com o cotidiano, de desligamento com a dura realidade de esforço e trabalho 

incansável. Essa ruptura era geralmente acompanhada por uma inversão dos hábitos 

diários, em que as pessoas geralmente descumpriam as normas estabelecidas e 

cometiam excessos de todas as naturezas. Obviamente, isso fazia sentido, sobretudo 

para as classes subalternas, sujeitas às severas regras do dia a dia, à falta de liberdade 

e ao escasso lazer. Esse curto período se caracterizava por refeições fartas, muitas 

danças, utilização de máscaras em desfiles e desobediência às regras sociais. 

 

Muitos estudiosos remontam ao Antigo Egito, há cerca de pelo menos seis mil 

anos atrás, as primeiras celebrações carnavalescas. Em homenagem à deusa Ísis e ao 

touro Ápis, realizavam-se festas às margens do Rio Nilo, com o objetivo de comemorar 

a fertilidade e colheita das primeiras lavouras. No mundo grego, as celebrações ao 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

deus Dionisus (que correspondia ao deus Baco dos romanos), eram promovidas muitas 

danças, com atividade sexual intensa e alto consumo de bebidas.Quanto aos povos 

romanos, destacam-se as bacanais (homenageando o deus Baco), as lupercais (em 

honra ao deus Pã) e as célebres saturnais. Estas eram comemoradas com muita 

euforia, festejando o deus Saturno, responsável pela transmissão da arte da agricultura. 

O mito do deus Saturno conta que este, destronado pelo seu filho Júpiter e rebaixado à 

condição de mortal, refugiou-se na região do Lácio, na Itália, onde estabeleceu a paz. 

Reuniu os habitantes que ali residiam e possuíam fama de violentos, lhes deu normas 

que garantiram a boa convivência entre eles. O seu reinado se caracterizou pela 

harmonia, pela concretização da Idade de Ouro onde existia a igualdade de condições 

para todos. Nenhum homem podia fazer de outrem seu escravo, não era permitido a 

propriedade privada, tudo era bem comum, porque todos possuíam a mesma herança. 

E, justamente por causa deste mito, é que, durante as comemorações das saturnais, as 

distinções de classes sociais pareciam desaparecer. Tudo era permitido, com escravos 

sendo alforriados, criticando os seus senhores, se divertindo e ocupando os lugares de 

seus patrões que os serviam à mesa. Também não funcionavam os tribunais, nem as 

escolas, nem era permitido haver julgamentos e execuções dos condenados. As 

pessoas que pertenciam às classes sociais dominantes se retiravam para o campo, 

para não se envolverem nessas festas, o que dava maior liberdade para a celebração 

da alegria e liberdade. Havia desfiles comandados pelo Rei Saturnalício, escolhido 

anualmente, semelhante, na atualidade ao Rei Momo. O deus Saturno dos romanos foi 

sincretizado com o deus Crono dos gregos, que também estava relacionado a uma 

antiga sociedade feliz, cujas festas em sua homenagem buscavam o resgate da 

liberdade, da abundância, da igualdade. Esse mito da “Idade de Ouro” relacionado ao 

deus Saturno / Crono representando o ideal maior da humanidade socialmente 

igualitária é esclarecido abaixo: 
"Antecipava-se a grande utopia política da humanidade: o encontro, 
pelo caminho da festa e do inconsciente coletivo, com o mito da 
Idade de Ouro e do paraíso perdido. Segundo esse mito, 
originalmente não havia classes, nem leis, nem prisões; todos viviam 
em plena liberdade, em justiça, paz, superabundância e alegria como 
irmãos e irmãs em casa. Essa memória bem-aventurada nunca foi 
perdida na consciência da humanidade, até os dias de hoje - seja 
projetada no passado, a ser resgatada, seja no futuro, a ser 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

construída. Essa utopia mobiliza movimentos, cria ideologias e 
alimenta o imaginário dos seres humanos que não se cansam de 
sonhar com um futuro reconciliado e integrado da sociedade 
humana. Uma sociedade e os cidadãos não podem viver sem uma 
utopia. Caso contrário, se fazem vítimas de portadores mesquinhos 
de poder que dele fazem uso em benefício próprio, sem perspectivas 
de bem-estar para todos. O deus Saturno incorporava todos esses 
valores. E eram celebrados numa festa que rememorava a Idade de 
Ouro. Os carnavais modernos, especialmente no Brasil, guardam 
ainda essa memória antiga" ( BOFF, 2002, p. 65-66). 
 

 Considerando os dados históricos apresentados, pode-se afirmar que o carnaval 

originou-se dessas antigas festas pagãs, criadas pelas classes trabalhadoras que 

sempre viveram em clima de opressão e exploração. Pode-se também concluir que as 

classes dominantes toleravam essas manifestações com um duplo objetivo: de tentar 

promover uma distensão social, permitindo a realização de sátiras e críticas aos 

governantes durante os festejos e, no caso específico dos romanos, buscavam, 

sobretudo, exorcizar os males do inverno e garantir a fertilidade, agradando e 

realizando rituais ao deus da agricultura e sementeiras, o deus Saturno, que estava 

associado à paz, à justiça social, à liberdade e à opulência. Para a realização de tais 

festividades, os povos antigos da Europa fixaram um período, a partir do primeiro 

domingo depois da primeira lua cheia que seguisse o equinócio da primavera. 

 Com o progressivo fortalecimento da Igreja Católica no antigo Império Romano e 

depois na Europa Medieval, foram disseminados os valores fundamentados na culpa, 

pecado, castigo e abstinência. Surgem as veementes condenações às festas 

homenageando o deus Saturno, Pã e Baco. Entretanto o Catolicismo não conseguiu 

impedir tais festividades e se utilizou de uma postura muita conhecida na sua história: 

tolerou-as, mas colocou-as sobre o seu controle, fixando a época de realização e 

atrelando-as ao período da Quaresma (época de abstinência, purificação do corpo e da 

alma). Provavelmente, é a partir daí que, surge etimologicamente a palavra "carnaval" 

que segundo alguns deriva da expressão "carne vale" (adeus carne!) ou de "carne 

levamen" (supressão da carne), em razão deste período anteceder quarenta dias à 

Quaresma. Após serem cometidos todos os tipos de excessos, inclusive alimentares e 

sexuais, era chegada a época de privação. Mas essa origem etimológica não se 

constitui unanimidade. Outros estudiosos apontam que a palavra “carnaval”, deriva da 

expressão "carrus navalis", anterior ao cristianismo e que significava "carro naval", 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

referindo-se aos carros alegóricos em formato de barco, existentes tanto na Grécia 

Antiga quanto em Roma e que serviam de divertimento no período em que se iniciava a 

primavera. 

 
 A realização do carnaval passa a anteceder ao período da quaresma. Isto é, no 

carnaval era permitida a abundância da carne, do sexo e do vinho e por isso era 

representado por um jovem alegre, gordo e sensual; entretanto o período posterior, a 

quaresma, era um tempo de abstinência, privações, jejuns, penitências, proibição de 

alguns alimentos. Desta forma a Igreja Católica introjetava na mente das pessoas a 

necessidade de se penitenciar após a celebração da festa pagã. A essência da 

quaresma é assim apresentada: 
"...enterrar sua vida de pagão, entregar-se a um último 
desregramento paganizante, antes de penetrar nos tempos da 
ascese quadragesimal do catecúmeno, o qual conhecerá enfim, na 
Páscoa, seu renascimento batismal e espiritual. Em suma, os fatos e 
às pregações da quaresma, funcionam como prelúdio lógico, como 
antítese prévia" (LADURIE, 2002, p. 323). 
 

 A Igreja Católica conseguiu controlar, redirecionar, mas não acabar com essas 

festividades. No século XV, o Papa Paulo II, considerado muito tolerante, permitiu que 

ocorressem comemorações na Via Lactea, rua próxima ao seu Palácio residencial. A 

história registra também que ele introduziu na época os Bailes de Máscaras, obtendo 

grande aceitação nos séculos XV e XVI e popularizado graças, sobretudo a "Commedia 

dell' arte" (companhia de artistas que se instalaram na França entre os séculos XVI e 

XVIII e se utilizavam de uma forma teatral original com tipos regionais e textos 

improvisados). É a partir daí que se tornam conhecidas as figuras da Colombina, do 

Arlequim e do Pierrô. Entretanto, é importante destacar que a utilização de máscaras 

tão veiculadas neste período tinha na verdade sua origem nos antigos cultos pagãos 

aos mortos. Nessas ocasiões, os homens tentando amainar os maus espíritos, 

procuravam antropomorfizá-los e aqueles que os representavam nos rituais eram 

vestidos de branco e tinham o rosto coberto com máscaras. 

 

 Ladurie (2002) oferece uma excelente contribuição para o entendimento da 

íntima relação do carnaval com a luta de classes, no início da Idade Moderna. Ele 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

realiza uma minuciosa reconstituição do violento carnaval ocorrido nos anos 1579 e 

1580 na cidade francesa de Romans, quando aconteceram sérios massacres. Toda 

essa violência era fruto de insatisfações políticas, como a extorsiva cobrança de 

impostos e a violência da nobreza em cima dos camponeses e artesãos. Em Romans, 

cidade pequena com cerca de sete mil habitantes, existia uma acirrada luta de classes. 

De um lado, tinha antigos nobres, fidalgos e famílias que detinham bens fundiários e 

possuíam uma isenção fiscal juntamente com os clérigos. No meio rural, os 

camponeses combatiam os nobres senhores. Na cidade, os rebeldes artesãos e 

agricultores intramuros opunham-se à burguesia local, que se une com a nobreza rural. 

 

O principal ramo do artesanato romanês era o têxtil, quando se cardavam lãs, 

também trabalhavam o metal, couro e plantavam. Outra grande parte da população 

realizava atividades agrícolas, trabalhando em terras dos ricos ou em seus próprios 

pedaços de terra. Estes grupos camponeses se utilizaram de armas contra o privilégio 

nobiliário em matéria de impostos. Na cidade, a burguesia lutava contra as duas ordens 

privilegiadas. Os artesãos e os mais pobres, apoiados pelos açougueiros e padeiros, 

quebraram lanças contra os burgueses ricos. Em meio a todo esse conflito classista, 

ainda existiam as intrigas de católicos e protestantes. 

 

A arrecadação de impostos esmagava o povo. Os conflitos de classes se 

exacerbam com o aspecto fiscal. As pessoas se exasperam por ter que pagar tanto ao 

tesouro real ou provincial e começam febrilmente a criticar as isenções existentes e as 

injustiças que enriquecem os favorecidos. Os artesãos formam agrupamentos ou 

"sindicatos" momentâneos e, contratam advogados corajosos para defenderem suas 

causas. O campesinato encontrava-se muito atuante, apesar da contra-ofensiva 

urbana. 

"Assim se desenham, através do problema do imposto, as 
contradições particulares dessa época: contraste entre, de um lado, o 
mundo camponês de economia familiar em que grassam certas 
tendências à pauperização, em conseqüência do crescimento 
demográfico que é, ele próprio, gerador de retalhamento fundiário e 
de empobrecimento salarial; e, de outro lado, o mundo de notáveis 
citadinos, que se fazem os promotores, no campo, de um capitalismo 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

à sua maneira; pilham, adquirem e reagrupam as terras. A injustiça 
fiscal desempenha o papel de catalisador" (LADURIE, op. cit., p. 59). 

 
 No carnaval de 1579, a situação ainda era apenas semi-insurrecional, as 

contestações ainda não eram sangrentas. Os camponeses realizam, à noite, 

assembléias nas ruas e encruzilhadas, com espadas desembainhadas sob suas capas. 

Padeiros e açougueiros promoviam greves. O carnaval daquele ano foi realizado num 

clima de pesada tensão, agitação e de contestação. No carnaval do ano posterior, 

1580, os tambores, que de hábito faziam parte da festa, estavam presentes quando 

bandos de camponeses incendeiam o Castelo de Crussol. Naquele carnaval, houve 

uma participação intensa dos pobres e artesãos. No desfile dos fabricantes de tecidos, 

estes dançavam ao som de tambores suíços com sininhos nos pés, espadas e 

vassouras à mão. O alvoroço desses tambores que acompanham os sinos e as 

espadas tem, para Ladurie, um forte sentido político, evoca, segundo ele, a democracia 

viril à maneira suíça, que os revoltosos são acusados de quererem introduzir na região. 

A tamborilada, os "tambores da aflição" saúdam com fragor uma ruptura no tempo. As 

vassouras significam que é preciso expulsar as pessoas de "bem", os malhos, espancá-

las e o pano mortuário, enterrá-las. Estes são símbolos que os camponeses da época 

se utilizavam em várias ocasiões para demonstrar descontentamento. 

 

 Em 1580 há dois carnavais em Romans, o dos plebeus e o dos notáveis, e a 

forte tensão desencadeará o pesadelo de mortos e feridos. O combate tem várias 

versões, mas o certo é que os integrantes das classes dominantes foram atacados na 

hora em que a cidade cantava e dançava. No salão de baile, as mulheres foram 

tomadas de pânico em virtude do comportamento brutal dos jovens plebeus que se 

voltavam contra as filhas dos ricos. Paumier, líder popular, é assassinado por um golpe 

de chuço. Ocorre uma sublevação nas aldeias de Romans. As classes dominantes 

reprimem, enforcam, açoitam, esquartejam, torturam, confiscam e promovem o 

massacre de dezenas de camponeses. Essa repressão é intensificada a partir de 

março, quando começam os trabalhos de investigação, julgamento, tortura e 

estrangulamento. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 O carnaval de Romans de 1580 trata-se de uma verdadeira luta de classes onde 

se opunham grupos artesanais, camponeses e populares, à burguesia e nobres. 

"O episódio romanês de 1579-80 representa um modelo quase puro 
de luta de classes; poderíamos encontrar-lhe outros exemplos, um 
pouco menos claros algumas vezes, entre as diversas sublevações 
urbanas que foram registradas, de 1570 a 1720, em zona provençal, 
franco-provençal, aquitana, etc. Reunido em suas confrarias, o 
artesanato médio entra em luta contra a elite, a dos ricos 
comerciantes e negociantes, dos grande juristas e dos proprietários 
fundiários que residem na cidade. No caso de Romans e de algumas 
outras cidades (Arles, Aix etc.), os camponeses-citadinos, que 
habitam intra muros e saem todos os dias para os campos pelas 
portas das muralhas, colaboram nos movimentos de multidões, entre 
as quais formam massa. O que ocorre, enfim, com os elementos 
marginais (errantes, mendigos...) ou Lumpenproletariat ? Em 
Romans, eles existem e representam alguns por cento da população. 
Mas, diferentemente do que ocorre em outras cidades e outras 
rebeliões, quase não figuram na ação popular"  (LADURIE, op. cit., p. 
306). 

 

 Ladurie também faz uma análise sobre a natureza do carnaval e assinala que 

este se aproxima do folclore rústico, pagão, pré-cristão: as saturnais, as mascaradas 

animais, as fustigações das lupercais, a cavalgada de asno, etc. Mas, além desse lado 

pagão-cristão, ele aponta àquele relativo às estações climáticas; o fim do inverno, daí o 

personagem do Urso da Candelária. Sob esse disfarce, Paumier, líder popular de 

Romans, ocupou por um momento a cadeira consular na Prefeitura. O Urso anuncia o 

fim da época fria. Quando Paumier, fantasiado, tenta tomar o poder local, ele vai da 

previsão sazonal à provocação contestadora: "Guérin, que o detesta, não o toma por 

um urso de pelúcia. Paumier, sob a pele felpuda do plantígrado, é um animal político". 

 

 Ladurie (2000) considera que, inevitavelmente, o carnaval evidencia conflitos 

sociais, criando uma linguagem de enfrentamento que nada tem de harmônico. 
"A história helvécia, por exemplo, é marcada por carnavais políticos 
ou político-religiosos: eles atacam os ricos no século XIV, o papa no 
começo da Reforma, Napoleão III no século XIX etc. No norte e no 
sul da França, o testamento e o julgamento do boneco de carnaval, 
com seus nomes diversos, é a oportunidade para uma exposição de 
todas as infidelidades amorosas, usuras e outras coisas do ano. Os 
carnavais de Bordéus, na metade do século XVII, acertam os 
ponteiros com a poderosa revolta da Ormée, essa sans-culotteria 
avant la lettre; eles são a ocasião de um festival de desfiles farsescos 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

anti-Mazarino: mas a Farsa da Fronda, nessa ambiência bordelesa 
em que o riso é a expressão mais eficaz da seriedade, representa a 
exigência absoluta (não realizada, aliás) da condenação à morte do 
ministro Mazarino, cujo boneco é decapitado. E o que dizer também 
da longa saturnal de inverno dos carnavais provençais, 
contestadores da anterior ordem monárquica, durante a Revolução 
Francesa? Do século XVI ao século XX, o carnaval languedoquiano 
(Montpellier, Limoux) zombou sucessivamente, como o de Roma, na 
perfeita catolicidade da época, dos infelizes judeus ou marranos do 
lugar e de todos os vícios mais ou menos ocultos dos indivíduos da 
comunidade" (p. 328). 

 

 Em Romans, o carnaval é de natureza pluralista, conflituosa, dinâmica. No 

carnaval de 1579, os camponeses prosseguem em sua própria luta contra os nobres e 

senhores. No carnaval de 1580 passa-se à etapa da luta armada de plebeus e 

camponeses contra as elites. Esse carnaval proporcionou uma formidável tomada de 

consciência camponesa e antinobiliária, voltada contra os privilégios de isenção fiscal. 

Para Ladurie (op. cit.) tal tomada de consciência perdurou por várias gerações no 

campo. 
"... o carnaval de Romans ilumina, reflete as culturas e os conflitos de 
uma época: entre eles figuram as lutas estritamente urbanas, que 
põem em movimento, sobre problemas municipais, artesanato e a 
panificação contra o patriciado; as tradicionais agitações 
camponesas voltadas contra uma senhoria que se torna 
conquistadora, capitalista; as violentas reações de rejeição contra o 
Estado e contra o fisco, ambos reveladores das contradições sociais; 
..." (p. 385) 

 
Semelhante a Ladurie, Burke (1999) estudou a cultura popular européia na Idade 

Moderna, entretanto este trata nas suas pesquisas de um período mais extenso que vai  

de 1500 a 1800. Ele constata que, na Europa até por volta do ano 1500 a elite 

participava das culturas do povo e, a partir do final do século XVIII, esta já tinha se 

retirado. Ele cunha a expressão "bicultural" para apresentar a familiaridade que a elite 

tinha com as canções e contos populares que aprendera na infância, mas também 

participava de uma cultura "alta" ensinada nas escolas, universidades, cortes, etc, às 

quais as pessoas comuns não tinham acesso. 

 

Para Burke, discutir festas é discutir ritual. O carnaval, assim como a vida 

cotidiana no início da Europa Moderna, possuía muitos rituais religiosos e seculares. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Essas festas aconteciam ao ar livre com muitas encenações e interpretações de papéis, 

consumo maciço de carnes e bebidas, muitas danças e músicas. Além de máscaras, as 

fantasias mais populares eram de padre, diabo, bobo, animais selvagens. Os pobres se 

vestiam de forma espalhafatosa, trocavam insultos e cantavam versos satíricos. Havia 

desfiles de carros alegóricos com pessoas fantasiadas de gigantes, deuses, diabos. 

Ocorriam disputas no ringue, corridas de cavalo e corridas a pé, partidas de futebol, 

casamentos simulados. 

 

 Nesse período, era também realizada uma crítica à Igreja Católica, através de 

peças, representações contra a "Quaresma", que assumia a forma de uma velhinha 

magra, vestida de preto, enfeitada de peixe. Esta realizava disputas e troca de 

acusações com o "Carnaval", homem gordo, pançudo, corado, jovial, muitas vezes 

enfeitado com comidas (salsichas, aves, coelhos), sentado num barril. 

 

 Os temas principais no carnaval eram: comida, sexo e violência. Havia um 

consumo maciço de carne de porco, boi. A figura do "carnaval" pendurava frangos e 

coelhos nos seus trajes. A atividade sexual era particularmente intensa. Além da 

comida e do sexo, o carnaval era também uma festa de violência, destruição, 

profanação, agressão verbal às autoridades, denúncias, trocas de insultos, 

assassinatos e brigas. E seguindo o pensamento de Claude-Lévi-Strauss, ele assinala 

ser o carnaval uma representação do "mundo virado de cabeça para baixo", uma época 

de desordem institucionalizada, um conjunto de rituais de inversão em que ele destaca 

as seguintes imagens: pessoas de ponta-cabeça, cidades no céu, sol e lua na terra, 

peixes voando, cavalos ferrando os donos, filhos batendo nos pais, pobres dando 

esmolas aos ricos, criados dando ordens ao patrão, etc. Para Burke (1999) essa 

tentativa de inverter o mundo era considerado para as classes altas como atitudes de 

desordem, caos e desgoverno.  
"Quando os rebeldes camponeses de 1525 invadiram a casa da 
Ordem Teutônica em Heilbronn, obrigaram os cavaleiros a trocar de 
lugar com eles. Enquanto os invasores se banquetavam, os 
cavaleiros tinham de ficar de pé junto à mesa, com o chapéu na mão. 
'Hoje, junkerzinho', disse um dos camponeses, 'somos nós os 
cavaleiros' (Heut, Junkerlein, syn wir Teutschmeister). Os plebeus de 
Norfolk, em 1549, na rebelião de Ket, declararam que os 'fidalgos 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

governaram antes e agora eles vão governar'. No Vivarais, em 1670, 
os camponeses exigiam o mesmo. 'Chegou o momento da profecia' 
diziam, 'em que as panelas de barro vão quebrar as de ferro' . Depois 
da Revolução Francesa, circularam duas estampas populares, uma 
com o nobre, com a inscrição 'eu sabia que estava chegando nossa 
vez” (p. 213). 

 

 Burke aponta que o carnaval era polissêmico, significando coisas diferentes para 

diferentes pessoas e não tinha a mesma importância em toda a Europa, sendo mais 

comemorado na área Mediterrânea: Itália, Espanha e França,  menos festejado na 

Europa Central e mais fraco no Norte, Grã-Bretanha e Escandinávia. Ele observa que, 

nas regiões onde o carnaval era mais fraco e até em outros lugares em que era também 

mais animado, existiam também outras festas que apresentavam as mesmas 

características. Eram as festas dos Bobos, as festas dos Inocentes, as festas de Corpus 

Christi, as festas de São João Batista, as festas de São Bartolomeu e São Martinho. 

Para ele, o carnaval da Europa na Idade Moderna tinha uma função social bem 

evidente: "elas eram diversão, pausa bem-vinda na luta diária pela subsistência; 

ofereciam ao povo algo em que ansiar". As classes altas permitiam, porque possuíam a 

consciência de que as desigualdades de riqueza, status e poder não poderiam se 

perpetuar sem a existência de válvulas de segurança em que os subordinados 

regassem seus ressentimentos e compensassem suas frustrações. Apesar de valorizar 

muito a teoria da "Válvula de escape" ou "Controle social", ele reconhece que o ritual 

nem sempre era suficiente para conter o protesto. 
"Os motins e rebeliões freqüentemente ocorriam por ocasião das 
principais festas. Na Basiléia, por muito tempo, lembrou-se o 
massacre que ocorreu na Terça-Feira Gorda de 1376, que ficou 
conhecido como böse Fastnacht ('mau Carnaval'), assim como os 
londrinos se lembravam de 'evil May Day' de 1517 que se tornou um 
motim contra os estrangeiros. Em Berna, em 1513, o Carnaval 
converte-se numa revolta camponesa. Durante as guerras religiosas 
na França, os festejos eram altamente passíveis de degringolar em 
violência. Em Romans, Dauphiné, as danças e mascaradas 
organizadas por um dos 'reinados' para o Carnaval de 1580 traziam a 
mensagem de que 'os ricos da cidade se enriqueceram às custas 
dos pobres', e a ocasião redundou num massacre, primeiro na 
cidade e a seguir no campo, onde os fidalgos locais 'passavam 
caçando pelas aldeias, matando os camponeses como se fossem 
porcos'. É fácil multiplicar os exemplos. Em Dijon, em 1630, o 
Carnaval se desdobrou num motim no qual os vinicultores tomaram a 
liderança. A grande revolta da Catalunha começou no dia de uma 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

das maiores festas espanholas, o Corpus Christi. Houve um sério 
motim em Madri no Domingo de Ramos de 1766. Não é de se 
admirar que os membros das classes altas freqüentemente 
sugerissem que se deviam abolir determinadas festas, ou que a 
cultura popular estava necessitando de reforma" (BURKE, op.cit., p. 
227-228). 

 
 Entretanto, a partir do século XVIII, o carnaval europeu já se encontra bem mais 

civilizado, com vários tipos de divertimentos, como disputas de corridas, brigas de 

confetes, bailes, desfiles de fantasias, onde prevaleciam a ordem e elegância. Nas 

cidades de Veneza e Florença, as máscaras foram apropriadas por damas da nobreza, 

que as utilizavam como instrumento de sedução. O carnaval europeu obteve grande 

apogeu na época do Romantismo, entre 1830 e 1850. 

 

 Diferentemente do resto da Europa, em Portugal, o carnaval não se assemelhava 

com os festejos já civilizados da Itália renascentista, ele encontrava-se muito mais 

violento, caracterizando-se pela brutalidade e sujeira. Nas ruas, as pessoas 

participavam de verdadeiras lutas, jogando ovos crus, farinha, milho, feijão, fuligem, 

areia, doces e lama. Além disso, predominava em certas regiões portuguesas, o 

costume de se jogar panelas de barro, utensílios domésticos sem serventia nas 

pessoas que passavam, para acabar com o que existia de velho dentro de casa. 

Também era comum as pessoas darem bordoadas umas nas outras com colheres de 

pau e outros objetos. Esse violento carnaval português era denominado de entrudo (do 

latim, "introitus", que significa entrada, começo), simbolizando o início do período das 

solenidades da quaresma, que antecedia a páscoa. Nos fins do século XIX, tentando-se 

diminuir essa agressividade, foram criados em Portugal os famosos bailes de máscaras 

em clubes freqüentados pela elite, com cortejos de carros alegóricos. Entretanto, o 

carnaval de origem européia que aportou no Brasil foi o violento entrudo português, que 

se constituía claramente uma reminiscência das antigas práticas pagãs das classes 

subalternas romanas e era também denominado de "brinquedo selvagem". 

 

 

 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

           2.2- O carnaval no Brasil e as classes subalternas: violência, repressão e 
cooptação. 
 

 O entrudo chegou ao Brasil com os primeiros colonizadores. Em Portugal, a 

Igreja, tentando impedir as manifestações espontâneas das classes populares, criou o 

chamado "Jubileu das quarenta horas" com grandes festividades, acompanhada de 

várias procissões nos dias em que se comemorava o entrudo. Essas regras rígidas 

funcionaram parcialmente em Portugal, mas não tiveram eficácia no Brasil, apesar de 

várias Cartas-Régias proibirem festas públicas e ao ar livre. Inicialmente, a participação 

nos entrudos permanecia praticamente restrita às elites que brincavam com sua 

parentela. Os escravos encontravam-se proibidos de participar porque não lhes era 

permitido revidar, caso fossem atacados pelos seus senhores. Mas os escravos 

reagiam e tais proibições foram  paulatinamente sendo desrespeitadas. 
"O jogo carnavalesco do entrudo foi proibido várias vezes por alguns 
governantes do Brasil Colonial: 31 de janeiro a 13 de fevereiro de 
1608, 24 de fevereiro a 22 de outubro de 1686, 20 de setembro de 
1691, 6 e 20 de fevereiro de 1734 e 25 de fevereiro de 1808, entre 
outras datas. Entretanto, tais medidas eram inoperantes, pois o 
entrudo continuava soberano nos divertimentos do carnaval. Em 
Pernambuco, poucos meses antes de o Brasil tornar-se 
Independente, a Junta Provisória que, então governava a Província 
lançou uma portaria proibitiva do brinquedo do entrudo, em 16 de 
fevereiro de 1822. A partir daquela data, deu-se o início, na província 
de Pernambuco, a uma campanha sistemática contra os jogos do 
entrudo" (LIMA, 1998, p.7-8). 
 

Pode-se dizer que de 1820 a 1830, existiu uma certa tolerância com as 

manifestações populares inclusive permitindo os escravos se divertirem. Isso se deveu 

provavelmente à solidez da sociedade patriarcal, escravocrata e de base agrária. A 

partir de 1831, com a crise política do Império, a intolerância se instala, acompanhada 

de uma maior condenação e repressão. 
 

Verifica-se que, no momento em que as classes subalternas começaram a ter 

maior participação no entrudo, ele passou a ser sistematicamente perseguido através 

de aparatos policiais, com alegação de excesso de violência, indecência e desordem. 

Atribuem-lhe origens pagãs e apontam que suas brincadeiras se assemelham às 

bacanais, às orgias e às saturnais celebrados entre gregos e romanos. Essa 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

perseguição foi exacerbada, segundo Araújo (1996), nas cinco primeiras décadas do 

século XIX, em decorrência da existência de um contexto de instabilidade da ordem 

pública, que amedrontou as classes dominantes e levou ao endurecimento e a 

intolerância relativa às práticas culturais populares. Surgem a partir daí, proibições em 

formas de leis, posturas municipais e farta propaganda ideológica condenando as 

manifestações e expressões das classes subalternas. 
"As cinco primeiras décadas do século XIX, no Brasil, 
caracterizaram-se por ser um período de intensas lutas políticas, de 
tensões internas e de conflitos sociais e raciais em que se 
confrontaram brasileiros e portugueses, brancos e negros ou 
mestiços e de ameaça à unidade político-territorial. Foi uma época de 
profunda insegurança social, que apavorava as classes dominantes 
locais e, principalmente, estrangeiras, aqui radicadas, e que as 
deixava com receios de que houvesse uma sublevação de negros e 
mestiços que aniquilassem a raça branca nos trópicos" (ARAÚJO, 
op.cit., p. 165). 
 

A partir daí, busca-se introduzir no Brasil o civilizado "carnaval veneziano", com 

bailes de máscaras em clubes freqüentados pela elite e danças executadas ao som de 

polcas, tangos, valsas, músicas escocesas. Posteriormente, foram criados os corsos 

(desfiles de carros), onde se jogavam "limões de cheiro" e  "laranjinhas", de fabricação 

simples e artesanal, feitas de cera, tintas e contendo água perfumada. Naquelas 

ocasiões, a elite procurava ostentar fortuna, prestígio e tentava excluir as classes 

subalternas das brincadeiras. 

 

Pretende-se implantar o modelo civilizado europeu de carnaval, com o apoio de 

diversos segmentos das classes dominantes, entretanto isso foi feito com muitos 

conflitos. Os mascarados das classes dominantes, ao estilo do carnaval veneziano, se 

confrontavam com os entrudeiros (classes subalternas), que continuavam jogando água 

e outras porcarias em seus trajes. Com o abandono total do entrudo pelas classes 

dominantes, em prol de um modelo mais civilizado, ele passa a ficar intimamente 

associado às classes subalternas que não podiam gastar dinheiro com fantasias, 

máscaras, ingressos e continuavam resistindo e fugindo da perseguição policial.  

 

 As manifestações dos escravos eram consideradas selvagens, infernais, 

grosseiras e bárbaras. O carnaval de máscara burguês era excludente e discriminatório, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Araújo (1996), assinala que nessa época os escravos e seus descendentes 

encontravam-se duplamente excluídos: em 1º lugar, pela proibição generalizada do 

entrudo, impedindo-os de participarem de suas diversões em torno das praças, ruas, 

chafarizes; em 2º lugar, também lhes era proibido o direito de usarem máscaras. Desta 

forma, os escravos ficavam impedidos de ocupar o espaço público da cidade durante o 

carnaval, como havia feito até a poucas décadas atrás, quando as brincadeiras e 

máscaras lhes pertenciam e as classes dominantes as desprezavam. Era importante 

que se estabelecesse o carnaval de modelo burguês, sobretudo de influência italiana. 

Começam a surgir às sociedades e clubes carnavalescos a partir de 1870. No começo 

do século XX, as classes subalternas começavam a usar máscaras improvisadas de 

papel e plástico, vestindo-se de fantasias de estopa e tecidos baratos, acompanhadas 

de bandas de músicas. Começa o processo de popularização do carnaval de rua e a 

decadência do carnaval burguês proposto pelas classes dominantes, espelhado nos 

moldes de Paris, Nice e Veneza. Para Araújo (op. cit.) o carnaval burguês: 
"... diz respeito às relações de classes, em particular, às relações entre 
a cultura dos dominantes e a dos dominados. O projeto de carnaval 
civilizado pressupunha o monopólio e o controle da festa pelos estratos 
dominantes. Aos dominados, ficava reservado o papel de espectador de 
um espetáculo que não era o seu e do qual não compartilhavam em 
termos de valores, sentido e tradição. Entretanto não se conformaram 
com o lugar que as elites lhes queriam destinar. Desde o final da 
década de 1880, quando tinha curso o processo de implantação de uma 
nova estrutura de carnaval, as camadas populares também foram se 
agrupando e encontrando suas formas próprias de se organizar e de 
produzir seus divertimentos para serem vivenciados publicamente, por 
ocasião da festa" (p. 301). 

 

 Tramonte (2001) esclarece que a marginalização dos negros era grande no final 

do século XIX, que, sem participarem do sistema educacional e do trabalho nas 

fábricas, ficavam à margem do mercado de trabalho. Além da exclusão sócio-

econômica eram também marginalizados culturalmente. Sua religião, comportamento, 

arte, costumes, músicas eram consideradas negativas. Entretanto, apesar da 

perseguição do poder público que os acusavam de desordem e violência, estes grupos 

de negros livres continuavam cantando e dançando em reuniões. Tanta liberdade civil 

dos ex-escravos impunha medo às elites econômicas e políticas, gerando 

comportamentos de defesa contra imaginados agressores, agora que não havia mais 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

domínio direto dos "senhores". Apesar disso, o negro vai paulatinamente ocupando os 

espaços e criando grupos carnavalescos, sobretudo no Rio de Janeiro, os chamados 

"ranchos" que se constituíram as origens das escolas de samba. A propósito, o termo 

"samba" é uma corruptela da palavra "semba" ou "umbigada", movimento do corpo em 

que se transmite a vez de dançar no samba de roda. A penetração cultural dos negros 

foi lenta e difícil, resultado de sua habilidade política de trabalhar alianças e ir 

adentrando na "sociedade branca". No referido trabalho, a preocupação de Tramonte é 

de desvendar a complexidade do mundo das escolas de samba. O que a surpreende e 

fascina é a descoberta, sob a capa da aparência e do estereótipo, da densa e intrincada 

rede de relações que tecem a história da resistência e organização das classes 

populares de origem negra e a sua participação na construção da hegemonia cultural 

do Brasil quando, há pouco menos de um século, eram escravos. Ela observa que a 

construção da hegemonia das classes populares de origem negra no carnaval é cheia 

de conflitos, embates e acordos que se interpenetram e se transformam mutuamente, 

em razão da realidade conflitiva. No Rio de Janeiro, a partir de 1888 (no ano da 

Abolição da Escravatura), as Sociedades Carnavalescas eram obrigadas a levar à 

polícia a descrição dos préstitos. Em 1902, foram proibidas as máscaras alusivas aos 

políticos; em 1909, também foi vetada a fantasia de índio "pois o cavalheiro estava 

armado... e poderia utilizar estas armas para as brigas". É interessante aqui destacar 

que é, exatamente nesse período que surge em Pernambuco na Zona da Mata, os 

maracatus ditos rurais, alvo de uma análise aprofundada posteriormente. Havia um 

clima de perseguição e repressão aos descendentes de escravos, com suas danças e 

músicas sendo consideradas grosseiras, violentas e bárbaras. Em 1936, Filinto Muller, 

chefe de polícia do governo Getúlio Vargas, delimitou lugares para ocorrência das 

batalhas de confetes, proibiu  uso de máscaras e fantasias "atentatórias à moral". Além 

disso, condicionou a saída de blocos e seus ensaios ao horário - limite de 22:00 horas, 

além de implantar outras medidas coercitivas. O samba chegou a ser proibido pelo 

Código Penal. 

  

Apesar do caráter sério da pesquisa de Tramonte (2001), discorda-se aqui de 

algumas considerações que ela realiza, sobretudo quando exalta o samba como um 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

elemento importante na construção de hegemonia das classes subalternas. 

Considerando que se isso fosse verdadeiro, a cidade do Rio de Janeiro já teria havido 

um grande avanço no processo de transformação social. É evidente que o samba se 

constituiu numa manifestação oriunda das classes subalternas e, na medida em que 

ignorava a perseguição policial, mostrava o caráter de resistência das mesmas. 

Entretanto, a popularidade atual do samba denota muito mais uma vitória das classes 

dominantes no processo de cooptação e passivização das classes subalternas, do que 

mesmo um passo importante na construção de hegemonia, como aponta Tramonte. 

 

Alguns personagens que se destacam no samba, ou no maracatu rural ganham, 

evidentemente, alguma notoriedade, ascendem socialmente, mas do ponto de vista 

classista, de avanço na construção de uma hegemonia, há um nítido retrocesso. Não se 

pode negar que a disseminação do samba abriu espaço para a ascensão profissional 

de alguns poucos cantores e compositores da raça negra. Mas considerando que a 

perspectiva desse trabalho é da teoria crítica, pode-se dizer que essa popularização foi 

possibilitada pela indústria cultural que obviamente teve todo o interesse em apoiar o 

samba porque apresentava possibilidade de lucro. Diante disso, pode-se dizer que não 

houve um real avanço no sentido de construção de hegemonia das classes subalternas. 

O samba carioca ganhou status, mas os sambistas negros nem tanto, e as classes 

subalternas muito menos. A própria Tramonte (op.cit., p. 45) observa que muitos 

sambistas residentes no morro, após terem vendido as músicas e participado da vida 

cultural noturna das classes altas da sociedade, viveram e morreram esquecidos e na 

miséria. Isso só vem demonstrar a forma como eles foram usados. Portanto o samba, 

ao passar de música discriminada e perseguida, para o ideal ritmo melódico, não 

possibilitou em absoluto um avanço no processo de hegemonia cultural das classes 

subalternas, como entende a referida autora. Ocorreu na verdade um processo de 

mercantilização do samba. Ele passou do status de reprimido, controlado e perseguido, 

a status de oficializado. Isso só vem demonstrar a metamorfose porque passou o 

samba: de expressão de luta,  resistência, incômodo para as classes dominantes, até o 

fato de atualmente as auxiliar no crescimento de seus lucros. Aliás, esse caráter 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

contestatório de resistência pode ser claramente percebido a partir dos próprios dados 

de Tramonte (2001): 

"Como relata Cabral, nas canções carnavalescas o Marechal Hermes 
da Fonseca foi considerado como 'o homem que dava azar'; o 
compositor Sinhô, nos anos 20, com o samba 'Fala Baixo', ironizava o 
estado de sítio imposto por Arthur Bernardes e, mesmo nos terríveis 
tempos de Estado Novo, 'dava a volta por cima' na censura. De Getúlio 
Vargas a Hitler ninguém escapou à fina ironia e irreverência dos autores 
carnavalescos: este último, por exemplo, é o 'Adolfito Mata-Mouros' na 
marcha do compositor Braguinha" (p. 53). 
 

 Mesmo no período duro e violento da ditadura Estado-Novista, as sementes de 

contestação foram claramente evidenciadas. Isso mostrava muita audácia, revolta, 

provocando evidentemente um incômodo nas classes dominantes, porque poderia 

ganhar proporções incontroláveis. Fazia-se necessário, então, destruir essas sementes 

de contestação antes que desabrochassem, crescessem e produzissem frutos. 

Tornava-se imperioso estabelecer o processo de passivização. Assim, com a 

oficialização do carnaval, o apoio do poder público através de verbas, as subvenções, 

verifica-se que o controle continuou, só que com outra roupagem. Reconhecem o 

samba porque este se encontrava disseminado na sociedade e incomodando. Mas vão 

utilizar-se de mecanismos com objetivos de diminuir o seu caráter provocador. As 

subvenções, as normas impostas para a realização dos desfiles e a delimitação dos 

temas a serem desenvolvidos pelas escolas de samba, denotam o controle exercido 

sobre o carnaval e os sambistas. A oficialização dos desfiles leva a um acirramento do 

clima de competição entre os grupos que vão desfilar, que passam a se preocuparem 

cada vez mais com o luxo e a originalidade das fantasias. 

 

 No Estado de Pernambuco, são empregadas as mesmas posturas que classes 

dominantes se utilizam no resto do Brasil. O maracatu rural está tomando  o caminho da 

mercantilização que ocorreu com o carnaval em todo o país e, particularmente, o samba 

no Rio de Janeiro. 

 

 

 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

           2.3- Carnaval de Pernambuco: entrudo, baile de máscara, frevo e maracatu. 
 

Conforme já foi explicado, o chamado entrudo-selvagem aportou no Brasil com 

os colonizadores portugueses. Real (1990, XI) comprova isso ao se referir ao 

depoimento de Maria d'Almeida, prestado ao inquisidor Heitor Furtado de Mendonça, 

em 09 de agosto de 1595, quando aquela afirma ter presenciado há cerca de quarenta 

anos atrás, por volta de 1553, no Engenho Camaragibe, o cristão-novo Diogo 

Fernandes, marido da também cristã-nova Branca Dias, servir à sua gente peixe num 

dia de entrudo e porco, na quarta-feira de cinzas. 

 

Em Pernambuco, semelhante ao resto do país, a Igreja procurava realizar 

grandes festas ao ar livre, com muitos espetáculos visuais e auditivos. O interesse 

maior era atrelar cada vez mais o carnaval ou entrudo à vida religiosa e à liturgia 

católica para torná-lo mais "civilizado". Diante do fracasso, era então comum, desde os 

tempos de Colônia, a criação de medidas proibitivas, todas, porém sem sucesso. É 

interessante observar também que, desde o início, existiam dois tipos de entrudo:  
"Nas cidades e vilas, os jogos de entrudo realizavam-se em dois 
locais específicos e socialmente diferenciados entre si: o espaço 
público e o espaço privado. Ao público, correspondiam as batalhas 
travadas nas ruas, praças e chafarizes, onde predominavam os 
negros e negras, escravos ou forros e, também, os homens do 
pequeno comércio. O espaço privado limitava-se aos interiores dos 
sobrados patriarcais e às casas térreas, moradas da gente miúda. 
Entre esses universos sociais, a comunicação quando ocorria, 
estabelecia-se num clima carregado de tensões, e troca, mesmo de 
projéteis de cera e ataques d'água e pó, só era possível dentro de 
determinadas regras” (ARAÚJO, op.cit., p. 125). 
 

As estratégias para extinguir o entrudo davam-se inicialmente através do 

consenso, de uma prática educativa, onde se inculcavam valores éticos, religiosos e 

estéticos das classes dominantes para desencadear uma mudança de comportamento. 

Com a ineficácia de tais posturas, as classes dominantes partiram para a coerção, com 

forte repressão através do Estado, proibindo oficialmente o entrudo e colocando-o sob a 

vigilância da polícia. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 Apesar da repressão, ocorre a sua permanência, quando se resolve então, como 

já foi visto no item anterior, incentivar a adoção de outro modelo de carnaval, baseado 

nos carnavais burgueses da Europa que se caracterizavam pelo luxo, máscaras, 

músicas e banquetes. Nos salões sofisticados, tocava-se a polca, a mazurca, a música 

escocesa e outras. Nessas ocasiões, a elite fazia questão de apresentar-se com 

luxuosas máscaras copiadas do carnaval de Veneza. Araújo (1996) assinala que o 

primeiro Baile de Máscaras em Recife teve lugar no ano de 1845, no bairro da 

Madalena, local mais nobre da capital na época, cheio de suntuosos casarões. O 

segundo ocorreu em 23 de fevereiro de 1846 na casa-grande do sítio do Sr. Brito, no 

bairro do Cajueiro, com o nome de "Carnaval Campestre" Em 1847, dois Bailes de 

Máscaras foram realizados em teatros públicos, o Santa Isabel e o Apolo. 

"Socialmente, os bailes se caracterizavam por se passarem em 
recintos fechados, em residências particulares, reunindo um círculo 
social restrito, entre pessoas que mantinham entre si laços de 
parentesco e amizade. A identificação pessoal dos convites 
denunciava a estrutura social rigidamente arquitetada, onde a origem 
social e as relações de amizade com pessoas de influência eram, 
ainda os únicos meios de ascender e de se projetar socialmente" 
(ARAÚJO, op. cit., p.178-79). 
 

Aos poucos, grupos de mascarados vão tomando as ruas do centro da cidade, 

em carros aberto puxados por cavalos e também a pé. Começa o incentivo à utilização 

de novos produtos carnavalescos que substituíssem as brincadeiras violentas do 

entrudo. Surgem assim os confetes (papéis coloridos picados), as bisnagas (depósitos 

que sob pressão esguichava um vapor aromático), línguas de sogra, serpentinas, 

jetones (bombons presos em tiras de papéis coloridos), barbas postiças, óculos 

coloridos e, depois, os lança-perfumes. 

 

Lima (1998, p. 10), registra que, por volta de 1850 / 1852, a elite mascarada já 

dominava os teatros, salões, clubes e desfiles pela cidade. Para ocuparem as ruas, as 

classes dominantes buscaram retirar das classes subalternas o costume tradicional que 

elas tinham de dançarem nas ruas e usarem máscaras, sobretudo os negros que 

trouxeram essa antiga prática na África. Estes eram expulsos, portanto, do único local 

que se utilizavam para lazer, fazerem suas brincadeiras e promoverem suas várias 

manifestações. Diante disso, diversas medidas foram asseguradas pela ordem pública, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

proibindo os escravos de usarem máscaras e saírem às ruas durante o carnaval. O que 

não ocorreu, porém, de modo pacífico, pois a desobediência era grande. Muitos 

escravos continuavam usando suas rústicas máscaras e promovendo o mela-mela, 

sendo, portanto alvo de perseguição policial. O objetivo das classes dominantes era 

afastar a origem negra do uso das máscaras, tirar a conotação de costume selvagem e 

convertê-la em sinal de luxo, civilidade, bom gosto, oriundo da burguesia européia. As 

máscaras passaram a dominar no carnaval, tanto nos passeios pelas vias públicas 

quanto nos ambientes fechados, em bailes e teatros. Nas ruas, os desfiles de máscaras 

eram realizados a cavalo ou em carros. As classes subalternas formavam os "blocos de 

sujos", sem fantasias, sem instrumentos musicais, sem automóveis, batendo latas e 

intimidando por realizarem brincadeiras mais agressivas. 

 

 A partir de 1862, começa o processo de organização de alguns folguedos de 

rua. Com a abolição da escravatura em 1888, ocorre uma maior liberdade das classes 

subalternas de se organizarem em clubes e realizarem desfiles carnavalescos. Começa 

assim, a proliferar na cidade do Recife, clubes e troças com nomes significativos que 

evocavam o mundo cotidiano do trabalho, sobretudo o manual. Eles se intitulavam de 

"Vassourinhas", "Pás", "Lenhadores", "Pescadores", "Abanadores", "Funileiros”, 

“Parteiros de São José”, “Costureiras de saco", "Carpinteiros", "Trabalhadores em 

greve", "Sapateiros", "Mocidade operária", "Engomadeiras", "Espanadores", 

"Vasculhadores", etc. Entre os associados desses clubes carnavalescos predominavam 

operários urbanos, pequenos comerciantes, vendedores ambulantes, jornaleiros, 

lavadeiras, costureiras e açougueiros. Nessas agremiações, existia um clima grande de 

competição e rivalidade que muitas vezes levava à violência. 

 

 Com o objetivo de "promover a harmonia" entre os clubes carnavalescos e 

desenvolver o turismo, foi criada pelo interventor Agamenon Magalhães, em 03 de 

janeiro de 1935, a Federação Carnavalesca Pernambucana, ficando  responsável pela 

organização do carnaval. Na realidade, a preocupação maior era intervir, controlar e 

fiscalizar as atividades culturais e ideológicas, entretanto o motivo apresentado era não 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

deixar extinguir as manifestações de cultura popular no Estado e organizar em clima 

pacífico os desfiles das várias agremiações. 

 

 Em 1955, foi sancionado pelo então prefeito Djair Brindeiro, a Lei n.º 3346 de 07 

de junho de 1955, que promovia a oficialização do carnaval do Recife. Tal Lei só foi 

regulamentada em 23 de janeiro de 1956 através do Decreto n.º 1332 assinado pelo 

então Prefeito Pelópidas da Silveira, colocando em evidência o frevo. A partir daí, este 

passou a ser hegemônico nas festas de ruas e nas orquestras de clubes. 

 

Nos anos 60 do século XX, o entrudo com o nome de "mela-mela" voltou a fazer 

parte dos carnavais de Recife, nos corsos da Rua Nova e Imperatriz localizadas no 

centro da cidade.  Isso perdurou até o carnaval de 1975. 

 

 No início da década de 1960, a antropóloga norte-americana Katarina Real 

chegou ao Recife, apoiada financeiramente por uma bolsa da Organização de Estados 

Americanos (OEA), com objetivo de realizar uma abrangente pesquisa sobre o carnaval 

de Pernambuco. Através do método da observação participante. ela procurou integrar-

se e participar da vida das agremiações carnavalescas, tornando-se referência nos 

estudos sobre o carnaval de Pernambuco: 
"Lembranças inesquecíveis me assoberbam... Subidas de morro num 
jipe com Dona Santa, Rainha do Maracatu Elefante, com o ritmo dum 
‘toque forte’ dos seus batuqueiros me vibrando aos ouvidos - e 
milhares de populares dançando ao redor, alguns recebendo ‘o 
santo’, e o povo gritando para aquela mulher: ‘A bença, minha 
madrinha’. Outras noites subindo outros morros altíssimos, bem 
afastados sem eletricidade, olhando o belo Recife lá longe brilhando 
à lua cheia. Subindo a pé, porque o carro não passava, rodeada de 
"caboclinhos" com duas "princesas" me segurando pelo braço para 
que não caísse nos buracos escuros. Subindo correndo, porque o 
'caboclinho' não anda, corre. E chegando lá em cima, à sua humilde 
sede no Alto do Céu, sem sensação de cansaço. Outras noites de 
festas que teriam feito inveja ao próprio Baco. De música 
ensurdecedora, hipnotizante, de banquetes fartos, bebidas e alegria 
transbordante, e o calor físico só superado pelo calor humano. 
Lembro-me de noites em que ouvi discursos em ritmo do frevo e 
batucada de samba de homens escuros, morenos e claros, alguns 
analfabetos, da classe humilde - discursos duma eloqüência tão 
dramática que esta "senhora galega", tão instruída, se sentiu 
humilhada" (Real, 1990, p. 2). 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

           Na citação acima fica bem nítido de onde se originam as manifestações de 

cultura popular e, quem são os verdadeiros criadores das manifestações carnavalescas, 

as classes subalternas, que colocam na sua produção toda uma visão de mundo. O 

pesquisador não pode analisar tal fenômeno separado do meio em que surgiu. As 

manifestações populares expressam uma ideologia e, portanto, negar isso é supor que 

existe arte sem participação dos autores que expressam nela a sua relação com o 

mundo, os seus conflitos. 

 

 Real estudou no carnaval de Pernambuco as troças, os blocos, os caboclinhos, 

os maracatus, as "la Ursa", as escolas de samba e outras manifestações. As troças são 

pequenos clubes de frevo que saem durante as manhãs de carnaval. A palavra “troça” 

significa pândega, forma que advém do verbo "troçar" que significa "ridicularizar", 

"escarnecer". Muitos clubes carnavalescos começaram como troças. Estas não têm a 

preocupação com o luxo, desfile, nem de se apresentar para competir. O objetivo dos 

seus integrantes é dançar, brincar de forma livre e alegre. As troças existem desde o 

começo do século XX. Muitas desaparecem, mas a cada carnaval surgem novas. Faz-

se aqui referência a algumas troças, com intuito de mostrar a ligação destas com as 

classes subalternas e a sua visão de mundo. Algumas já nem existem mais: "Camisa 

Velha", "O Bagaço é Meu", "Pão Duro", "Guaiamum na Vara", "Andarilhos da 

Mustardinha", "Farrapo Humano", "Mocambinho em Folia", "Come Rama", "Moriongo 

do Canal", "Siri do Pina". Acredita-se que o estudo das troças vai oferecer grande 

contribuição para o aprofundamento do conhecimento sobre as classes subalternas, 

porque são formas espontâneas que estas encontram para se organizarem, 

manifestarem de forma satirizada e cômica suas histórias, problemas e lutas. Pelos 

nomes citados acima, já se dá para concluir, mesmo de forma superficial, que essa 

população se veste mal, come mal, mora em mocambos ao lado de canais e se 

considera como farrapos e andarilhos humanos. 

 

 Os blocos eram inicialmente formados por pessoas de classes sociais mais altas 

que tocavam serestas, músicas românticas e saudosas. Um dos primeiros blocos 

surgidos na cidade do Recife foi o “Batutas de Boa Vista", em 1920. Outros blocos 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

famosos da cidade são: "Flor da Lyra", "Inocentes do Rosarinho, "Batutas de São 

José", "Madeira do Rosarinho", "Banhistas do Pina". Na cidade do Recife, as escolas 

de samba são menos populares, merecendo destaque a "Estudantes de São José" e 

"Gigantes do Samba". 

 

 Os caboclinhos ou cabocolinhos como o próprio nome já diz, são de influência 

nitidamente indígena. A expressão é um diminutivo da palavra caboclo. São homens 

vestidos de índios, cocar de penas de pavão, penas na cintura, colares de contas e, na 

mão, arco e flecha. O desfile se processa através de saltos e de muita gesticulação. A 

dança se remete às antigas tribos do país, inclusive o seu instrumento musical é de 

origem ameríndia. A impressão que se tem quando se apresentam, correndo e 

pulando, é que estão se defendendo de um inimigo. A sua orquestra é geralmente 

composta por cerca de quatro músicos. Abaixo uma loa apresentada pela Rainha do 

"Caboclinho Tabajaras" em 1961: 

 
“Abrandai, abrandai 
Meu tenente e capitão 
Preste atenção o meu falar 
Tava em cima daquela serra 
Quando ouvi a gaita tocá 
Ouvi o som do Taró 
O grito de Tupiriçá 
Vejo meus caboclinhos 
Armados para brigar 
Vejo a bandeira de guerra 
Inçada no pavilhão 
Vejo o cordão do tenente 
Brigar contra o do Capitão 
Quero saber qual é a tribo 
Que é contra essa Nação”  
(REAL, 1990, p. 94). 

 

 Esse verso remete ao clima de opressão, violência e agressão, uma 

característica que as classes subalternas sempre retratam nas suas manifestações de 

cultura popular, por vivenciá-las no seu cotidiano. 

 

 Outra figura presente nos carnavais do Recife é a "la Ursa" ou o "Urso", formado 

por um homem vestido de urso, um domador e um caçador com uma espingarda. A 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

dança é semelhante a um samba rápido e animado ao som do xaxado, baião ou xote 

produzido pelo acordeom, triângulo, bombo, pandeiro e tamborim. Na Europa pré-

histórica, existiam cultos aos ursos durante noites de invernos, com rituais de dança. No 

carnaval de Romans em 1850, a figura do urso teve muito destaque, sendo inclusive 

usada como fantasia por um líder popular, Paumier, quando tomou temporariamente o 

poder.  

 

No carnaval, o Prefeito entrega a chave simbólica da cidade ao Rei Momo, ou 

seja, o "Carnaval" personagem que já existia durante a Idade Média e Moderna. O Rei 

Momo participa de todos os festejos carnavalescos da cidade e como convidado de 

honra inaugura festas, faz-se presente nos desfiles das agremiações, em clubes e no 

carnaval de rua. 

 

 O carnaval do Recife passou por um intenso processo de mercantilização a partir 

de 1994, no Governo de Jarbas Vasconcelos, através do Secretário de Turismo da 

cidade do Recife, Carlos Eduardo Cadoca. Este por solicitação dos empresários de 

turismo da cidade, cria no mês de outubro de 1994, o “Recifolia”, para estimular o 

turismo no período de baixa estação. 

  

 No ano de 2001, a Empresa Pernambucana de Turismo (EMPETUR) realizou 

uma vasta propaganda na mídia acerca do carnaval de Pernambuco, destacando-o 

pela vibração e diversificação, com a presença de reis e rainhas, frevo, troças, 

caboclinhos, afoxés e maracatus. A programação apresentada em todo Estado dá uma 

idéia sobre as suas principais manifestações carnavalescas. Na cidade de Petrolina - 

blocos e desfiles de escolas de samba, do sábado à terça feira de carnaval; em Triunfo 

- desfile dos enigmáticos "Caretas", carregando guizos e portando mensagens em 

tabuletas; Salgueiro - desfile do bloco "A bicharada do Mestre Jaime" (animados por 

vários bichos em tamanhos gigantes, como cachorro, galo, vaca, porco e outros) com 

àquele iniciando o desfile vestido de Zé Pereira, sentado numa carroça puxada por um 

jumento. Também há nesta cidade o "Bloco das Primas", que se originou na década de 

50, quando então era formado por prostitutas famosas da cidade; Sertânia - destaca-se 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

pelo famoso bloco "Bexiga lixa", formado por remanescentes de um quilombo, 

moradores da Vila Ferro Velho, distante 2 Km do centro. A participação é restrita a 

negros que tocam cavaquinho, triângulo e sanfona; Bezerros - possui os tradicionais 

"Papangus"; Pesqueira, Vitória de Santo Antão, Vicência, Paudalho, Itamaracá e 

Timbaúba apresentam blocos, troças, escolas de samba e muito frevo; Garanhuns - 

com destaque para o concurso do "Homem mais feio da cidade" e "As virgens de 

Garanhuns"; Catende: realiza o desfile da "Mulher da sombrinha" que sai da 

concentração na porta de cemitério; Ribeirão -com as Cambindas; Água Preta - se 

destaca com o bloco "O Frango da Meia-Noite"; Goiana - com a presença de 

caboclinhos, escolas de samba, bonecos gigantes, orquestra de frevo, destacando-se o 

bloco "Pretinhas do Congo"; Igarassu: é conhecido pela saída do maracatu nação 

"Estrela Brilhante" e o encontro de maracatus rurais ao lado da Igreja Cosme e Damião 

(a mais antiga do Brasil); Camaragibe - na Praça de Eventos e na estrada de Aldeia 

toca-se muito frevo e há desfiles de caboclos de lança; Olinda - tem um carnaval muito 

diversificado, constituindo-se um grande pólo de animação do Estado e do país 

apresentando: bonecos gigantes, clubes de alegoria, blocos, maracatus nação e 

maracatus rurais, destacando-se o "Homem da meia noite", "As Virgens", o "Elefante", a 

"Pitombeira dos 4 cantos", o "Maluco Beleza". E, no Recife, existe a presença de 

orquestra de frevos instrumentais em vários bairros da cidade, destacando-se os 

desfiles de troças, blocos de frevo, maracatus rurais e maracatus nação. Merece 

destaque a "Noite dos tambores silenciosos" e o "Galo da Madrugada", que arrastam 

multidões no sábado de Zé Pereira.  

 

 Diante do exposto, pode-se dizer de forma superficial que as principais 

manifestações carnavalescas de Pernambuco foram criadas originariamente por 

prostitutas, pretinhas, remanescentes dos quilombos. Eram integrantes das classes 

subalternas se manifestando, satirizando, protestando. 

 

 Em Olinda, os bonecos gigantes fazem grande sucesso e são chamados: 

"Homem da meia-noite", "A mulher do dia", "A menina da tarde", "O filho do homem da 

meia-noite". Sobre os bonecos gigantes, Lima (1998, p. 30) esclarece que os mesmos 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

se originaram na Europa medieval, foram criados por influência dos mitos pagãos e 

depois deformados pelos temores da repressão realizada pela “Santa" Inquisição. 

Esses bonecos, na figura de palhaços e bufões, desfilavam nas procissões medievais. 

O gigante mais antigo de que se tem notícia tem o nome de Goliath, originado na 

Bélgica Meridional no ano de 1481 e, ainda hoje, desfila no carnaval, ao lado de quatro 

gigantes e dois monstros. Pode-se dizer que esses bonecos criados pelas classes 

subalternas foram posteriormente utilizados pela Igreja para demonstrar a necessidade 

de esvaziar os conteúdos de revolta popular. 

 

 

2.3.1 Da sombrinha do frevo ao caboclo de lança do maracatu rural 

 

O frevo se constitui numa dança típica da cidade do Recife que se manifesta nos 

carnavais. Possui um ritmo contagiante e envolve multidões, transmitindo uma 

mensagem de liberdade, alegria e força. Trata-se de uma dança coletiva que arrasta 

multidões com seu ritmo frenético, agitado e saltos de diferentes alturas. Os passos são 

ágeis, rápidos, mas também fáceis e simples, possibilitando com uma boa observação, 

ser dançado por todos. Ele surgiu entre o final do século XIX e o início do XX, num 

período caracterizado pelo aumento da industrialização e diversificação de atividades 

que desencadeara um maior processo de urbanização e crescimento da população. 

Aponta-se que o frevo tem origem numa mistura de ritmos: o maxixe, a quadrilha, o 

galope, a polca e marchas que se fundiram com repertórios das bandas militares. 

Outros afirmam que ele recebeu muita influência da capoeira. A dança se caracteriza 

por uma grande movimentação, apertões, um vaivém em direções opostas. O vocábulo 

“frevo” vem do verbo ferver, relativo à agitação e efervescência. O gritar, o pular, o 

saltar ao som das músicas trazem a imagem de fervura. As classes subalternas o 

pronunciavam através da palavra "frever" (ferver). 

 

Cárdenas (1981, p. 22-23), pesquisadora peruana, assinala que as origens do 

frevo remontam a fins do século XVII, quando existiam as "Companhias de 

Carregadores de Açúcar" e as "Companhias de Carregadores de Mercadorias", 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

localizadas no bairro portuário do Recife. Tais grupos eram formados por pessoas de 

raça negra e dirigidos por capatazes nomeados pelo governador da Capitania. Os 

integrantes dessas Companhias reuniam-se para programar os festejos do Dia de Reis. 

Eles criaram um "cortejo" em que carregavam um caixão de madeira, com um homem 

sentado em cima, conduzindo uma bandeira. As caminhadas eram acompanhadas de 

brincadeiras e músicas de improviso em ritmo de marcha, com muitos fogos. A abolição 

da escravatura, em 1888, permitiu o surgimento das primeiras agremiações 

carnavalescas constituídas por operários urbanos, nos antigos bairros onde se 

realizavam o comércio. A alegria pela libertação contribuiu para o surgimento do 

primeiro clube, o dos "Caiadores", enquanto outros apontam o dos "Carvoeiros". A partir 

daí, surgiram várias agremiações, tornando-se famoso o "Clube das Pás", que afirma 

ter se originado em 1888 com o nome de "Bloco das Pás de Carvão" e o seu rival 

"Clube Vassourinhas" que assegura ter sido fundado em 1889. Ela também aponta a 

contribuição das músicas das bandas militares (Batalhão de Artilharia) e da Guarda 

Nacional estimulando através de suas marchas quando desfilavam, o aparecimento do 

frevo. 
"Esta dança, apesar da participação feminina ser cada vez maior, 
tem passos tipicamente viris, originados, talvez, por ressentimentos 
subconscientes da vida subordinada, que desde épocas antigas 
tinham os escravos, dependendo sempre diretamente de outros e 
sempre maltratados física e socialmente. Outra explicação para o 
dinamismo de seus passos, pode ser temperamento violento do 
recifense pela união integrante de diferentes grupos humanos, que 
desde muito tempo vieram à região, misturando-se com os nativos do 
lugar" (CÁRDENAS, 1981, p. 52). 
 

Araújo (1996) esclarece que o ritmo contagiante, forte e excitante 

do frevo traduzia muito bem o clima de efervescência vivido na 

cidade do Recife, nas primeiras décadas da República. O período 

era caracterizado por um grande crescimento da cidade, pela 

presença de multidões, pela perspectiva de modernização, pelo 

melhoramento do porto e pelas várias reformas urbanas. Do ponto 

de vista político, verifica-se forte agitação com a formação da classe 

trabalhadora, o fortalecimento do movimento operário, as primeiras 

grandes greves e a queda da oligarquia Rosista no Estado. Para 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Araújo (op.cit.) tudo isso encontrou sua maior expressão no frevo, 

na força que emerge da grande massa popular que habitava a 

cidade.  

"Em seus aspectos violentos, guerreiros e belicosos, o frevo seria a 
expressão viva da memória coletiva, que guardava o passado de 
lutas e guerras, de rebeliões e revoluções em que esteve 
mergulhada a província, desde os tempos coloniais até a primeira 
metade do século XIX" (p. 39). 

Até o ano de 1947, não se tocava o frevo nos bailes carnavalescos do Recife. Os 

grandes clubes eram freqüentados pela alta sociedade que dançava ao som da 

orquestra, trajando originais e luxuosas fantasias. O frevo era música para ser tocada 

nas ruas, para ser dançada pelas multidões pobres, pelas classes subalternas. A partir 

do referido ano, as orquestras dos grandes clubes se apropriam desse ritmo musical e o 

frevo passa a ser executado tanto em ambientes fechados quanto nas ruas. Com a 

dominação do frevo, o povo, os trabalhadores, as classes subalternas voltam a 

participar do carnaval. Sobre isso Araújo (1996) afirma: 
"O frevo estava na rua, valente, furioso, violento e vitorioso. Emergia da 
massa popular, tendo por esteio os clubes pedestres e suas orquestras. 
A eles, juntavam-se indivíduos desgarrados, atomizados, sem laços que 
os definissem socialmente e lhes dessem um lugar estabelecido no 
mundo da ordem: trabalhadores braçais, jornaleiros, biscaiteiros, 
empregados domésticos e, também, capoeiras, vadios, desordeiros, 
prostitutas, capangas e moleques de rua. Soltos, descompromissados, 
desligados dos cordões dos clubes carnavalescos, agregavam-se a 
uma banda de música e seguiam à sua frente, saltando, gingando, 
acompanhando o clube que mais lhes caísse na simpatia" (p. 61). 
 

O carnaval do Recife passa a ser conhecido pelo frevo e este se torna símbolo de 

identidade cultural de Pernambuco, com os passistas dançando com passos soltos e 

acrobáticos um ritmo agitado, conduzindo a famosa sombrinha. A marcha do "Clube 

Vassourinhas", surgida em fins do século XIX foi convertida em "Hino do Carnaval de 

Recife". Muitos estudiosos do frevo apontam que este reflete bem o espírito guerreiro 

do povo de Pernambuco. Frevo quer dizer efervescência, agitação e aqui aconteceram 

alguns dos principais movimentos revolucionários do país. 

 

Cárdenas (1981) estudando o carnaval de 1977, constatou a grande identificação 

de Pernambuco com o frevo. A sombrinha que o passista conduz para melhor realizar 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

suas acrobacias tem destaque. A sua origem é controvertida, alguns apontam que ela 

surgiu em decorrência dos “pálios” ou “umbelas”, utilizados nas coroações e desfiles 

dos Reis do Congo e que servem atualmente para dar equilíbrio quando o passista 

realiza saltos acrobáticos. Para outros, a sombrinha é resultado da necessidade de se 

proteger do sol quente da região. E, por fim, alguns afirmam que sua origem tem 

ligação com a capoeira, que estava proibida por lei em razão de seus praticantes a 

utilizarem como instrumento de ataque e defesa. O cabo da sombrinha, quase sem 

tecido, só tinha praticamente a armação e serviria como arma. Esta versão faz mais 

sentido, considerando-se que, na origem do frevo, as sombrinhas eram também velhas 

e rasgadas, possuindo somente a armação. Com o tempo, esses guarda-chuvas 

velhos, grandes e rasgados se transformaram em pequenas sobrinhas de cerca de 50 

centímetros de diâmetro e de muita utilidade na realização de passos acrobáticos, com 

o vôo-da-andorinha e o passa-passa-no-ar. 

 

 O frevo se popularizou cada vez mais não só nos carnavais, mas também em 

festas populares. Provavelmente ele nunca vai deixar de ter um grande espaço no 

carnaval de Pernambuco porque todos podem dançá-lo. Por ser contagiante, é 

considerado a dança das multidões. No entanto, a partir do crescimento do maracatu 

rural, na década de 90 do século XX, o frevo teve uma queda. O seu símbolo, a 

sombrinha, foi em muitas ocasiões e lugares, sendo substituído pela figura do caboclo 

de lança do maracatu rural que passou, então, a expressar a bravura, o espírito 

guerreiro e de luta do povo pernambucano, registrado nas guerras libertárias. 

 

 O maracatu rural era praticamente desconhecido pelos moradores de Recife. Os 

primeiros contatos da autora deste trabalho com o maracatu rural deram-se na segunda 

infância. O hoje inexistente "Clube América", localizado num subúrbio do Recife, tocava 

durante os famosos dias gordos, frevos num ritmo frenético que levavam ao delírio 

foliões de todas as idades. Os passos largos, a sombrinha na mão, as chuvas de 

confetes e serpentinas, os lança-perfumes, juntamente com os corsos com muito mela-

mela no centro da cidade, marcavam os famosos carnavais recifenses, da década de 

sessenta até meados dos anos setenta do século XX. Nessa época, o frevo dominava 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

inconteste os dias de folia e as famosas sombrinhas coloridas, seu símbolo, 

encontravam-se decorando toda a cidade: em lojas, clubes, residências e em barracas 

de camelôs que inundavam as ruas do centro do Recife. 

 

 Durante esse período, esporadicamente, passavam pelas ruas do subúrbio em 

que residia, figuras estranhas pedindo dinheiro. Surgiam em pequenos grupos, mas, na 

maioria das vezes,eram figuras solitárias com roupas coloridas, grandes cabeleiras 

feitas de ráfia, chocalho nas costas e uma lança enorme. Eram homens pobres, de 

feições sofridas, com um sentimento de agressividade estampada nos rostos, nos 

passos e nas lanças. Todos corriam para se esconder. O sentimento que se tinha era 

curiosidade e medo. Afirmava-se que eles eram homens pobres, rudes e violentos. 

Eram os brabos caboclos do maracatu. 

 

 Pode-se dizer, com certeza, que até meados da década de 70, o maracatu rural 

ainda era pouco conhecido, sendo considerado uma manifestação perigosa, com muita 

magia e violência. Nas suas apresentações, registravam-se muitas brigas, com feridos 

e até mortos. Segundo os próprios maracatuzeiros, quando saíam para brincar o 

carnaval no sábado, não sabiam se voltariam na terça-feira. Os caboclos portavam 

facas na cintura e até armas de fogo. No mundo acadêmico, o maracatu rural 

prosseguiu durante décadas sem despertar o interesse de pesquisadores, sendo 

considerado algo complexo, misterioso, bizarro e distante. A história escrita é a história 

das classes dominantes, povoada de heróis e homens cheios de poder, daí a pouca 

produção acerca do mesmo, destacando-se os trabalhos de alguns folcloristas que 

privilegiaram a ótica empiricista e fenomenológica. 

 

Cárdenas (1981), que assistiu ao desfile carnavalesco na Região Metropolitana 

do Recife, da noite de sábado à terça feira de 1977, registrou que era evidente a 

importância do frevo, registrada em quase todos os agrupamentos carnavalescos. Ela 

também reconhece que, no início da década de 80, havia um grande desconhecimento 

acerca do maracatu rural: 
"Os maracatus rurais ainda não são compreendidos nas suas origens 
e na forma como se apresentam atualmente na zona urbana. Têm 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

sido, até agora, pouco estudados. Na verdade, eles são uma 
conseqüência da dinâmica do folclore, nas suas apresentações 
durante o carnaval recifense. Para seu adequado estudo e perfeita 
compreensão é preciso que os responsáveis pela organização do 
carnaval olhem com mais interesse para esse tipo de agremiação” 
(p.28). 
 

 Na segunda metade da década de 80, inicia-se o processo de popularização dos 

maracatus. Alguns compositores do Estado de Pernambuco começaram a fazer 

referência a eles em suas músicas e a utilizarem seus ritmos. Gradualmente, artistas 

locais vão se apropriando de imagens e músicas dos maracatus, através da produção 

de clips, realização de shows, quando cantores como Alceu Valença, Chico Science, 

Antônio Carlos da Nóbrega e integrantes da Nação Zumbi, Banda Versão Brasileira se 

fantasiam de caboclo de lança. 

  

Vicente (2003, p.42-43) aponta baseada no Jornal do Commércio, que em 

1980, a Fundação de Cultura premiara da seguinte forma os campeões: maracatu rural 

de primeira categoria – CR$ 5.000,00; maracatu rural de segunda categoria – CR$ 

3.000,00; clubes recebiam CR$ 25.000,00 e CR$ 15.000,00 e os maracatus de baque 

virado CR$ 10.000,00 e CR$ 5.000,00. Os maracatus rurais ficavam apenas atrás dos 

bois e ursos cujo  prêmio era de CR$ 2.000,00. Além disso, no carnaval de 1980, que 

ocorreu entre os dias 17 e 20 de fevereiro, ela encontrou apenas seis citações do 

maracatu rural, em reportagens diversas e apenas uma matéria especificamente sobre 

um maracatu rural sediado no Recife. Entretanto, no ano de 1990, já se percebeu a 

diferença; das 32 edições analisadas (entre 06 de fevereiro e 10 de março de 1990), 

quinze reportagens foram dedicadas ao folguedo, explorando diversos enfoques, além 

de se tornar tema de comentários, elogios, estímulos e críticas. Ela registra um edital 

do Jornal do Commércio, de 01 de março de 1990, assinado por Alex, Machado e 

Nicéias, em que se percebe o forte conteúdo pejorativo dado ao maracatu rural. 

 
“E o centro da cidade? Odor insuportável de urina(...) E as atrações? 
Armada a arquibancada e desfilaram Blocos, Caboclinhos e 
Maracatus, todos cheios de si, pensando que estavam ótimos com 
tanta lantejoula e brilho falso, diferente dos antigos e autênticos. 
Mas, afinal, restou o ritmo, os traços fundamentais do visual” 
(VICENTE, 2003,  p. 47). 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Daí, ela destaca os termos “cheios de si”, “pensando que estavam ótimos”, 

“brilho falso”, “diferente dos antigos e autênticos”, indicando um caráter de falsidade, 

arrogância dos maracatuzeiros. Isso só demonstra falta de conhecimento dos 

jornalistas acerca da riqueza ideológica e autenticidade dos maracatus rurais. 

 

  Algumas discriminações a parte, o fato é que Pernambuco do bravo guerreiro 

tem, na atualidade, como seu símbolo o caboclo de lança do maracatu rural. Para a 

mídia, quem mais bravo, mais agressivo e forte que ele para representar os ideais de 

luta e resistência do povo pernambucano ? Provavelmente a desgastada sombrinha do 

frevo já não correspondia aos anseios turísticos do Estado de Pernambuco. Nessa 

mesma ocasião, o Mestre Salustiano, artista popular proveniente da Zona da Mata de 

Pernambuco, figura muito carismática, respeitada e esperta, procura popularizar o 

maracatu rural "Piaba de Ouro",  criado em 1977, na cidade Tabajara em Olinda-PE. O 

mesmo obtém um cargo de confiança na Secretaria de Cultura de Pernambuco, em 

virtude de sua aproximação com o famoso escritor Ariano Suassuna, um profundo 

admirador da cultura popular. Por iniciativa de ambos, inaugura-se em julho de 1997, o 

Ilumiara Zumbi, um espaço em forma de anfiteatro, localizado vizinho a residência do 

Mestre Salustiano em Olinda, criado com objetivo de sediar as evoluções de grupos de 

maracatus. A inauguração foi prestigiada pelo então Ministro da Cultura - Francisco 

Weffort, o delegado do Ministério da Cultura de Pernambuco - Levy Leite, o governador 

do Estado de Pernambuco - Miguel Arraes e obviamente o Secretário Estadual de 

Cultura - Ariano Suassuna. 

 

 O cavalo marinho, manifestação de cultura popular oriunda também na Zona da 

Mata de Pernambuco e paixão do Mestre Salustiano, não tem registrado o mesmo 

crescimento do maracatu rural, que conta com o aparecimento cada vez maior de novos 

grupos. O famoso Mestre de Aliança trabalha com ciranda, coco, cavalo marinho, mas 

reconhece que o seu maracatu "Piaba de Ouro" é que mais se destaca, sendo 

responsável pela sua popularidade e apresentações no Brasil e no exterior. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 No ano de 1998, foi criado na cidade de Nazaré da Mata, no Assentamento 

Campo Alegre do MST, antigo Engenho Lagoa, o "Maracatu Leão dos Sem Terra", 

formado quase integralmente pelos assentados. O fenômeno é rico e vai ser 

mencionado posteriormente, entretanto sua análise necessita de uma pesquisa 

aprofundada, o que não será objeto deste trabalho. 

 

 Diante do crescimento dessa manifestação, Nazaré da Mata, município que 

possui a maior quantidade de maracatus rurais, programa para os dias 19 a 22 de 

agosto de 1999, o "1º Encontro de Maracatus". Entretanto, em decorrência do 

agravamento da estiagem prolongada na região e da ausência de apoio do Governo do 

estado, o Prefeito cancela o evento e decreta "situação de emergência". 

 

No início do ano de 2000, período já próximo ao carnaval, o maracatu rural e a 

figura do caboclo de lança encontra-se presente em grande parte da Região 

Metropolitana do Recife e da Zona da Mata. Em janeiro de 2000, o caboclo de lança é o 

"garoto propaganda" da TV Guararapes. 

 

Finalmente no ano 2000, o Prefeito de Nazaré da Mata conseguiu realizar o "1º 

Encontro de Maracatus" da cidade, ocorrido nos dias 15 e 16 de dezembro, com apoio 

do Governo do Estado através da Empresa Pernambucana de Turismo (EMPETUR). 

Também no ano 2000, o maracatu Nação “Estrela Brilhante” foi escolhido para 

representar o Brasil na Exposição Universal, realizada na cidade de Hannover-

Alemanha. Isto denota o aumento do interesse oficial pela cultura popular, a partir de 

sua apropriação mercantilizada através do turismo. 

 

Na semana que antecedeu o carnaval de 2001, ocorreu o "37º Baile Municipal do 

Recife", realizado no Clube Português, que se encontrava totalmente decorado com 

figuras do maracatu rural. Apresentou-se na ocasião o maracatu Cambinda Brasileiro, 

um dos mais antigos, criado em 1918 no Engenho Cumbe, na cidade de Nazaré da 

Mata, com dezesseis caboclos de lança. O então Prefeito da cidade do Recife, João 

Paulo, compareceu ao mesmo fantasiado de caboclo de lança.  



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

            Em 13 de fevereiro de 2001, o maracatu rural "Leão de Ouro de Tracunhaém" 

criado em 1980, apresentou-se pela primeira vez num Shopping, localizado no 

município de Jaboatão - Região Metropolitana do Recife, como parte das 

comemorações da semana que antecede o carnaval. A Secretária de Turismo de 

Tracunhaém encontrava-se presente, fotografando a apresentação. Ela informou que a 

cidade possui cinco maracatus e o Prefeito está cada vez mais os apoiando, inclusive 

com a doação de uma verba de R$ 1.500,00 (um mil e quinhentos reais) a cada um, 

para participarem do carnaval de 2001. O maracatu "Leão de Ouro de Tracunhaém", 

criado em 1994, apresentou-se só com 32 pessoas em razão do pequeno espaço físico 

disponível, no entanto ele possui muito mais componentes. As loas cantadas falavam 

da vida dura, da beleza do maracatu e agradeciam efusivamente por estarem num 

shopping center. Abaixo, parte da entrevista do caboclo de lança chamado Deca: 

"Nasci e ainda trabalho no Engenho Cancela, trabalho uma parte do 
ano e na outra trabalho em qualquer coisa que aparece, me chama 
para carregar uma carrada de areia, trabalho uma semana, na outra 
fico parado... Minha família é toda de maracatu... Fizemo preparação 
espiritual para sair... A vida do pessoal da cana é difícil, e muito, 
muito mesmo. É horrível, agora vai ficar todo mundo parado, a partir 
desse mês de fevereiro, pronto. Pára todo mundo, um já foi, um já 
parou, outro vai parar, no final desse mês, para tudo. E só volta a 
trabalhar na cana no mês de setembro...Nunca pensei na minha vida 
em vim a um shopping do Recife. Estou muito feliz".  
 

Este maracatu ainda não está desvirtuado. Seus integrantes são canavieiros 

explorados e oprimidos, provenientes de família de maracatuzeiros, fazem ritual de 

proteção espiritual, nunca visitaram um shopping center. Na ocasião, o local 

encontrava-se todo decorado com golas bordadas de caboclos de lança. Aliás, naquele 

mesmo ano, outro shopping da cidade do Recife, o Plaza-Casa Forte, encontrava-se 

também totalmente decorado com grandes golas de caboclo de lança que eles 

alugaram de uma artesã de Tracunhaém. 

 

Na II Feira Nacional de Negócio do Artesanato  (Fenneart) ocorrida de 07 a 16 de 

julho de 2001, no Centro de Convenções de Pernambuco - Olinda, o ambiente 

encontrava-se praticamente todo decorado com a figura do caboclo de lança do 

maracatu rural, através de fotos, quadros e esculturas. Durante a Feira, ocorreram 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

também apresentações itinerantes dos maracatus “Leãozinho de Aliança", "Cabralada" 

e "Leão da Cultura de Nazaré da Mata". 

 
 De 30 de novembro a 1º de dezembro de 2001, voltou a ser realizado o "2º 

Encontro de Maracatus em Nazaré da Mata", já considerado a grande celebração da 

cultura pernambucana. Houve a apresentação de dezoito maracatus rurais além de 

alguns maracatus nação, bandas, blocos de frevo e forró. O evento foi apoiado pela 

Empresa Pernambucana de Turismo (EMPETUR), e já incluído no roteiro turístico do 

estado de PE. Um artista plástico de Nazaré da Mata que trabalha com artesanato 

reciclado, vem progressivamente aumentando a sua produção centrada na figura do 

maracatu rural. A figura mais procurada é o caboclo de lança feito de durapox, garrafa, 

fita de vídeo, cerâmica, cimento e madeira. Mais da metade do que ele produz é 

comprado pela Prefeitura de Nazaré da Mata para divulgação. Começa assim a ocorrer 

apoio das Prefeituras, crescimento do artesanato, desfiles de maracatus na Avenida. A 

indústria do turismo farejou a possibilidade de lucrar com os maracatus rurais e vai 

iniciar seu processo de exploração da cultura das classes subalternas, sem promover a 

menor alteração na sua situação de subalternidade. 

 

Pelo exposto, observa-se que cada vez mais ocorre um eficiente apoio oficial aos 

maracatus rurais. Em 08 de novembro de 2001, foi criado o Projeto "Maracatus de 

Pernambuco", pela África Produções, com apoio da Petrobrás, Governo do Estado de 

Pernambuco, EMPETUR e Ministério da Cultura. A África Produções surgiu no início da 

década de 90 e, segundo seus criadores, com a preocupação de resgatar as tradições 

populares de Pernambuco e criar condições para que estas se desenvolvam.  

 
“Ao investir numa estrutura profissional, a produtora assume o mercado 
cultural como possibilidade para o crescimento dos grupos periféricos e 
populares. Dialoga com interesses de diversos setores – governos, 
empresas privadas, artistas – para viabilizar recursos, para isso cria 
projetos com estruturas e mídia que os legitima para a sociedade, para 
os brincantes e para os órgãos financiadores. É preciso registrar que o 
público alvo de suas atividades é a juventude da classe média, 
intelectuais, artistas e turistas” (VICENTE, 2003, p.104). 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

A África Produções já realizou o "Projeto Pernambuco em Concerto", com 

festivais de músicas, o "Projeto Maracatu Atômico" e, em 2000, participou da Expo 2000 

em Hannover, quando então levou o maracatu nação "Estrela Brilhante" para a 

cerimônia de abertura. Com a percepção do crescente interesse do público pelos 

maracatus, a África Produção resolve criar o "Projeto Maracatus de Pernambuco". 

Trata-se de uma caravana itinerante, levada às várias cidades do Brasil que inclui, além 

de apresentações de maracatus, exposições multimídia, com 36 fotografias tamanho 50 

x 65, slides, vídeos, figurinos do maracatu, instrumentos, textos explicativos sobre sua 

origem e história, banners, oficinas de danças populares, oficina de percussão com 

tambores de maracatus, oficina de rabeca e aulas-espetáculo com o mais famoso 

personagem da cultura popular de PE, Mestre Salustiano. 

 

O maracatu vai paulatinamente se transformando em atrativo turístico e daí 

começam a surgir os investimentos. A mídia passa a se interessar, como demonstra a 

reportagem do Jornal Diário de Pernambuco de 19/05/2001 pág. D1 intitulada 

"Maracatu tenta atrair turistas a Pernambuco". Da mesma forma no Jornal do 

Commercio de 06/11/2001 p. 08 há uma reportagem assim denominada "Jarbas vê 

maracatu como cartão de visita do Estado", referindo-se ao então governador de 

Pernambuco, Jarbas Vasconcelos. 

 

 Um dos dirigentes da África Produções atribui a popularização do maracatu rural 

ao seu trabalho de oito anos: 
"Você vê o caboclo de lança, é uma figura que representa 
Pernambuco. Você vê em propaganda, em festas. Você vai na Rua 
do Bom Jesus, tem caras vestidos de caboclo de lança. Você vai na 
EMPETUR tem um quadro com um caboclo de lança. Então ele virou 
a marca do governo do Estado de Pernambuco a nível de cultura. 
Então isso é fruto desse trabalho que a gente desenvolve. A gente 
leva o maracatu para fora daqui, seja para São Paulo, Alemanha e 
você vê que ele provoca reações diferentes nas pessoas. Mas todos 
concordam que é muito bonito. É um espetáculo maravilhoso". 

 

Em maio de 2001, através de projetos da África Produções, o maracatu rural 

"Piaba de Ouro" e o "Grupo Sonho da Rabeca", ambos pertencentes ao Mestre 

Salustiano viajaram para apresentarem-se no Festival Internacional de Londrina-



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Paraná. Em junho do mesmo ano, os maracatus rurais "Leão Coroado" e "Cambinda 

Brasileira" foram a Brasília apresentarem-se no Teatro Vila Lobbos e em cidades 

satélites e, a partir de novembro, viajaram para Porto Alegre (RS), Curitiba (PR), Rio de 

Janeiro (RJ), Salvador (BA) e Maceió (AL). 

 

 A África Produções propõe o reconhecimento do maracatuzeiro como artista, 

através de sua valorização. Sobre esse projeto, assim se pronuncia o Secretário de 

Turismo de Pernambuco, Carlos Eduardo Cadoca na reportagem intitulada “Maracatus 

prosseguem em turnê”: "Esta turnê é uma ação visando à profissionalização dos grupos 

de maracatus envolvidos. É a busca do lazer como atividade econômica. O maracatu é 

um instrumento único de nossa cultura, um elemento para atrair os turistas" (Jornal 

Diário de Pernambuco de 10/11/2001, p. D6). 

 

 A África Produções participou, em 2001, de duas feiras mundiais de produção 

cultural: a Womex, em Roterdã-Holanda e a Stricly Mundial em Salvador-BA. Nos 

workshops, foi dito que haveria um incentivo à criação de grupos de maracatus na 

Europa. Essa proposta merece aqui o mais veemente repúdio porque passa a 

impressão de que o maracatu se trata apenas de um grupo de dança, ignorando assim 

todo um contexto histórico em que foi criado. Isso é algo esdrúxulo, é uma tentativa de 

se obter lucro, vendendo a ilusão de que criar um maracatu se constitui algo simples, 

fácil, que surge de um dia para noite, em qualquer lugar. É um desrespeito às classes 

subalternas que criaram historicamente esta manifestação e nelas colocaram toda sua 

concepção de mundo, toda uma forma de sentir a realidade. Para se criar um maracatu 

rural autêntico, precisa-se ser ou ter sido trabalhador da cana-de-açúcar, na opressiva e 

exploradora região da Zona da Mata de Pernambuco do Brasil. 

 

 Em maio de 2002, a África Produções levou maracatus até São Paulo e, no final 

de maio, a cerca de dezesseis festivais na Europa, numa turnê de dois meses, 

começando pelo "Festival Multilatino" na França, financiado pelo Ministério da Cultura. 

Um integrante da África Produção assim se pronunciou: 
"A idéia básica da África Produções é fazer com que o maracatu não 
se torne uma coisa esporádica de carnaval, mas que vire o que já 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

está acontecendo, que você veja todo dia. Você vê o maracatu no 
Palco do Festival de Inverno, no Classic Hall, no Teatro Beberibe, na 
Torre Malakof ". 
 

 O projeto se propõe a oferecer um cachê digno aos maracatuzeiros, boa 

iluminação nas apresentações, ônibus confortável para transportá-los e, sobretudo, o 

reconhecimento destes como artistas. Há um envolvimento grande com a cultura 

popular pernambucana. A África Produções tem também um projeto intitulado "Toca 

Pernambuco", que tem objetivo de mostrar às diversas rádios do Estado que as 

músicas produzidas por compositores populares pernambucanos são vendáveis, dão 

lucro. Em novembro de 2001, foi realizado um Seminário na Fundação Gilberto Freyre 

com a presença de vários produtores de rádio e do delegado do Ministério da Cultura. 

"A gente fez um kit para os convidados, com tudo que toca música 
em Pernambuco, e em cima de pesquisa e gráficos a gente mostrou 
a eles que a música de Pernambuco é muito mais rentável do que 
eles pensam, e que dá lucro. Depois desse Seminário, a Rádio 
Transamérica se mobilizou para fazer parceria, a Rádio Cidade e 
vários rádios se tocaram e viram que a música de Pernambuco é 
uma coisa legal". 
 

 A indústria cultural se estende além da produção, à distribuição e reprodução, 

daí a preocupação de se contar com a ajuda de radialistas, jornalistas e integrantes da 

política cultural para que as músicas penetrem no mercado, com legitimidade.  

 

O objetivo é que o maracatu rural passe a ser reconhecido como mercadoria e os 

consumidores passem a se relacionar com ele segundo o seu valor de troca. A indústria 

cultural está preocupada em provocar novos estímulos, criar novas demandas junto ao 

público com vistas a gerar lucros e, como qualquer empresa capitalista, necessita 

ampliar o número de consumidores. Com o sonho da ascensão social, ela coopta as 

classes subalternas,  usa-as e descarta-as quando for conveniente, sem qualquer 

respeito aos produtores culturais que as criam e colocam nela, de forma espontânea, a 

sua rica e contraditória visão de mundo.  
"Todo maracatu que passa pela África Produções, a gente deixa ele 
pronto. O "Estrela Brilhante" já foi para Europa, já gravou um disco, 
já tem um produtor. A idéia da gente é que saia daqui com a cabeça 
erguida, com uma estrutura profissional montada, que tenha uma 
pessoa que dirija eles, cuidem, vendam e tenha aparição na mídia". 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

                                                                (Um dirigente da África produções) 

 

Incentivar a cultura popular através da exibição de maracatus tem, à primeira 

vista, algo de nobre. Os próprios maracatuzeiros, que vivem em estado de miséria se 

sentem valorizados e ainda podem obter alguma renda fazendo aquilo que sabem e de 

que gostam: mostrar a sua produção cultural e serem reconhecidos. Mas é exatamente 

a partir daí que se inicia o processo de massacre da cultura popular, pois o maracatu 

rural vai se transformando em mercadoria. Começa o processo de descaracterização, 

estilização das figuras, modificações no comportamento e valores dos maracatuzeiros 

que criaram uma manifestação sem qualquer interesse mercadológico e têm que 

reorientar sua manifestação cultural para fins mercantis. A partir daí, ocorre a 

penetração de pessoas que vêem aquilo como mais uma forma de obter ganhos 

financeiros, sem nenhuma ligação histórica nem conhecimento daquela manifestação. 

Há o desvirtuamento, a perda de autenticidade e, muitos maracatuzeiros vão ser 

relegados, preteridos em detrimento de artistas de boa aparência física que passarão a 

dominar as apresentações. Pode-se dizer que, provavelmente, ocorrerá com o 

maracatu rural o mesmo processo que ocorreu com o samba, que surgiu com as 

classes subalternas e foi perseguido, discriminado, por ser criação de pobres e mulatos 

e, expressarem críticas políticas. Entretanto, atualmente, encontra-se restrito às 

apresentações cinematográficas das mega-escolas de samba, dirigidas por 

carnavalescos diplomados em Universidades. São desfiles que chamam atenção pela 

presença de artistas de televisão conhecidos ou, que, buscam notoriedade e se 

apresentam dando shows seminus. De acordo com a perspectiva crítica que orienta o 

presente trabalho, pode-se dizer que é lastimável constatar que uma produção que 

nasceu como expressão de uma concepção de mundo, uma forma de resistência, vai 

sendo desvirtuada. Promove-se a identificação da cultura popular com a cultura de 

massas. Extinguem-se assim formas de mobilização, de contestação das classes 

subalternas que, poderiam construir um movimento que contribuísse para a formação 

de uma nova hegemonia. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 No carnaval de 2001, a propaganda “Shopping Guararapes é sinônimo de 

carnaval” afirma que o caboclo de lança enfeita a programação da Praça de Eventos e 

de Alimentação (Jornal Diário de Pernambuco de 18 de fevereiro de 2001, p. A10). No 

dia 21 de fevereiro, no mesmo local, ocorre uma oficina de maracatu com o artista 

Abissal. Nesse mesmo ano, vê-se o caboclo de lança compondo diversas  propagandas 

comerciais, como por exemplo: de lojas de som, confecções, vestibulares de 

faculdades, festas,etc. 

 

 Diante dessa veiculação pela mídia do maracatu rural e da sua figura principal, o 

caboclo de lança, Aliança, cidade vizinha de Nazaré da Mata na Zona da Mata Norte de 

Pernambuco e sede da "Associação dos Maracatus de Baque Solto" resolve disputar 

com Nazaré da Mata, o título de "Terra do Maracatu" e promove pela primeira vez, no 

dia 12 de fevereiro de 2002, o "Encontro de Maracatus de Baque Solto", com a 

participação de quarenta grupos, tendo a apresentação sida aberta pelo maracatu rural 

"Leãozinho de Aliança", comandado pelo Mestre Bodero. A Prefeitura de Aliança, terra 

do Mestre Salustiano prometeu que iria se empenhar bastante para ser considerada a 

"Terra do Maracatu” e tirar o título de Nazaré da Mata. 

 

 Aliás, o Mestre Salustiano, homem simples da cultura popular, vem ultimamente 

freqüentando as colunas sociais dos principais jornais do Estado. Em 27 de janeiro de 

2002, a Coluna Social de João Alberto  do Diário de Pernambuco traz uma foto do vice-

presidente, o pernambucano Marco Maciel, condecorando o Mestre Salustiano com a 

medalha da Ordem Nacional do Mérito Cultural e, no dia 08 de fevereiro de 2002, a 

mesma coluna social do referido jornal, noticia que Mestre Salustiano vai à Aliança 

lançar um CD e inaugurar a “Casa do Cavalo Marinho”, quando será realizado um show 

do maracatu Piaba de ouro. 

 

 O certo é que, durante o carnaval, o maracatu rural vai dominando uma parte 

cada vez maior da programação da Região Metropolitana do Recife e de toda a Mata-

Norte do Estado de PE. O 38º Baile Municipal da cidade do Recife, realizado no dia 02 

de fevereiro de 2002, no Classic Hall foi propagado nos jornais e out-doors por um 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

caboclo de lança estilizado. O pólo de animação do Varadouro, em Olinda, foi 

denominado "Pólo Portal do Maracatu". Na segunda-feira de carnaval (11/02/2002), 

ocorreu em Nazaré da Mata, o encontro de vinte três maracatus na Praça João XXIII. 

Na terça-feira de carnaval (12/02/2002), realizou-se o “12º Encontro de Maracatus de 

Baque Solto” no espaço Ilumiara Zumbi na cidade Tabajara - Olinda, promovido pelo 

Mestre Salustiano, que aproveitou o momento para lançar mais um CD da Família 

Salustiano. Na ocasião, apresentaram-se oitenta maracatus. 

 

 Registra-se aqui que, no carnaval de 2002, pela primeira vez na cidade, uma 

conhecida loja do “Shopping Center Recife” colocou à venda doze roupas de caboclos 

de lança, confeccionadas por um famoso estilista. Os modelos foram exclusivos, 

criados somente para mulheres, possuindo uma gola com lantejoulas de diferentes 

tonalidades, cabeleira colorida, lança com fitas de papel, bustier, saia, sapato 

plataforma tipo bota. As fantasias foram apresentadas em desfile no Clube Português e 

rapidamente vendidas. 

 

A III Fenneart (Feira Nacional de Negócios de Artesanatos), ocorrida de 05 a 14 

de julho de 2002, no Centro de Convenções de Pernambuco-Olinda, teve como 

principal decoração figuras do caboclo de lança do maracatu rural. Promoveram-se 

também desfiles itinerantes do "Maracambuco" e do maracatu Rural "Leãozinho de 

Aliança", que circulavam pela Feira. Apresentaram-se também, na ocasião, o maracatu 

"Cia Rum Pilé de percussão" (ARTEPE), maracatu “Estrela Brilhante" de Igarassu e 

outros maracatus rurais de Nazaré da Mata. É interessante aqui fazer uma observação 

sobre o "Maracambuco", criado em Olinda-PE, em 1993 e desfilava na Feira com trajes 

predominantemente azuis, em homenagem a Iemanjá. Este maracatu, que pelos 

personagens e pelo toque se intitulava como maracatu nação, estranhamente trazia 

uma figura do caboclo de lança estilizado. Isso só vem evidenciar a popularidade deste 

e daí, a sua introdução em manifestações que nunca fizeram parte delas. O objetivo é 

chamar atenção e obter mais aceitação. Brevemente, não existirão mais distinções 

entre os dois maracatus (o rural e o nação), que possuem origens totalmente diferentes. 

Os grupos que os criarão não saberão o significado de seus personagens, nem a sua 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

história. Isso já foi constatado no maracatu “Várzea do Capibaribe", criado por um 

artista,  nascido em Recife, formado em engenharia de pesca pela Universidade 

Federal Rural de PE e com Mestrado em Oceanografia. Ele já participou da "Banda dos 

Caboclos Envenenados", trabalhou no grupo de dança "Nação Pernambuco" e 

"Cabralada", formado por artistas, bailarinos, que se apresentam em festivais, shows, 

dançando o ritmo, sobretudo do maracatu nação. Considerando restritivo o seu 

trabalho, esse grupo que só utiliza  instrumentos de percussão, resolveu criar algo que 

incorporasse mais ritmos, resultando daí, o maracatu "Várzea do Capibaribe" que se diz 

nação, mas é totalmente estilizado, com figuras de rei, rainha, índio, pescador, Iemanjá, 

Oxum e também de caboclos de lança. Seus integrantes são pessoas da classe média 

que habitam o bairro da Várzea na cidade do Recife, dentre os quais três moças, filhas 

de uma professora universitária. Estas, ao serem entrevistadas, não souberam 

responder sobre a origem, história, nem sobre o que representam as figuras do 

maracatu. O espetáculo é bonito, colorido, com um toque gostoso, mas encontra-se 

totalmente desvirtuado. As pessoas que participam dele, o fazem como se integrassem 

apenas mais um grupo de dança, sem qualquer ligação com as raízes do mesmo. A 

tendência é que esses grupos proliferem cada vez mais, até um dia, quem sabe, 

surgirem cursos onde se ensinarão a dançar o maracatu rural. Diante disso, aqueles 

trabalhadores da cana, pobres, famintos, maltratados que criaram os maracatus 

certamente não passaram pelo crivo da seleção desses grupos e, quem sabe, terão 

que fazer cursos para dançar no mesmo, que, aliás, já começaram a ser oferecidos. O 

próprio criador do maracatu "Várzea do Capibaribe" não conhece bem as origens dessa 

manifestação, nem o que representa o caboclo de lança. Indagado sobre o seu 

interesse no maracatu rural ele respondeu: 
“Porque é nosso. A idéia do meu trabalho é englobar o máximo a 
cultura Pernambucana. E o maracatu rural é a cara de Pernambuco, 
você vê, até nesses comerciais quando fala em Pernambuco, sempre 
tem um caboclo de lança, que é o maior representante do maracatu 
rural, então não poderia nunca faltar em nosso repertório”. 
 

Ele não conhece os maracatus de Nazaré da Mata, berço dessa manifestação e 

onde se encontra a maior quantidade deles. Sobre os rituais espirituais que têm uma 

importância fundamental  em ambos os maracatus, ele assim se pronuncia: 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

"Não tem rituais espirituais no maracatu Nação Pernambuco, ele não 
é um maracatu tradicional, é mais voltado ao lado artístico, se tem 
nunca soube. Esse maracatu Várzea do Capibaribe também tem um 
lado artístico e aí não têm rituais. Isso eu tenho certeza, não são 
envolvidos em religião nenhuma".  

As classes dominantes buscam incentivar cada vez mais o hibridismo, o 

ecletismo, símbolo da pós-modernidade. Desta forma é valorizado o fragmentário, o 

efêmero e nesse processo esvazia e dilui as culturas populares, misturando a ela novas 

tendências e estilos. 

 

O maracatu rural encontra-se num processo que provavelmente ocorreu com 

todas outras manifestações de cultura popular, vai paulatinamente deixando de ser uma 

manifestação espontânea das classes subalternas para se tornar espetáculo para 

turista ver. Tornando-se atração turística e com apoio oficial, haverá uma proliferação 

muito grande de maracatus, com a crescente formação de novos grupos. O governo de 

Pernambuco vem confeccionando, cada vez mais, folhetos, folders, banners de 

orientação turística sobre ele. A sua inserção no mercado capitalista é realizada através 

de muita divulgação. A penetração progressiva da mídia incentiva o consumo.  

 

 Atualmente, durante os carnavais, ocorrem desfiles de maracatus nos quais uma 

Comissão Julgadora atribui notas de acordo com a beleza das roupas e a qualidade 

dos instrumentos da orquestra. Isso só faz aumentar a disputa entre esses grupos que 

competem para ver quem realiza um melhor espetáculo. Muitos maracatuzeiros da 

Zona da Mata de Pernambuco se esforçam e se sacrificam durante todo o ano, 

deixando muitas vezes de comer para ter dinheiro para confeccionar uma fantasia cada 

vez mais rica. Entretanto, apesar da crescente predominância do interesse 

mercadológico da indústria cultural, desrespeitando toda uma produção elaborada 

historicamente pelas classes subalternas, pode-se afirmar, com certeza, que, quem viu 

um autêntico caboclo de lança da Zona da Mata de Pernambuco, jamais o esquecerá 

nem o confundirá com quem se fantasia dele.  

 

As manifestações de culturas populares sofrem pressões para se transformarem, 

repressão, violência e, por fim, a cooptação, passivização e disciplinamento. Não resta 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

dúvida que a cultura popular é uma cultura massacrada, tanto quanto as classes que a 

produzem. 

 

Diante dos fatos empíricos apresentados, considera-se essencial 

analisar o maracatu rural dentro da perspectiva classista para 

entender a visão de mundo e comportamento dos subalternizados, 

sobretudo, quando se constata que este sempre foi estudado de 

forma pulverizada, isolada, onde se abstraíram as condições sociais 

de existência dos maracatuzeiros. Torna-se imperioso realizar um 

levantamento do contexto econômico e sócio-político de sua 

criação. No próximo capítulo, portanto, será analisada a miserável, 

rica e conflitiva região açucareira da Zona da Mata de Pernambuco 

e sua íntima ligação com o maracatu rural.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

CAPITULO 3º:  O MARACATU RURAL, MANIFESTAÇÃO DE  CULTURA 
POPULAR TÍPICA DO CANAVIEIRO DA ZONA DA MATA DE 

PERNAMBUCO. 
 

  
         Vieira (1999) aponta que Gramsci vê no historicismo a grande possibilidade de 

apreender e problematizar os acontecimentos. A inclusão do tempo e lugar na análise 

teórica não se trata de um recurso pedante e inútil de erudição, mas algo de 

fundamental importância. O contexto histórico é determinante no estudo de como as 

coisas foram pensadas. As idéias e as filosofias são sempre expressões renovadas do 

desenvolvimento histórico real e, inseparáveis da ação. Na perspectiva gramsciana há 

uma relação íntima entre o sentir, pensar e agir. Daí, a necessidade de inserir neste 

trabalho, um capítulo sobre a Zona da Mata de Pernambuco. 

 

  Esta região desde o início da colonização sempre esteve organizada e orientada 

pelas exigências da acumulação capitalista, sempre houve uma concentração dos 

meios de produção, uma apropriação do excedente produtivo e uma grande classe que 

se encontrava destituída de propriedade, dos instrumentos de trabalho, dos meios de 

produção. Mesmo na atualidade com o surgimento de um pequeno comércio e da 

presença de alguns micros proprietários de terras que praticam a agricultura familiar, a 

Zona da Mata de Pernambuco ainda continua concentradora de terras e com um 

grande contingente de trabalhadores rurais que só encontram emprego por seis meses 

no ano (época do corte da cana) e sobrevivem de forma miserável. Constatou-se que a 

maioria quase absoluta dos maracatuzeiros vive nessa situação. 

 

 É interessante esclarecer aqui que classe é uma categoria muito utilizada pelas 

diversas correntes sociológicas, mas a tradição marxista, aqui utilizada, entende que as 

classes sociais encontram-se vinculadas a relações econômicas e formadas em torno 

de grupos que possuem interesses opostos. Está-se falando de interesses materiais 

antagônicos entre os sujeitos históricos gerados pelas relações de produção. Existe 

relação de dominação e exploração entre os que possuem os meios de produção e os 

que têm que trabalhar para aqueles. A classe social é o fundamento desse conflito. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Nesta perspectiva, sempre existiu luta de classes, porque as classes são formadas a 

partir do mecanismo de exploração material e por isso configuram interesses conflitivos 

entre ambas.  

 

Diante disso, o maracatu rural será posto como visão de mundo dos canavieiros e 

produto da luta de classes existente naquela região, isto é, será colocado em relação a 

uma totalidade social, dentro de um processo histórico fundamentado na base material. 

Tem que ser feita a conexão entre a estrutura social, política e produtiva com a 

observação empírica. Porque para se entender uma realidade faz-se necessário 

estudar seu contexto histórico.  

 

Os trabalhadores rurais se expressam ideologicamente no maracatu rural, são 

pensamentos e posturas impregnadas pelas contradições existentes entre seu lugar na 

produção e sua condição social. Apesar de lhes caberem o trabalho, só lhes são 

proporcionados um consumo escasso e precário. O maracatu rural, resulta, portanto de 

expressões vivenciadas no plano das relações sociais de produção, por isso contém 

elementos tanto de dominação como de resistência, de contradição e conflito. Ele é 

histórico, surgiu numa determinada sociedade, num determinado tempo e criado por 

um determinado segmento de classe, estando em processo de dinamismo e mudança. 

A cultura não pode ser estudada isoladamente, é um processo social de produção com 

finalidade de compreender, reproduzir, transformar a sociedade e brigar pela 

hegemonia. A cultura jamais se constitui apenas expressão espiritual, encontrando-se 

alheia ou exterior as relações de produção e aos conflitos de classe. Não existe cultura 

que não esteja inserida nas condições materiais. A economia e a cultura seguem 

imbricadas uma com a outra. 

 Portanto para se entender uma manifestação de cultura popular faz-se 

necessário estudar o contexto histórico em que surgiu. O maracatu rural  transmite a 

concepção de mundo de seus criadores e tem tudo a ver com a complexa realidade 

social de onde surge. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

           3.1-Dados sobre a Zona da Mata de Pernambuco 

 

A Zona da Mata do Brasil foi a primeira a ser explorada pelos colonizadores. É 

constituída pela porção do litoral do Nordeste que começa no estado do Rio Grande do 

Norte e vai até o sul da Bahia, cobrindo partes dos estados da Paraíba, Pernambuco, 

Alagoas e Sergipe, estendendo-se pelo interior  numa extensão não superior, na sua 

maior parte, a uns 100 quilômetros do Oceano Atlântico.  A região também é chamada 

de “Nordeste da cana-de-açúcar” e caracteriza-se por temperaturas elevadas e chuvas 

abundantes (clima quente e úmido), com duas estações bem definidas – uma chuvosa 

e outra seca.  

 

  Em Pernambuco, ela vai do Oceano Atlântico ao Planalto da Borborema. 

Vasconcelos Sobrinho (1970, p. 62), esclarece baseado no grau de umidade que esta 

região encontra-se subdividida em duas: a Mata Úmida e a Mata Seca. A Mata Úmida 

abrange todo o sul do Estado de Pernambuco, fazendo fronteira com Alagoas e indo 

até o Rio Capibaribe. A Mata Seca vai da Bacia do Capibaribe até os limites com o 

Estado da Paraíba. Apesar dessa subdivisão, ocorre a presença de uma floresta em 

ambas as regiões com uma relativa homogeneidade no tocante às espécies presentes 

em toda a sua extensão. A Zona da Mata Pernambucana possui quarenta e três 

municípios, dezenove na Mata-Norte ou Seca e, vinte e quatro na Mata-Sul ou Úmida. 

Sua extensão total é de 8.465,4 Km² - isso equivale a 8,5% do território do Estado e a 

sua denominação deve-se à presença dominante de uma mata tropical, variada e 

exuberante que, foi paulatinamente sendo destruída para a implantação da cultura da 

cana-de-açúcar. A devastação foi tão intensa que sobraram pequenas áreas com a 

vegetação original, preservadas a muito custo através da criação de reservas, 

controladas pelo Instituto Brasileiro de Meio do Meio Ambiente e dos Recursos Naturais 

Renováveis (IBAMA). Resta hoje, apenas algumas manchas isoladas desta antiga 

“floresta” nos cumes de algumas pequenas elevações, cuja topografia não favorecia o 

plantio da cana. Atualmente a mata atlântica pernambucana representa cerca de 5,0% 

da cobertura florestal do estado. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Dados da SUDENE / DPO / SER (1997) informam que, quando comparada às 

outras regiões do Estado, vê-se a importância da Zona da Mata de Pernambuco. É uma 

região fértil e rica em recursos naturais. A terra, dominada pela grande propriedade, é 

muito valorizada. Apesar de ser relativamente pequena em extensão, é bastante 

povoada. A sua estrutura de organização da produção, dominada pela exploração da 

cana-de-açúcar, possibilitou a formação de um mercado de trabalho em bases 

essencialmente capitalistas. A concentração de renda também é muito grande, 

elevando o nível de renda per capita, apesar dos altos índices de miséria. Na região, 

estão localizados os maiores níveis de pobreza absoluta do Estado. 

 

A cana-de-açúcar, que prevalece na paisagem natural da região, foi introduzida 

em Pernambuco no século XVI, nos primórdios da colonização e encontrou na Zona da 

Mata as condições propícias ao seu desenvolvimento. O solo tipo massapê, o clima 

úmido, a existência de rios perenes, navegáveis, desembocando no Atlântico, 

facilitavam o embarque dos produtos da região à Europa. Isso levou o colonizador, na 

ânsia de obter lucros, a optar pela plantação da cana-de-açúcar, muito procurada no 

mercado europeu daquela época. Daí, foram doadas terras àqueles que possuíssem 

condições para instalação de engenhos. 
“A proximidade do porto barateava o transporte não só do açúcar, 

como também das máquinas e utensílios necessários ao engenho; 

os rios e riachos, numerosos e pouco profundos, forneciam água 

para o consumo da população, irrigavam os canaviais de suas 

margens e, às vezes, moviam os engenhos; a mata fornecia a caça, 

nos primeiros tempos, quando o gado ainda era insuficiente, fornecia 

a lenha para as fornalhas e a madeira para as construções e para a 

confecção das caixas de açúcar. Assim, as condições naturais 

favoreceram o desenvolvimento de uma civilização eminentemente 

agrária como a que Duarte Coelho, com seus sucessores, realizou 

em Pernambuco”(ANDRADE,1986, p. 57). 

 

 Ao lado do solo e do clima, as condições pluviométricas favorecem a 

acumulação de água em quantidade e qualidade suficientes para o cultivo e 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

desenvolvimento da cana nessa região, considerando-se que a disponibilidade de água 

se constitui num fator primordial para a produção dessa cultura. 

 

Na Zona da Mata encontram-se formações vegetais dos tabuleiros costeiros e da 

faixa litorânea; sendo esta última subdividida em praias, restingas e terraços litorâneos 

e mangues. No entanto, o principal sistema de produção é o da cana-de-açúcar, 

dominando entre 80,0 a 90,0% e coexistindo com outras culturas de menor importância 

que, não chegam a dominar a paisagem natural da região. 

 

No sentido oeste-leste, os rios que cruzam a região, oriundos do Agreste do 

Estado, são: o Goiana, o Capibaribe, o Ipojuca, o Sirinhaém, e o Una. A poluição  dos 

rios é muito intensa, provocada pela inexistência de saneamento /esgotamento sanitário 

dos dejetos domésticos – esgoto ou lixo orgânico e inorgânico sendo jogado a céu 

aberto,  despejos de substâncias tóxicas em razão da utilização inadequada de 

agrotóxicos. Entretanto, o principal responsável pela poluição hídrica é a usina sucro-

alcooleira. O resíduo agroindustrial que provoca tal poluição é conhecido por vinhoto, 

vinhaça ou garapão, resultado da fabricação do álcool etílico por via fermentativa. Sua 

força poluente é bastante forte, cerca de cem vezes a do esgoto doméstico, em razão 

da forte presença de matéria orgânica e de componentes como nitrogênio, fósforo e 

potássio.  A queima da cana com objetivo de agilizar o trabalho e o despejo do vinhoto 

das destilarias e das águas de lavagem da indústria nos rios da região, na época de 

moagem, quando o volume da água encontra-se mais baixo, causa mortandade de 

peixes, crustáceos e moluscos. O apodrecimento dessas águas, inutiliza-as para o uso 

doméstico e industrial e concorre para a proliferação das moléstias endêmicas. 

Somando-se a isso, ocorre o assoreamento desses rios, causado principalmente pelo 

desmatamento das matas ciliares. Esse desmatamento tem provocado uma redução 

das fontes energéticas e aqüíferas. O uso indiscriminado de defensivos agrícolas levou 

à destruição da fauna e da biodiversidade do ecossistema local. Isso tem dificultado 

ainda mais a dura vida dos trabalhadores rurais, prejudicando suas poucas formas de 

sobrevivência, sobretudo no que se refere à produção de culturas alimentares e 

alimentos oriundos de rios, riachos e cursos d’água. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

           A utilização permanente e indevida do solo, através do cultivo da cana-de-

açúcar, traz efeitos bastante nocivos ao mesmo, diminuindo sua fertilidade e 

provocando erosão. Desde o início, a plantação da cana na região vem acompanhada 

de queimadas e desmatamento, provocando grandes impactos ambientais. Com a 

diminuição da fertilidade do solo, são utilizados de forma crescente agrotóxicos que 

poluem não apenas o próprio solo, mas também o alimento e os rios. O canavieiro que 

trabalha sem roupas apropriadas e mora na área sente fortemente os impactos dessa 

degradação ambiental. A mecanização é utilizada de forma intensiva nas encostas que 

possuem solos com pouca profundidade e onde a movimentação da camada superficial 

acelera a erosão, levando os sedimentos para as várzeas dos rios, assoreando e 

dificultando o seu escoamento.  

 

Trata-se, portanto, de uma região com uma grande biodiversidade, com 

condições favoráveis de recursos hídricos superficiais, em virtude da ocorrência de 

condições pluviométricas em quantidade suficiente para todo o ecossistema. Apesar de 

tudo isso, se encontra degradada  fisicamente, com predomínio da miséria e fome na 

maioria de sua população. Pode-se dizer, com segurança, que os problemas 

ambientais, sociais, agrários e políticos existentes na Zona da Mata de Pernambuco se 

situam no bojo da produção da monocultura canavieira, preservada durante cinco 

séculos por uma classe que sempre usufruiu o poder, recebeu fartos recursos 

governamentais e explorou de forma desumana o trabalhador. 

 

 

           3.2- A hegemonia da monocultura canavieira 
  

 

          O processo de colonização do Brasil foi realizado através do Instituto Sesmarial, 

oriundo de Portugal do século XIV. Medeiros (2002) esclarece que a implantação desse 

sistema no Brasil vinha atender aos interesses da burguesia comercial que 

consideravam a colônia uma fonte de renda para metrópole. Portugal pretendia o seu 

fortalecimento através do comércio, explorando as colônias. Cabia ao Brasil produzir 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

segundo as exigências do capitalismo comercial, garantindo lucro e renda para a Coroa 

e a burguesia mercantil. Inicialmente Portugal não teve preocupação imediata de 

ocupar as terras recém-descobertas, a venda de pau-brasil era lucrativa, mas o 

comércio muito arriscado, e as trocas com o Oriente se apresentavam mais rentáveis. 

Com a ameaça francesa na costa brasileira, Portugal resolveu, a partir de 1530, 

colonizar o país e para isso teve que buscar uma atividade que oferecesse lucro e se 

adequasse às condições climáticas locais. A atividade canavieira se apresentou como 

a mais rentável, o produto era raro, valioso e muito procurado na Europa. Para o 

trabalho duro dos engenhos, foram trazidos negros da costa da África sob regime de 

escravidão. Tudo isso se adequou muito bem ao explorador projeto mercantilista 

português, produzindo o açúcar que era responsável pelo sustento das decadentes 

casas reais e aristocracia européia. Por intermédio de Cartas de Doação, os donatários 

recebiam grandes quantidades de terras. Estes posteriormente adquiriram também o 

direito de conceder sesmarias. A seleção dos sesmeiros se dava por critérios sócio-

econômicos, tornando-se um processo profundamente elitista, com terras sendo 

doadas a nobres e pessoas de posses que se aventurassem a ir para a Colônia e 

pudessem adquirir escravos, produto caro na época, para tocar a empresa açucareira. 

A maioria dos sesmeiros e donos de engenho, em razão do seu status econômico, 

adquiriram mais terras através de doações e heranças, resultando na consolidação dos 

grandes latifúndios. A este respeito, Porto (1980, p. 56) afirma com muita propriedade: 

"canavial e latifúndio sempre andaram juntos". A partir desses latifúndios, famílias 

patriarcais de cunho aristocrata, que se fixaram na Zona da Mata de Pernambuco vão 

paulatinamente, dominando a vida econômica, política e social da região, através do 

cultivo de extensos canaviais.  
"A sociedade açucareira era, na verdade, muito elitista e 
concentradora de renda nas mãos de uma oligarquia que se auto-
intitulava de "nobreza da terra", formada por pessoas ligadas a 
algumas famílias entre si, em contraste com uma grande massa de 
escravos e de libertos, completamente expropriados de bens e um 
pequeno grupo intermediário. Esta oligarquia formou-se a partir da 
família do primeiro donatário e de sua mulher - os Albuquerques --, 
dos descendentes dos primeiros migrantes que se associaram a esta 
família no século XVI e de novos migrantes, aqui chegados nos 
séculos XVIII e XIX, geralmente enriquecidos no comércio e que 
conseguiriam, através da compra de engenhos ou pelos laços de 
casamento, penetrar nesta sociedade fechada dos senhores de 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

engenho. Ainda hoje a maior parte dos usineiros de Pernambuco 
descende destes colonizadores; são famílias que estão ligadas entre 
si tanto pelos interesses econômicos como por laços de parentesco" 
(ANDRADE, 1989, 13). 

 

Os primeiros engenhos se situavam em localidades próximas à foz dos rios, 

portanto na faixa litorânea que serviria para o embarque do açúcar, posteriormente 

aqueles foram se adentrando mais para o leste. Andrade (1989, p. 10) aponta a rapidez 

com que se implantou e proliferou a atividade açucareira no Estado. Em 1584, já 

existiam na capitania 66 engenhos. No período da conquista dos holandeses, 144 

engenhos e, na segunda metade do século XIX, quando da implantação de engenhos 

centrais e de usinas, os engenhos eram em número superior a 3.500.  

 

Forma-se assim  uma sociedade de estrutura rígida, com classes sociais bem 

definidas. No topo da pirâmide social, encontrava-se o senhor de engenho, com um 

poder político semelhante aos das sociedades patriarcais. Logo abaixo, vinham os 

agregados, os padres, os empregados mais qualificados, entretanto, a grande maioria 

da população, durante três séculos, era formada de escravos, que, trabalhavam 

supervisionados por feitores. 

 

A criação dos engenhos centrais (conjugando a atividade industrial à agrícola) 

provocou uma maior concentração da propriedade da terra e de renda. Em 1890, 

ocorre uma queda na exportação do açúcar em razão do seu baixo preço no mercado 

internacional e, a partir de 1901, vão ser criadas usinas subsidiadas diretamente pelos 

Governos Estaduais. 
“Os camponeses continuavam subjugados, sofrendo os tormentos da 
fome, da inclemência das secas, da prepotência patronal e da 
perseguição policial. Os engenhos de açúcar se regiam por uma 
disciplina medieval, um obscurantismo marcante e uma opulência 
senhorial que contrastava com a miséria aguda do trabalhador no 
eito. Os castigos e punições lembravam os tempos de inquisição. 
Nas usinas ainda se usava a “fossa”, poço de meio metro de 
diâmetro por dois metros de fundo, onde se enterrava o trabalhador 
(para não dizer escravo) faltoso, e, se um vigia recebia ordem de 
‘entregar o rifle”, sabia que suas horas estavam contadas, restando-
lhe fugir ou ficar para matar e morrer... O açúcar era cristalizado com 
ódio entre as classes” (grifo nosso) (LUCAS, 1984,  p. 176). 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

  Com a criação das usinas, os engenhos vão deixando aos poucos de moer, mas 

a exploração e opressão continuaram. O período que abrangeu a transição do bangüê 

para a usina durou cerca de cinqüenta anos, iniciando-se por volta de 1870 e indo até a 

criação do Instituto do Açúcar e do Álcool (IAA), em 1933. Após  esse período, alguns 

poucos bangüês sobreviveram precariamente até a década de cinqüenta do século XX. 

 

É interessante salientar que as implantações de muitas usinas, no período de  

1890 a 1910, foram realizadas geralmente por senhores de engenhos que se 

associavam entre si ou, que possuíam muitas propriedades, com ajuda do governo 

estadual que concedia valiosos empréstimos. Tudo isso provocou uma grande 

concentração de terra, de renda e sérios impactos ecológicos na região. 

 

Na Primeira República, Pernambuco continuava detendo o título de maior 

produtor de açúcar do país e, com uma classe dominante intimamente ligada à 

agroindústria canavieira, fortalecida, mobilizada e recebendo todo o apoio estatal, 

apesar da existência de conflitos entre usineiros e fornecedores de cana. As classes 

dominantes, apesar desses conflitos, procuram se organizar e se mobilizar em defesa 

de seus interesses. E, como resultado disso, Bandeira (1989, p. 21) aponta a  criação 

da “Coligação Açucareira” de 1906, do “Instituto de Defesa do Açúcar” em 1926, do 

“Convênio Açucareiro” em 1927 e da “Cooperativa Açucareira de Pernambuco S/A”, em 

1928, pelos usineiros. 

 

Andrade (1989) esclarece que o período de 1907 a 1914, foi muito conturbado 

porque os usineiros, endividados, tentavam transferir a sua crise para os fornecedores 

de cana, pagando um preço baixo pela tonelada do produto e uma multa de 10% sobre 

o valor da cana se ela fosse considerada pobre em sacarose, o que levava a um 

desconto constante, já que todas as variedades de cana eram pobres em sacarose. Os 

fornecedores, irritados, discriminados, transferiam os prejuízos para os lavradores que 

cultivavam suas terras e pagavam cerca de 30 a 50% da cana que era produzida, a 

título de arrendamento. Nessa luta entre o agricultor e o industrial, os trabalhadores 

sofriam as mais sérias conseqüências. Os canaviais aumentavam cada vez mais,  



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

assim como os contrastes sociais. No acirramento dessa disputa entre os usineiros e 

fornecedores de cana, o elo mais frágil, (os trabalhadores), é que sofriam as reais 

conseqüências desse conflito entre as classes dominantes.  
“Observa-se então, de forma clara, que o usineiro transferia ao 

fornecedor de cana o ônus da crise, os prejuízos, enquanto os dois 

transferiam ao trabalhador rural, o maior prejudicado, este ônus. 

Segundo Gileno De Carli, em estudos substanciosos, o usineiro não 

obtinha os lucros esperados com a industrialização, o fornecedor 

passava a receber pela tonelada de cana um preço inferior ou 

próximo ao custo de produção, e o trabalhador rural tinha uma 

violenta diminuição do valor real do seu salário, passando a viver na 

miséria. Usineiros e fornecedores passaram a lutar entre si, e os 

trabalhadores nada podiam fazer, de vez que o peso das classes 

favorecidas e do Estado caía sobre eles, impedindo-os até de se 

organizarem para defender seus direitos. Os governadores de estado 

eram na grande maioria, usineiros ou pessoas ligadas ao sistema 

das usinas. Esta luta acirrada conduziria à procura de uma 

conciliação entre as classes dominantes que resolvesse seus 

problemas, esquecendo-se que do bem-estar dos trabalhadores, 

também dependeria esta solução” (ANDRADE, 1988, p. 70-71). 

 

Na década de trinta do século XX,  foi criado o Instituto do Açúcar e do Álcool 

(IAA), através do Decreto 22.789 de 01 de junho de 1933, resultado do aumento da luta 

histórica travada entre fornecedores de cana e usineiros que disputavam a hegemonia 

econômica e política. Com as usinas produzindo matéria prima e concorrendo com os 

fornecedores, o percentual produzido por estes caía significativamente. O acirramento 

da luta entre fornecedores de cana e usineiros, sobretudo no final dos anos trinta do 

século XX, levou a intervenção do Instituto do Açúcar e do Álcool (IAA) pelo do Governo 

Federal, através do Decreto-Lei n° 3.855 de 21/11/41,  conhecido como o “Estatuto da 

Lavoura Canavieira”, que dispunha sobre direitos  dos fornecedores de cana, os quais 

os usineiros teriam que respeitar. Este Estatuto foi criado por iniciativa do governo 

Barbosa Lima Sobrinho que estava preocupado com a situação dos fornecedores de 

cana, por isso instituiu que as usinas deveriam moer pelo menos 50% de cana de 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

fornecedores. Os pobres, os que faziam realmente produzir a lavoura canavieira, foram 

esquecidos. No ano seguinte, o Decreto - Lei 4.722 de 22/09/42 declarava a indústria 

alcooleira de interesse nacional. 

 

          Após a 2º Guerra Mundial, o crescimento econômico levou à necessidade de 

maior expansão das usinas, que passaram a aumentar os canaviais em áreas em que 

os fornecedores e arrendatários plantavam a agricultura de subsistência, além de 

explorar mais o trabalho. Isso ocasionou grandes reações por parte dos trabalhadores 

que, em conseqüência disso, foram mortos, espancados e até ferrados no rosto com 

ferro usado para marcar os animais (ANDRADE, 1989, p. 81). A violência na região era 

grande.  

   

O período que se estende da criação do Instituto do Açúcar e do Álcool (IAA) até 

o golpe de 1964, foi caracterizado por uma diminuição do número de usinas em virtude 

das sucessivas fusões e absorções e também da exacerbação da luta de classes. 

Muitos trabalhadores que foram desapropriados ou, que, se encontravam no processo 

de desapropriação resolveram se organizar nas Ligas Camponeses e em Sindicatos 

Rurais. Naquele momento, os usineiros e fornecedores da cana se uniram para 

enfrentar o inimigo comum: a classe trabalhadora.  

 

No período da ditadura militar (1964 a 1984), com a abertura maior da economia 

brasileira ao capital estrangeiro, aumentou a produção do açúcar, através de subsídios. 

Em 1985 é criado o Pró-Álcool, programa destinado a produzir álcool para fins 

carburantes e este permaneceu até a criação da Medida Provisória nº 154, de 15/03/90, 

que o extinguiu, transferindo suas principais funções para a Secretaria do 

Desenvolvimento Regional.  Desta forma,  a agroindústria canavieira foi, até o Plano 

Collor, um dos setores com maior peso de intervenção estatal. Tudo era definido pelo 

Estado: quotas de produção de cana, de açúcar e de álcool, preços para cada produto, 

volume da produção exportável, quotas de exportação por região do país, subsídios de 

equalização para o Nordeste e outras regiões, etc. Até mesmo, programas conjunturais 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

de grande envergadura, como foi o Fundo Especial de Exportações ou como o PRÓ-

ÁLCOOL, eram definidos e operados pelo Estado. 

 

A área açucareira  em Pernambuco tem a particularidade de não apresentar 

grande penetração de capital do exterior, nem de outras regiões do país. Andrade 

(1989) realiza um estudo profundo da evolução da atividade açucareira em 

Pernambuco e constata que ocorre uma perpetuação dos grupos tradicionais da 

atividade açucareira, que continuam controlando todo o processo. A oligarquia 

canavieira pernambucana sempre foi muito protegida por medidas do governo federal e 

estadual, sempre manteve o domínio econômico e político da região. Desde o início, da 

colonização foram criadas medidas para impedir a execução de dívidas dos senhores 

de engenho, fartos empréstimos e, posteriormente, com  programas visando à 

modernização da agroindústria canavieira, como o PLANALSUCAR e o PRÓ-ÁLCOOL. 

 
No final da década de 90, o Banco de Desenvolvimento do Estado de 

Pernambuco (BANDEPE) sofreu as conseqüências desse histórico apoio e 

paternalismo do Estado à agroindústria canavieira. 

“No governo republicano, os usineiros conseguiram leis que lhes 

facilitavam empréstimos a juros baixos e perdão das dívidas. O 

governo também foi generoso com os grupos nordestinos – fato que 

ocorre também nos outros estados, fornecendo créditos no exterior. 

Foi neste período que outras usinas conseguiram estes empréstimos, 

com o aval do Banco do Estado de Pernambuco pelo fato de não 

terem pago seus financiamentos, levaram o BANDEPE a honrar os 

compromissos assumidos e entrar em uma forte crise que levou à 

privatização, em 1998 (ANDRADE, 2001, p. 67-68). 

 

Apesar de todo esse apoio governamental, através da injeção de grandiosos 

recursos e elaboração de leis e medidas de proteção, a agroindústria canavieira entra 

em crise. Neste contexto, o trabalho do Andrade (2001) oferece uma excelente 

contribuição para se entender a crise atual da agroindústria açucareira. Ele aponta que 
a mesma ocorre em razão de dois fatores: o econômico e o natural. Do ponto de vista 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

econômico, a análise pode se dar em nível estrutural e / ou conjuntural. Na perspectiva 

estrutural, existe sobretudo uma perda de competitividade com a produção do centro-

sul. Além disso, ocorre uma diminuição da demanda de açúcar no mercado 

internacional, abertura do mercado, mudança da política creditícia, extinção do Instituto 

de Açúcar e do Álcool (IAA) sem a substituição por qualquer outra política para o setor. 

A desatualização tecnológica do parque industrial açucareiro pernambucano fez com 

que a produtividade diminuísse em relação ao centro-sul. Ele cita como exemplo que, 

em 1999, a produtividade na mesorregião  era de 43,057 t / ha, enquanto a de São 

Paulo era de 73,9 t/ha, a do  Paraná de 74,2 t/ha e a de Goiás 70,4 t / ha. O poder 

político dos usineiros e a política protecionista desencadearam o pouco investimento na 

área da pesquisa e da diversificação econômica, diminuindo assim a produtividade e 

levando a uma pouca preocupação com a substituição periódica de variedades de 

cana. A postura de aumentar a área sob a dependência de cada usina, através da 

aquisição cada vez maior de terras, levou a Mata pernambucana a uma grande 

concentração de terras. Existem municípios na região que, em termos de extensão, são 

propriedades de uma ou duas usinas de açúcar. Em Ipojuca, apenas duas usinas 

dispõem de mais de 26.000 ha. do município, correspondendo a cerca de 61,41% da 

área territorial rural. Em Jaboatão, uma Usina sozinha ocupa 55,23% da área do 

município. Sirinhaém tem 63,53% de sua área rural nas mãos de um só proprietário, 

uma usina de álcool e açúcar. Esta situação  não se altera muito nos outros municípios 

que integram a Zona da Mata Pernambucana e que, na verdade, ainda não revela a 

real situação de concentração de renda da economia pernambucana  porque muitas 

vezes o proprietário de uma usina possui dezenas de engenhos com administração 

descentralizada. Neste caso, por não se apresentar como uma unidade, mas como 

dezenas de unidades de exploração, fica difícil de se caracterizar melhor o latifúndio. 

Do ponto de vista conjuntural, ocorreu a suspensão do pagamento da taxa de 

equalização que compensava a diferença de 30% entre o custo de produção no 

Nordeste, em relação a São Paulo. E também são destacadas as secas periódicas. 

Entretanto, o fechamento de muitas usinas e destilarias do Estado não significa, 

necessariamente, que o grupo econômico faliu, já que muitas vezes este transfere seus 

capitais para outra atividade econômica, ou para a mesma atividade em outro Estado. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Quando uma usina encerra suas atividades, ela traz graves conseqüências para a 

população trabalhadora, tanto agrícola quanto industrial, através do desemprego, 

miséria, fome e doenças. Essa população, recém-desempregada e sem habilitação 

profissional, passa a viver de trabalhos ocasionais, furto e prostituição, migrando, na 

maioria das vezes, para a Região Metropolitana do Recife (RMR). A Zona da Mata já 

possui o problema da sazonalidade da oferta de emprego pela agroindústria, além 

disso, as usinas muitas vezes preferem não utilizar mão de obra local, que tem maior 

organização sindical em relação ao agreste e sertão e possui um piso salarial maior que 

o mínimo daí, são recrutados trabalhadores originários dessas outras regiões. Estes,  

quando é passada a época da moagem, são dispensados (aproximadamente 40% 

deles) e voltam para suas regiões ou ficam nas cidades, vilas e povoados da região, 

esperando por uma nova safra e trabalhando eventualmente na construção civil, que 

também  se encontra em crise. 

 

Duas alternativas de reestruturação têm sido apontadas para o sistema de 

produção local: uma de natureza capitalista e outra de agricultura familiar (Souza; 

Ferreira Irmão; Araújo, 1999, p. 7). A reestruturação capitalista se daria evidentemente 

dentro do próprio sistema de produção da cana-de-açúcar, nas terras das usinas 

paralisadas ou em dificuldades econômico-financeiras e nas terras de arrendatários e 

fornecedores de cana de médio e grande porte. Experiências desse tipo já se 

encontram em andamento nos Estados de Pernambuco, Alagoas e Paraíba e se dão 

dentro ou ao lado do sistema de produção da cana pelos próprios empresários 

proprietários das terras e usinas. Na perspectiva das classes dominantes, para 

reestruturar o sistema de produção, faz-se necessária à renovação do parque 

sucroalcooleiro, visando a aumentos de produtividade para compensar os custos 

elevados e permitir a sobrevivência dos produtores, dentro do agribusines da cana. 

Continua, na região, uma mentalidade monocultora, na grande maioria do empresariado 

canavieiro em decorrência da tradição secular do cultivo de cana-de-açúcar. Ainda se 

acredita que a utilização  de novas tecnologias para diversificação de variedades, 

melhoria do plantio, adoção de novos processos produtivos, (corte, colheita, 

processamento), vão possibilitar aumentos de produtividade, viabilizando a 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

possibilidade de sobrevivência de usineiros e de fornecedores de grande porte dentro 

do próprio negócio de produção da cana. Assim eles ainda consideram a monocultura 

como a melhor alternativa para as terras férteis da Zona da Mata. O outro tipo de 

reestruturação que se observa na utilização das terras da Zona da Mata é o de caráter 

familiar, constituída pelas famílias que têm tido acesso à terra, seja por posse, 

autorização ou ganhos de parcelas em projetos de reforma agrária. Os raros 

assentamentos de reforma agrária do governo federal ou estadual estão permitindo um 

maior aproveitamento das terras improdutivas da região para a produção de alimentos 

comerciais ou de autoconsumo. Os assentamentos alterando a rígida estrutura fundiária 

da região estão obtendo êxito, produzindo vários tipos de culturas para o mercado, 

como frutas, hortaliças e verduras e culturas de subsistência como feijão, mandioca e 

macaxeira, contribuindo para diversificar a paisagem natural da região, oferecendo 

condições dignas a trabalhadores da área e produtos para o mercado interno.  A 

enorme quantidade de trabalhadores sem terra é uma indicação da necessidade de 

reforma agrária na região, naquelas propriedades consideradas improdutivas ou de 

baixa produtividade da cana-de-açúcar.  

 
 

 Em épocas mais recentes, com o aprofundamento da crise agro-sucro-

alcooleira, outras políticas foram executadas,  procurando diversificar atividades que 

contemplem maior utilização de mão-de-obra, a exemplo da agricultura familiar e 

pequenas indústrias a ela inerente, como turismo rural e serviços outros. Atualmente, 

(2002) o Governo do Estado está tentando implementar o Programa de Apoio ao 

Desenvolvimento Sustentável da Zona da Mata de PE (PROMATA), que tem como 

objetivo oferecer suporte aos Municípios da região para que estes, através dos Planos 

de Investimentos Municipais (PIMs), planejando múltiplas ações integradas orientadas 

pelos princípios de desenvolvimento sustentável com Base Local.  

 

Nesta perspectiva, segundo a Secretaria de Planejamento e Desenvolvimento 

Social (SEPLANDES), o objetivo maior do PROMATA é impulsionar o referido 

desenvolvimento na região, priorizando a melhoria da disponibilidade e qualidade dos 

serviços de educação, saúde e saneamento ambiental; da criação e consolidação de 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

atividades economicamente viáveis nos meios rural e urbano; da promoção da base 

institucional e da participação da comunidade no planejamento e implementação de 

ações que resultem na sustentabilidade da região. 

 

Conforme documento da Secretaria de Planejamento e Desenvolvimento Social 

(2002), em seu nível de execução, o PROMATA encontra-se estruturado em três 

subprogramas: 

 

Subprograma I: "Melhoramento de serviços básicos", com objetivo de realizar a 

ampliação e melhoria da qualidade dos serviços básicos municipais. Isto está 

relacionado a uma melhor capacitação das prefeituras municipais na realização dos 

programas sociais, na criação de sistemas de abastecimento de água na zona rural, na 

redução do analfabetismo, na extensão a 100% da população do programa de saúde 

da família e na ampliação do atendimento em saúde pública. 

 

Subprograma II: "Apoio à diversificação econômica", com objetivo de promoção, 

criação e fortalecimento de novas oportunidades de desenvolvimento econômico na 

região. Este subprograma possui dados específicos a serem atingidos como o 

atendimento de 10.500 médios e pequenos produtores rurais, relacionado à elaboração 

e implementação de agronegócios com base no mercado, capacitação produtiva, 

mercadológica e empresarial em 100% dos planos de agronegócios, atendimento a 

15.000 microempresários, no tocante à implantação de planos de negócios, assessoria 

empresarial a novos empreendimentos e capacitação de trabalhadores e realização de 

cerca de 120 projetos de pesquisa aplicada para o desenvolvimento de novos 

potenciais de agronegócios. 

 

Subprograma III: "Gestão e Proteção Ambiental", com objetivo de fortalecimento 

da gestão ambiental de forma integrada e participativa. Este subprograma visa à gestão 

e planejamento dos 100% dos projetos ambientais em operação na região, elaboração 

de 10 projetos básicos de sistema de destinação final de resíduos sólidos elaborados, 

04 sistemas de destinação final de resíduos sólidos abrangendo grupos de municípios 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

implantados e em operação e, à recuperação dos recursos naturais financiados e 

implementados. 

 

Para a realização dos PIMs, o PROMATA se utiliza de um paradigma de políticas 

públicas que prioriza o seguinte tripé: parceria com a sociedade, articulação intra e 

intergovernamental e convergência e integração das ações. Acredita-se aqui que o 

PROMATA está inserido, de certa forma, na tese  das “Novas Ruralidades” que trabalha 

com o pressuposto de que o espaço rural vai, em todo o mundo, deixando de ser 

exclusivamente agrícola para ser polissêmico em que coexistem atividades econômicas 

de natureza diversa, como a própria agricultura, o lazer, o comércio, o turismo, o 

ambientalismo. 

 

O projeto “RURBANO” elaborado pelo prof. José Graziano da Silva e por uma 

grande equipe de professores da UNICAMP, que se encontra disponível no site : 

www.eco.unicamp.br/rurbano.html, surgiu após a divulgação, pelo IBGE, dos 

microdados das PNADs de 1992 (Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios), que 

possibilitou uma nova caracterização da população no meio rural brasileiro. Ele 

apresenta como uma nova conformação do "novo", basicamente três grupos de 

atividade: a) uma agropecuária moderna, baseada em commodities e intimamente 

ligada às agroindústrias; b) um conjunto de atividades não agrícolas, ligadas à moradia, 

ao lazer e a várias atividades industriais e de prestação de serviços; c) um conjunto de 

"novas" atividades agropecuárias, localizadas em nichos especiais de mercados. 

 

 A principal conclusão obtida na Fase I desse Projeto RURBANO foi a de que, 

desde meados dos anos 80, o emprego agrícola vem caindo sistematicamente no 

Brasil, entretanto a população rural ocupada (PEA rural) vem crescendo no mesmo 

período, o que demonstra que os postos de trabalho no setor agrícola foram 

substituídos por novas atividades não agrícolas no meio rural. A Fase II do projeto 

RURBANO concluiu que as famílias rurais estão se transformando de famílias agrícolas 

em famílias pluriativas e famílias não agrícolas. A agricultura vai-se tornando 

paulatinamente uma atividade de tempo parcial. Graziano Silva considera a importância 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

da criação de novas atividades no meio rural incentivando a pluratividade, como uma 

nova forma de inserção econômica da população que vive no meio rural, ampliando sua 

renda. Para ele, torna-se imprescindível tornar o rural como espaço de múltiplas 

dimensões e não, apenas como um local onde se realizam atividades agropecuárias. 

Foi constatado nesta pesquisa que,  diferentemente dos demais estados no Brasil, PE e 

AL mostram um fraco desenvolvimento do "Novo Rural brasileiro". A crise da economia 

canavieira levou à queda não apenas do emprego agrícola, mas também das 

ocupações não-agrícolas na indústria de transformação (agroindústria), e nos serviços a 

ela ligados. Ele aponta que, contrastando com o que ocorreu nos outros estados 

brasileiros, em PE, o que determinou a redução do PEA foi o fraco desempenho das 

atividades não-agrícolas, sobretudo o número de pessoas ocupadas na indústria de 

transporte e prestação de serviços.  

 

No caso específico de Pernambuco, Graziano Silva (2000, p. 142) constata que, 

apesar da queda nos anos 90, a PEA Rural ocupada em atividades agrícolas ainda 

representava em 1997, 44,5% da população rural com mais de 10 anos de idade e 76% 

da PEA rural total pernambucana. Já a PEA rural, ocupada em atividades não-

agrícolas, representava apenas 21% da PEA rural total, concluindo-se daí que, de cada 

cinco pessoas ocupadas no meio rural pernambucano, apenas uma encontrava-se em 

atividades não-agrícolas, o que mostra a elevada dependência em relação à 

agropecuária para a geração de empregos. Para ele, isto vai de encontro à tendência 

geral ocorrida no Brasil que é o crescimento da PEA rural não-agrícola, compensando a 

queda da PEA rural agrícola. Ele cita também, com relação à cana de açúcar, dados do 

Levantamento Sistemático da Produção Agrícola (LSPA), realizados pelo IBGE, 

constatando que houve uma redução de mais de 100 mil hectares cultivados e de 

aproximadamente 10 milhões de toneladas produzidas, no período 1991-98. Isso teve 

um efeito significativo sobre o emprego agrícola, pois, segundo as informações do 

Sensor Rural – Seade, disponíveis para o período 1996-98, a cana de açúcar tem sido 

responsável por 30 a 35% do total demandado de mão-de-obra pelas principais culturas 

do Estado. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Em decorrência disso, a população rural pernambucana vem sofrendo reduções 

desde o início da década dos anos 80, motivadas pelo fraco desempenho das 

atividades agrícolas e não-agrícolas que contribuiu para que as pessoas deixassem o 

meio rural. 

 

Em momento algum, essa pesquisa de Graziano Silva e equipe da UNICAMP 

identificaram que a resolução para minorar a queda do emprego agrícola seria a 

realização de uma efetiva reforma agrária, numa região historicamente concentradora 

de terras . Na perspectiva deste trabalho, os problemas da Zona da Mata muito 

certamente estão relacionados com a concentração fundiária, conforme mostram as  

tabelas abaixo. 

Tabela 01: Estrutura Agrária da Zona da Mata pernambucana em percentagem 

sobre o número de estabelecimentos e da área das propriedades nos 

anos de 1985 e 1995 

 

1985 1995 Classes de 
tamanho 

(Ha) 
Núme

ro 
Área Núme

ro 
Área 

Menos de 20 84.5 10.0 86.6 10.7 

20   -   100 8.6 10.8 7.7 9.6 

100  -   200 1.6 7.2 1.6 7.2 

200  -   500 2.4 26.3 2.4 24.7 

500 – 1.000 1.3 29.5 1.3 26.3 

Acima de 1.000 0.3  16.3 0.3 21.5 

Não declarados 1.3 - 0.1 - 

Fonte: IBGE - Censos Agropecuários de 1985/1996 

 

Os dados do INCRA, constantes na Tabela 02, evidenciam que os minifúndios, 

que representam 72,8% das propriedades, só possuem 6,8% da terra. As grandes 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

propriedades, maiores que quinze módulos fiscais, representam apenas 5,1% do 

número total de propriedades, mas aparecem concentrando 72,6% da terra. 

 

Tabela 02: Zona da Mata de Pernambuco: Estrutura Agrária, 1996 

 

No. de propriedades Área em hectares Tipo de propriedade 

Total Percen 
tual 

Total Percen 
tual 

Minifúndio 7,331 72.8 36,984.5 6.8

Pequena propriedade 1,675 16.7 45,806.9 8.4

        - produtiva 453 4.5 12,825.9 2.3

        - improdutiva 1,222 12.2 32,981.0 6.1

Média propriedade 552 5.5 66,315.2 12.2

        - produtiva 260 2.6 32,385.5 6.0

        - improdutiva 292 2.9 33,929.7 6.2

Grande propriedade      513    5.1 394,760.8  72.6

        - produtiva      318    3.2 269,069.0  49.5

        - improdutiva      195    1.9 125,691.8  23.1

Total 10,071 100.0 543,867.4 100.0

     Fonte: INCRA, 1997. 
 

O que se pode concluir disso tudo é que novamente a estrutura agrária na região 

permanecerá intocável, pelo menos em relação aos projetos governamentais e também 

incentivados por teses acadêmicas que descobriram fórmulas modernas de fixar o 

homem na terra, sem alterar com a estrutura agrária. Os movimentos das classes 

subalternas é que terão toda a responsabilidade e ônus para promover  a reforma 

agrária na Zona da Mata de Pernambuco. E essa luta encontra-se historicamente 

articulada à questão do coronelismo e da opressão política-econômica, analisadas a 

seguir. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

           3.3- Coronelismo e opressão política-econômica 
 
Estreitamente vinculada a todos esses problemas de ordem econômica, a 

monocultura canavieira também gerou, na região, uma forte opressão política, 

autoritarismo, cerceamento de liberdade que ficará mais bem explicitada quando se 

detém no estudo do coronelismo. Sabe-se que este floresce e se fortalece em regiões 

de estrutura agrária concentrada, tradição familiar patriarcal, com forte presença da 

escravidão e sobretudo em áreas onde domina a miséria. Trata-se de um fenômeno 

típico de regiões onde a maioria da população encontra-se explorada, sem direitos, sem 

condições materiais mínimas de sobrevivência, em estado de ignorância e abandono, 

para que alguém, que possui o poder econômico, passe a ser o “protetor”, “defensor” e 

como tal o “senhor”, “benfeitor”, dono da vida e da morte. 

  

Inicialmente,  além dessa grande quantidade de terras, esses senhores de 

engenho recebiam grandes poderes e autonomia, tinham direito de distribuir sesmarias, 

realizar julgamentos e punir  infratores, fazerem cobranças de dízimos e impostos. Tudo 

isso era atribuído como uma forma de recompensa pela dura tarefa de desbravar a 

terra, lidar com índios, comprar escravos, construir caminhos, destruir matas e se 

defender dos piratas na costa. Há, portanto, um fortalecimento do poder político desses 

senhores de engenho e, para isso, concorrem vários fatores, como a concessão de 

poderes e privilégios para viabilizar seus projetos de administração das terras, a 

inexistência de um aparelho burocrático central para a fiscalização, a dificuldade de 

comunicação e a falta de estradas e caminhos.  

 

Bradley (1977) escolheu o município de Vicência, na Mata-Norte para estudar as 

relações de açúcar e poder em Pernambuco. Este município pertencia originalmente a 

Nazaré da Mata, de onde surgiram e se proliferaram os maracatus rurais e 

evidentemente, possui perfil idêntico aos demais da Zona da Mata-Norte ou Mata-Seca, 

áreas de dominância da cultura da cana-de-açúcar, do latifúndio, do coronelismo, da 

exploração e opressão. Bradley (op. cit.) assim retrata a postura dos proprietários de 

terras por ocasião do povoamento:  



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

“Os senhores de engenho agiam como senhores absolutos, 
dominando com pulso de ferro mulheres, filhos, empregados, 
agregados e escravos...Em sua propriedade o senhor de engenho 
mandava e desmandava, usando a sua força sobre pessoas e 
coisas, punindo aos que desobedeciam ou simplesmente o 
desagradavam, com castigos corporais ou até com a morte. Embora 
a lei não amparasse tão amplos poderes, não tinham as autoridades 
forças de refrear o arbítrio dos grandes proprietários" (p. 65-68).  
 

Os senhores de engenho se consideravam como fidalgos, nobres e, em virtude 

do seu imenso poder econômico, eles não aceitavam que nas suas propriedades 

residissem pessoas que tivessem a menor discordância de ordem política-ideológica ou 

religiosa. Eles mandavam e desmandavam, utilizando-se muitas vezes de violência 

física para se fazerem obedecer. Suas ordens não podiam ser discutidas e também não 

aceitavam divergências políticas ou religiosas. 

 

Com a abolição da escravatura e a proclamação da República, os moradores 

poderiam votar, aumentando significativamente a influência política dos donos de 

terras, que impunham o seu candidato, já que o voto era descoberto, existindo os 

chamados “currais eleitorais”. A partir daí, se fortalece ainda mais o poder desses 

donos de terras, sobretudo, em razão do fenômeno do coronelismo que sempre fez 

parte da tradição política da Zona da Mata de Pernambuco. O coronel, título atribuído 

por integrar a Guarda Nacional, liderava a vida política do município em razão do seu 

poder econômico. Os habitantes da região, sem condições econômicas, ofereciam 

irrestrito apoio eleitoral, obediência, lealdade absoluta e submissão. Os donos de 

engenho e, em seguida, os usineiros, forneciam remédios, proteção e socorro nos 

momentos de necessidades. 

 

 Institucionalmente, a Guarda Nacional surgiu no período da Regência em 1831, 

após a extinção das milícias e ordenanças e sujeita ao Ministro da Justiça que, na 

época de sua criação, era o Padre Diogo Antônio Feijó. Ele escolheu como seus 

oficiais, prioritariamente, os proprietários de terras e estes lideravam verdadeiros 

exércitos particulares. Entretanto o que conferia essa patente era, sobretudo, o 

latifúndio, fosse ou não outorgada pela Guarda Nacional e, por isso, muitos chefes do 

comando político municipais ou regionais, mesmo que não tivessem oficialmente 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

recebido a patente de "coronel", eram assim designados. Coronel era o que tinha terras, 

prestava favores e exigia lealdade absoluta. Portanto, numa sociedade profundamente 

hierarquizada socialmente, a patente de “coronel”, referente a um comando municipal e 

regional, era sinônimo de prestígio político e poder econômico,  
"Assim, o coronel, por força de seus poderes e domínios, torna-se 
senhores também de povoados, vilas; de cidades e de municípios. 
Dono também de riquezas, de terras, de boiadas, dono até de 
gentes. Essa situação como que se prolonga no tempo, por força do 
relativo imobilismo social e cultural e da rigidez da estrutura 
econômica. E chega até nossos dias" (VILAÇA E ALBUQUERQUE, 
1978, p. 25). 

 
Entretanto, segundo Pang (1997) o coronelismo remonta ao período colonial. O 

título não provém da Guarda Nacional, mas a expressão "coronel" já era um posto 

militar que se originou nas milícias coloniais do final do século XVIII e atingiu o apogeu 

entre 1850 e 1950, num período de crise e instabilidade para comandar a política local 

e regional. Segundo este raciocínio, o cerne do coronelismo não tem relação direta com 

o cargo de comandante da Guarda Nacional, mas está intimamente relacionado ao 

monopólio do poder pelas classes dominantes, que o exerce nas relações sociais, 

econômicas e políticas, tanto nos período monárquico, como republicano e, mais 

precisamente, durante o período de transição de uma nação rural e agrária para uma 

nação industrial. A legalização da violência e dos exércitos particulares decorreu da 

pequena presença dos exércitos coloniais e imperiais, sobretudo nos municípios do 

interior. As lacunas deixadas pela escassa presença da lei e da justiça levaram os 

senhores de terras e seus particulares, a receberem um status quase legal como 

unidades militares.  

 

         Esse argumento de Pang faz sentido, uma vez que a maioria dos coronéis da 

Zona da Mata não obteve esse título via Guarda Nacional e, desde o início do período 

colonial havia uma incursão do poder privado dos senhores de engenho no domínio 

público: 

"O senhor de engenho era o chefe absoluto de sua própria família ou 
clã, cujo poder e influência eram difundidos no município. Em seus 
engenhos - os ricos possuíam mais de um - ele tinha uma grande 
quantidade de escravos, carpinteiros, artesãos e arrendatários, além 
de uma série de pequenos proprietários de terra que produziam para 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

consumo interno do engenho. Além desse pessoal, o senhor 
aumentava sua vassalagem adquirindo um exército de soldados 
particulares, cuja principal função era defender a propriedade rural de 
ameaças externas" (PANG, 1979, p. 46). 

 

A superioridade sócio-econômica dos donos de terra criou um relacionamento de 

dependência com os trabalhadores que, no período da República, foi explorado com 

objetivos políticos. 

 

O coronelismo alcançou o apogeu na Primeira República, (1889 a 1930) época 

em que registram o surgimento dos primeiros maracatus rurais. A necessidade de 

vencer as eleições levou as antigas províncias a armarem máquinas eleitorais, 

responsáveis pela criação da "política dos governadores" que se apoiava no pacto 

coronelista. Naquele período, as eleições eram fraudadas escancaradamente, com uma 

grande presença de eleitores-fantasmas e eleitores pagos. Os habitantes da região, 

sem condições econômicas, apoiavam eleitoralmente o coronel ou senhor de engenho 

que lhes fornecia proteção, ajuda financeira. Havia, portanto, um domínio completo 

sobre o eleitorado. As eleições de modo algum se constituíam num exercício de 

escolha, de participação política. Muitos eleitores analfabetos eram alistados numa 

época em que a legislação não permitia. Dominava o voto de cabresto, quando os 

eleitores já compareciam às urnas com as chapas prontas e acompanhados por fiscais 

para que estas não fossem trocadas. Nesse ambiente de opressão política, de compra 

de votos, as classes subalternas viviam em tensão. "Nos períodos que precedem às 

eleições é que o ambiente de opressão atinge o ponto agudo" (LEAL, 1975, p. 40). 

 

O coronel tinha uma vinculação íntima com a ordem política e econômica mais 

ampla da federação. Sobre o município de Vicência, antigo povoado de  Nazaré da 

Mata, berço dos maracatus rurais: 
"A prefeitura de Vicência, como certamente as dos demais 
municípios da microrregião da Mata-Seca, continuou a ser controlada 
pelos proprietários de terras - senhores de engenho e fornecedores 
de cana -, de vez que, como grupo social, tinham eles maior 
facilidade de acesso ao sistema de poder estadual e federal e, por 
isso, maior facilidade de vitória nas eleições, sobretudo nas eleições 
municipais" (BRADLEY,1977, p. 93). 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Como era de interesse das classes dominantes, o coronelismo foi se adaptando 

ao período sem eleições de 1934 a 1945.  Ferreira (2002) constata isso quando analisa 

o fenômeno do coronelismo no município de Aliança,  oferecendo subsídios importantes 

acerca da vida política na Zona da Mata Norte de PE, no período em que foram criados 

os primeiros maracatus rurais naquela região. Até 1928, Aliança era parte integrante de 

Nazaré da Mata. Ela estuda as relações de poder e autoridade da família proprietária 

da Usina Aliança e a sua influência social e política na região. Os prefeitos da região da 

Zona da Mata, no período de 1928 a 1945, eram apoiados pelos usineiros. A criação do 

município de Aliança, separando-se de Nazaré da Mata,  foi obra dos coronéis que 

visavam ampliar seus poderes: 
  "... foi o interesse da Usina Aliança da família Pessoa de Mello na 

questão do desmembramento do Município, sendo Walfredo Pessoa 
de Mello, um dos donos da Usina Aliança, o primeiro prefeito 
constitucional de Aliança e quem teve o domínio político-econômico 
nessa região no período em estudo (1928-1945), juntamente com o 
coronel Joca Maranhão e Genésio Gomes  de Moraes, ambos 
ligados aos Pessoa de Mello. O desmembramento do município de 
Aliança foi uma forma da família Pessoa de Mello e do seu grupo 
ampliar seu poder político e estender seu domínio econômico" 
(FERREIRA, 2002, p. 130). 

 
 Desta forma, na vida política do município, quem liderava era o coronel em 

virtude de seu prestígio, decorrente de sua situação econômica. Sem o domínio 

econômico, inexistia o coronelismo. Os proprietários da agro-indústria canavieira 

detinham todo o poder econômico, social e político na região e também na vida 

estadual, porque durante séculos a cana de açúcar sustentou a economia regional e 

também nacional, antes de entrar no processo de decadência. Em Aliança, nenhum dos 

títulos de "coronéis" foi fornecido pela Guarda Nacional. Ao contrário, os títulos foram 

adquiridos pelo dinheiro, pelo prestígio. Ferreira (op.cit.) observa que, no período do 

Estado Novo, os prefeitos eram nomeados pelo Interventor. Apesar de  Aliança 

praticamente não conhecer o processo eleitoral, o coronelismo encontra-se vivo e 

atuante na região, de 1928 a 1945, mesmo quando o governo estadual não precisava 

de votos para eleições. Todos os prefeitos desse município, no período citado acima, 

eram ligados à Usina Aliança e ao coronel Joca Maranhão e a Genésio Gomes de 

Morais. Ela constatou que, de 1928 a 1945, o coronelismo naquela região encontrava-

se bem exacerbado.  



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 O coronel geralmente era temido, se impunha pela coerção e pelo medo  de sua 

vingança. Apesar da existência de relações de compadrio, o coronel tinha poderes 

pessoais de polícia e de juiz, resolvia questões de terras, conflitos entre famílias e 

disputas de dinheiro, porque tinha coragem de mandar matar, de dar surras, desafiar a 

polícia e os cangaceiros. O coronel tinha a fama de macho e valente e se vangloriava 

com isso. Ainda nos anos cinqüenta do século XX,  os coronéis tinham grande 

prestígio. 
   
 

Foi nesse ambiente econômico de exploração, opressão e miséria, que ainda hoje 

perdura de certa forma que surgem os maracatus rurais. Somando-se a isso e, 

sobretudo fruto disso, a fértil Zona da Mata de Pernambuco é uma região de fome e 

miséria.  

 

 

 

3.4- Problemas sociais alarmantes 
 

Na região Nordeste do Brasil, a Zona da Mata de Pernambuco é considerada a 

área onde ocorrem sérios problemas sociais, sobretudo em razão de sua alta 

concentração fundiária, decorrente do processo de ocupação histórica das terras para a 

produção de cana-de-açúcar. Verifica-se que, nos municípios onde se situam unidades 

de processamento do açúcar, as usinas, a propriedade da terra é geralmente mais 

concentrada do que naqueles onde ainda existem outras culturas alternativas à 

produção de cana. Somam-se a essa grande concentração de terra, a crise do setor 

sucroalcooleiro, a exploração do trabalhador rural e o baixo nível de diversidade da 

estrutura econômica. Dessas características, resulta a presença de indicadores sociais 

alarmantes: altos índices de desemprego, subemprego, violência, desnutrição, fome, 

nanismo, doenças endêmicas, analfabetismo, evasão e repetência escolar. 

 

Há visivelmente uma precariedade das condições de saneamento, habitação e 

falta de acesso a serviços sociais básicos, que estão presentes na grande maioria dos 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

municípios. Na maior parte dos casos, a baixa remuneração das famílias e a presença 

de desemprego, em particular na época de entressafra da cana, acentuam a baixa 

qualidade de vida da maioria da população dos trabalhadores rurais. Dados do 

CONDEPE (1998 p. 54) informam que 68,4% dos domicílios da Zona da Mata eram 

chefiados por pessoas que ganhavam até um salário mínimo. Doenças como a 

leishmaniose e esquistossomose (esta com índice semelhante aos países africanos) 

são encontradas freqüentemente nas áreas da Zona da Mata, em razão da 

precariedade do abastecimento d´água e poluição dos rios, cursos e fontes de água 

existentes. Outros tipos de acometimentos de saúde estão relacionados com as 

doenças infecciosas e parasitárias que, em decorrência da elevada umidade do clima, 

atingem a população de maneira mais drástica, em especial àquelas de baixo poder 

aquisitivo. As taxas de mortalidade infantil estão próximas das mais elevadas do 

estado, na Mata Sul, em 1993, atingiu a quantidade de 123,7 por mil nascidos vivos, 

enquanto que para o estado  de Pernambuco em 1994 era de 67,0 por mil nascidos 

vivos (CONDEPE, 1998 p. 55). 

 

 Há também a falta de esgotamento sanitário na grande maioria das cidades que 

margeiam os rios. O CONDEPE (1998) constatou que 92,6% dos domicílios tinham 

inadequadas condições de esgotamento sanitário; isto é, não possuíam fossas sépticas 

ligadas à rede geral. Os dados relativos à coleta e destino do lixo mostram que quase 

60,0% dos domicílios não tinham lixo coletado direta ou indiretamente Outro fator 

agravante é a inadequada e, muitas vezes, total ausência de tratamento do lixo. Este é 

muitas vezes jogado a céu aberto ou até diretamente nos rios. Dados levantados em 

1992 apontam que 59,4% dos domicílios pesquisados se abasteciam diretamente em 

cacimba ou cacimbão e 25,3% em rio, riacho, açudes, barreiro, poço ou olho d’água. 

Apenas 13,7% tinham acesso à água encanada e 1,6% à água de chafariz. 

 

Pesquisa do Centro Josué de Castro (1993) desenvolvida entre 1991/92 indica  

forte presença do trabalho infantil na região; 25% dos 240 mil trabalhadores que 

participavam do corte da cana eram crianças e adolescentes, com idade entre 07 e 17 

anos. Nesta mesma pesquisa, o Centro aponta que o trabalho infantil na região 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

canavieira do estado, no período da safra – setembro / março, a jornada de trabalho de 

41,3% das crianças e adolescentes nessa região era de mais de 44 horas semanais e, 

que, 56,7% dessas crianças já sofreram acidentes de trabalho. A pesquisa indica que 

os pais dos jovens trabalhadores também começaram suas atividades no corte da cana 

com a mesma idade de seus filhos. Crianças do passado e do presente desperdiçam 

suas infâncias, ajudando os pais a aumentarem os parcos rendimentos provenientes do 

emprego na cana-de-açúcar,  lutando pela difícil sobrevivência na Zona da Mata de 

Pernambuco.  

 

A questão do trabalho infantil nas atividades da cana restringe o seu acesso à 

educação na idade escolar. Dados do CONDEPE (1998, p. 46-56) mostram que o 

analfabetismo na região chega a 46,0% da população de 15 anos ou mais, aumentando 

para 61,0% entre as populações das áreas rurais. Estes são  alimentados pelos déficits 

históricos de atendimento escolar da população na faixa de escolarização obrigatória – 

7 a 14 anos - e pela evasão / reprovação. A região registra elevado índice de 

analfabetismo em todas as faixas etárias e em todas as suas microrregiões, com ênfase 

nas zonas rurais. A taxa de evasão escolar também é alta. No tocante ao rendimento 

escolar, as perdas dos sistemas de ensino por reprovação de alunos ainda são mais 

elevadas, totalizando cerca de 55.100 crianças, o que significa que apenas 24,6% dos 

alunos atingiram o final do ano letivo, em 1996. Índice de reprovação superior ao 

verificado em todo o Estado de Pernambuco. 

 

Lucena (2002) oferece dados sobre a questão da saúde e gênero no município de 

Macaparana (Mata Norte), que não diferem muito daqueles apresentados na Zona da 

Mata como um todo. Com uma área de 135 km2, o município de Macaparana  tem 

grande parte de sua área ocupada por plantações de cana-de-açúcar e banana. Um 

dado marcante neste município é que ele vem sofrendo, de forma muito grande, os 

efeitos sociais da migração campo-cidade. Muitos adultos, sobretudo do sexo 

masculino, migram em busca de melhores condições de vida, daí grande parte da 

população se constituir de indivíduos com idade de 0 a 20 anos e maiores de 60 anos. 

Em razão da migração uma grande quantidade de mulheres passa a arcar com a 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

responsabilidade de chefiar a família.  As mulheres, a partir de sete anos de idade, 

começam a trabalhar na atividade  rural, para ajudar a família. A precocidade na 

entrada no mundo do trabalho provém da pobreza, da falta de alternativas de 

sobrevivência num município em que predominam baixos salários. Uma pesquisa 

realizada pelo Núcleo de Saúde Pública da Universidade Federal de Pernambuco, em 

1997, constatou a existência de foco de esquistossomose nos cursos de água de 

Macaparana, atingindo, sobretudo, as mulheres da área rural que se utilizam da água 

contaminada por hospedeiros da doença para realização de lavagem de roupas e 

utensílios domésticos e o consumo. Sobre a miserável realidade da trabalhadora da 

cana, Lucena (2002) afirma: 
“Expostas aos baixos salários, à poluição dos ambientes, ao contato 
com agrotóxicos e outras substâncias cancerígenas, mal-
alimentadas, bebendo água contaminada, sem sequer ter o espaço 
adequado para urinar, defecar, lavar-se, elas ficam à mercê dos 
agravos sérios e definitivos a sua saúde. Isto para não se falar do 
estresse causado também pelo desemprego sazonal e o 
permanente, em meio à crise econômica desses novos tempos. 
Estresse que acompanha a mulher nos espaços da casa e da rua... 
As mulheres que trabalham nas atividades agropecuárias locais 
também têm sua saúde prejudicada pela insalubridade de ambiente 
de trabalho, pela carência/precariedade/ausência de equipamentos 
de segurança e proteção, exposição excessiva ao sol e à chuva, ao 
vento, calor, aos agrotóxicos, adubos, pesticidas e fungicidas. Os 
ataques de animais peçonhentos, a palha da cana que corta feito 
navalha, o peso que têm que carregar, as horas intermináveis de 
trabalho em casa e na rua, aliam-se aos salários de fome, à incerteza 
do trabalho precarizado” (p. 218). 

 

Por fim, Lucena (op.cit.) esclarece que, quando analisadas historicamente as 

políticas públicas voltadas para a mulher rural, constatam-se sobretudo na Zona da 

Mata de PE, especialmente no município de Macaparana, as contradições existentes 

entre o discurso de hiperproteção presente no Sistema Único de Saúde e as práticas 

efetivas de hipoproteção observadas nos serviços de saúde municipal na atualidade. 

Há uma negação da saúde enquanto direito de todos e dever do Estado. A saúde, ao 

lado da educação, do emprego, da agricultura e segurança é considerada uma 

prioridade nas agendas governamentais, isto no plano do discurso, porque na 

realidade, a saúde vem se mercantilizando e se distanciando do direcionamento 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

construído no interior das lutas do Movimento de Reforma Sanitária, de onde surgiu o 

SUS. 

 

 
            3.5- Conflitos sociais numa área de exploração, miséria e luta de classes 
 

 Pode-se dizer que a Zona da Mata de PE ficou, até o presente momento, 

irremediavelmente marcada pela monocultura canavieira e o trabalho do braço escravo 

que perdurou por mais de três séculos e deixou sérias conseqüências na vida social da 

região. Nele, o escravo era considerado como coisa, como um bem pertencente ao seu 

proprietário. O fim da escravidão não foi capaz de acabar com a separação tão nítida 

entre os donos de terras e os trabalhadores rurais, estes continuavam sob a tutela do 

senhor de engenho num regime de quase servidão, num ambiente de exploração, 

opressão política e tensão social. 

 

A rígida estrutura econômica foi responsável por uma grande hierarquização das 

relações sociais. É próprio do sistema latifundiário-monocultor levar a formação de uma 

estrutura social com a presença de duas classes profundamente diferenciadas: a classe 

dominante, proprietária dos meios de produção e as classes subalternas que possuíam 

a força de trabalho. O cerne da sociedade de classes está no fato de que uma classe 

explora o trabalho da outra. “As relações de classe na região canavieira sempre foram 

tensas” (ANDRADE,1988, p. 220).   

 
 Os ex-escravos  viravam moradores com o direito a cultivar um pequeno pedaço 

de terra e obrigado a trabalhar 1 ou 2 dias por semana para o proprietário, sem receber 

remuneração, era o chamado sistema de cambão. Ou então trabalhar 3 ou 4 dias na 

semana, obtendo com isso uma pequena remuneração (condição). Esses moradores 

eram camponeses, no sentido de que se encontravam fixados à terra, cultivando para 

seu próprio abastecimento, através da agricultura de subsistência (mandioca, milho, 

feijão, frutas, inhame). Isso foi começando a desaparecer quando os bangüês foram 

encerrando suas atividades. Os donos dos canaviais, querendo extrair um maior lucro 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

de sua produção, passaram a plantar cana em toda a área de suas terras, provocando 

o desaparecimento do camponês, do morador, do foreiro, que começou a migrar para 

outras regiões ou virou "bóia - fria" ou trabalhador volante. Os proprietários de terras só 

tinham a ganhar com essa nova situação, porque não  precisavam mais cumprir as 

obrigações sociais das leis trabalhistas. No entanto, os prejudicados eram os 

trabalhadores que ficavam sem estabilidade e sem terra para plantar agricultura de 

subsistência. Isso favoreceu a concentração de terra e provocou um empobrecimento 

maior dos trabalhadores rurais. 

 

 Cabral (1982) estudou as relações de trabalho na lavoura canavieira que 

surgiram com o fim do escravismo e observou que a substituição do trabalho escravo 

era feita pelo trabalhador livre já existente, pelo morador não vinculado à lavoura 

canavieira. Ele erguia uma casinha, fazia agricultura de subsistência e pagava uma 

renda mínima (foro ou moeda) ou, prestava serviços requeridos pelo dono da 

propriedade. Essa concessão do senhor de engenho vinha atender aos seus 

interesses, garantindo a sua propriedade em terras que poderiam ser consideradas 

devolutas, ao mesmo tempo em que  transformava o trabalhador em agregado e exigia 

dele submissão e lealdade. No sistema de barracão, o morador recebia vales, ao invés 

de dinheiro para trocar por produtos de alto preço nos armazéns existentes no engenho 

e ficava sempre em débito com seu patrão. Desta maneira, o trabalhador encontrava-se 

cada vez mais ligado ao engenho, com liberdade limitada e impedido de dispor de sua 

força de trabalho, para poder vender a quem quisesse. Além disso, os moradores eram 

colocados de forma dispersa, impedindo a comunicação, troca de idéias ou qualquer 

possibilidade de organização e mobilização. Essa relação de morada se estende até 

1950, período em que se inicia o processo de proletarização, quando o nível de vida do 

trabalhador da cana se deteriora, com a adoção das relações assalariadas puras. 

Paulatinamente, vai ocorrendo o avanço da área de cana plantada sobre a lavoura de 

subsistência, fazendo com que muitos moradores fossem expulsos. Para aumentar a 

mais-valia, ampliava-se a sua jornada de trabalho,  pagava-se ao trabalhador um 

salário abaixo do valor de sua força de trabalho. Este deixa de ser pago por tempo de 

trabalho e passa a ser feito por produção, sob a vigilância do feitor. Como só o trabalho 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

assalariado puro oferece as condições ideais para ser plenamente exaurido pelo 

pagamento por produção, a necessidade era de que cada trabalhador e inclusive sua 

família desse o máximo de sua capacidade de trabalho. 

 

  Cabral (op. cit. p. 166) classifica o trabalhador da cana em três categorias: o 

assalariado puro, o semi-proletário e o pequeno produtor independente; 1) O primeiro 

refere-se ao trabalhador, desprovido de propriedade ou posse dos meios de produção, 

incapaz de reproduzir parte de sua força de trabalho através da produção de 

subsistência; 2) O semi-proletário pode ainda praticar agricultura para autoconsumo, 

embora precise do trabalho assalariado (o trabalhador temporário, o trabalhador 

eventual e o morador). Tanto no engenho de fornecedor de cana, como o de usina, 

geralmente combina-se a atividade dos trabalhadores “de  dentro” (moradores e 

residentes), com os “de fora” (temporários) sem qualquer vínculo empregatício com a 

empresa canavieira, contratados por um empreiteiro que se utilizando de caminhões 

das usinas ou engenhos vão a periferia rural da Zona da Mata ou Agreste, realizando 

um verdadeiro leilão de força de trabalho. Em razão do seu acerto realizado com a 

empresa, o empreiteiro procura ao máximo diminuir o ganho dos trabalhadores, 

inclusive realizando “erros” grosseiros na medição de terras limpas ou do peso da cana 

cortada; 3) O pequeno produtor independente que possui a propriedade ou posse da 

terra e produz cana essencialmente com o trabalho familiar. 

 

Para explicar essa realidade de exploração do trabalhador, tem-se que partir 

para o materialismo dialético. E, através dessa perspectiva, fica evidenciado que a 

pobreza em que vive o trabalhador canavieiro é produzida no mesmo processo em que 

produz a riqueza dos senhores de engenho e usineiros. Só o trabalho gera riqueza. A 

história humana não existiria sem o trabalho, sem a transformação da natureza para 

que o homem atendesse a sua necessidade de sobrevivência. Todas as sociedades, 

em qualquer que seja o momento de sua história, tiveram que trabalhar para sobreviver. 

O trabalho é portanto a categoria fundante da sociedade, é uma realidade essencial. A 

história resulta da forma como os homens organizam o trabalho, como se apropriam da 

natureza. E a forma como a sociedade organiza seus modos de produção, marca cada 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

momento histórico.  Lessa (1999) considera que, apesar da categoria “trabalho” ser 

fundante da sociedade, o mesmo dá origem a complexos sociais que não fazem parte 

do trabalho como tal e cita como exemplo as classes sociais: 
“Elas se desenvolvem a partir das possibilidades da exploração do 
homem pelo homem dadas pelo desenvolvimento das forças 
produtivas (desenvolvimento este, como vimos, que é gerado pelos 
novos conhecimentos, habilidades, necessidades e possibilidades 
geradas no próprio trabalho). Contudo, a luta de classe é algo muito 
mais amplo que o trabalho, embora ocorra também nesta esfera a 
luta de classes possui um componente político, ideológico, cultural, 
possui formas de embate social (barricadas, greves, manifestações 
públicas, revoluções, etc.) que , de modo algum, podem ser 
reduzidos ao trabalho” (LESSA, op.cit. p.  27).  
 

         Sem negar a presença de uma pequena classe intermediária que vem crescendo, 

na Zona da Mata evidencia-se uma sociedade dividida basicamente em duas classes 

bem nítidas; os trabalhadores rurais que trabalham e produzem a riqueza que será 

apropriada pela outra classe. Está aí presente o trabalho alienado, estranhado, cujo 

objetivo não se constitui na satisfação da necessidade do trabalhador, mas o 

desenvolvimento da riqueza dos proprietários de cana. Essa alienação do trabalho vai 

fazer com que a vida social seja cada vez mais baseada na violência. Impera a força do 

poder econômico,  outras forças sutis de poder ideológico e, também, em alguns casos, 

a força física. A chave para o entendimento da luta de classes está no cotidiano de 

miséria, opressão e exploração.. 

                           

No processo da compra e venda da força de trabalho, o proprietário de terra  se 

apropria do produto do trabalho excedente (não pago), da mais-valia. A mercadoria e a 

mais-valia são produtos das relações de produção que produzem o capitalismo. São 

relações antagônicas. O lucro do capitalismo é na verdade o trabalho expropriado ou 

não pago para o operário. E como os proprietários de terras estão preocupados apenas 

em fazer crescer o seu lucro, ou seja, a mais valia, o produto do trabalhado 

expropriado, ele geralmente aumenta a jornada de trabalho, fazendo-os trabalharem até 

altas horas da noite, inclusive nos finais de semanas. A exploração realizada  faz com 

que os canavieiros produzam além da quantidade de trabalho paga através de salários. 

Isso é que vai levar ao lucro, à acumulação de capital. 

  



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 A produção da cana na Zona da Mata só se expandia em razão da exploração do 

canavieiro e aumentando cada vez a sua miséria. Este  perdia a sua liberdade e 

deixava de lado todas as suas necessidades, porque toda a sua força de trabalho era  

utilizada para enriquecer os proprietários de cana: 
“Ora, a força de trabalho nada mais é do que as energias físicas e 
espirituais dos homens, a sua vida, a sua humanidade, o seu próprio 
ser. Ao alienar estas suas energias e ao permitir (sem outra opção 
que a morte) que sejam apropriadas privadamente e que, como 
trabalho acumulado (capital) se transforme numa força estranha, 
poderosa e hostil ao seu próprio desenvolvimento, o trabalhador – 
nesta sua relação com o capitalista – está dando origem a um 
sistema que rouba ao homem o que ele tem de mais precioso, a sua 
liberdade e, com ela, a possibilidade de realizar-se de muitas 
maneiras, de criar objetos adequados à satisfação de suas 
necessidades, de ter acesso aos produtos necessários à sua 
existência, de estabelecer relações sociais fraternas, enfim, de 
construir um mundo, no qual o valor mais importante, não apenas no 
plano do discurso, mas no plano da efetividade real, seja a sua plena 
realização” (TONET, 1997, p. 67).  

  
Os maracatus rurais surgem numa região onde existe de forma exacerbada a 

força do poder econômico, ideológico, político e algumas vezes a força bruta explícita. 

Trata-se de uma sociedade atravessada por conflitos radicais entre capital e trabalho, 

pela violência, pela onipresente luta de classes. Nem tudo se reduz à luta de classes, 

mas ela tudo perpassa. As classes sociais são o eixo decisivo sobre o qual gira, desde 

longa data, o processo histórico. 
“Quando, porém, me refiro ao papel decisivo das classes, ignoro que 
se trata de uma relação complexa, cheia de mediações, de muitos 
momentos articulados, em que a consciência desta relação pode 
estar explicita ou não, ser mais ampla ou mais restrita e em que a 
própria recusa do reconhecimento desta relação expressa e contribui 
para a efetivação deste ‘jogo’“ (TONET, op.cit., p.232). 
   

No meio rural nordestino, a luta de classes sempre foi muito intensa e se revestiu 

de diferentes aspectos. A luta dos explorados girava basicamente em torno de 

reivindicações de terra. Na região, as formas de luta vão desde a formação dos 

Quilombos, criados por escravos fugidos que se juntavam a outros porque não 

suportavam a opressão e violência, incentivando a sobrevivência dos quilombolas na 

região das Matas. Posteriormente, os jagunços de Conselheiro, o messianismo, os 

cabras de Lampião são tentativas de resistência, de libertação por parte das classes 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

subalternas que não compreendem de maneira clara e ordenada essa situação de 

exploração e miséria decorrente das relações de classes, não dominam conceitos, 

teorias que possa explicá-las, mas sabem da injustiça de sua situação, sentem na 

própria pele a exploração de que são alvos. E, apesar de historicamente se apontar à 

existência nos engenhos de muitas capelas, com padres ligados às classes 

dominantes, pregando a submissão, conformação com a situação de pobreza por ser a 

vontade de Deus e de ser incentivada também uma cultura de troca de favores, 

paternalismo, apatia política, ausência do exercício da democracia,  dominando  

historicamente e culturalmente a região, pode-se dizer que sempre houve por parte das 

classes subalternas da Zona da Mata de Pernambuco um forte anseio por libertação. 

Sempre houve reações, vinganças, banditismo, muita tensão social. “O Banditismo 

social representa uma busca, por parte dos indivíduos, de um desagravo pelos 

padecimentos infligidos pela classe social dominante” (FORMAN, 1979, p. 286). Esses 

grupos de cangaceiros e messiânicos não representavam simplesmente um caso de 

fatalismo religioso, eles não devem ser desvinculados da complexidade das lutas de 

classe no Nordeste rural  brasileiro. É nesse contexto que surgem os maracatus rurais 

no início do século XX que desobedeciam aos senhores de terras e se organizavam de 

forma muito violenta. Acredita-se aqui, que, estes se constituíam numa das primeiras 

manifestações de descontentamento, rebeldia, organização e mobilização dos 

canavieiros na autoritária, opressiva, exploradora e injusta Zona da Mata de 

Pernambuco. A criação dos maracatus rurais resulta da diversidade de contradições 

existentes na Zona da Mata e o modo de vivenciá-las e enfrentá-las.  

 

 As classes subalternas reagiam de diversas maneiras, Medeiros (2002) registra 

que, desde a década de 40, em todo o Brasil, foram criadas Ligas e Associações Rurais 

sob influência do Partido Comunista.  Ocorre, porém, que, com a cassação do registro 

do PCB, em 1947, tais associações foram severamente reprimidas através da violência. 

Só em 1944, o Decreto nº 7.038 autoriza a sindicalização rural. No entanto foi na Zona 

da Mata de Pernambuco que se desenvolveu  o capítulo mais importante da história do 

campesinato brasileiro, as Ligas Camponesas. É essencial aqui se fazer deter um 

pouco na criação destas, que estavam essencialmente ligadas à história de miséria e 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

exploração dos camponeses e se constituíram um importante passo dentro do 

movimento do trabalhador contra o capital. Após a Segunda Guerra Mundial, ocorreu 

em nível internacional, um aumento da demanda do açúcar com a valorização no 

mercado.  Como é sabido, isso incentivou os plantadores de cana a reativarem esse 

setor, estendendo a área de cultivo da cana para aumentar a produção. Muitos 

proprietários de terras resolveram expulsar de suas áreas os moradores, posseiros, 

parceiros, arrendatários que habitavam aquela região há anos. E, no bojo desse 

processo, surgem as Ligas Camponesas em 1955, quando os moradores do Engenho 

Galiléia, em Vitória de Santo Antão na Zona da Mata do Estado de Pernambuco, 

resolveram reagir contra a ameaça de expulsão, por parte dos proprietários de terras. 

Em 1º de janeiro, foi criada juridicamente a "Sociedade Agrícola de Plantadores e 

Pecuaristas de Pernambuco" (SAPPP) pelos galileus, trabalhadores rurais do “Engenho 

Galiléia". Suas origens remontam a uma associação de caráter beneficente com 

objetivos de criação de fundos para financiar caixões mortuários. Nesse período, essa 

liderança contatou com o deputado estadual Francisco Julião para promover a sua 

defesa, este abraçou a causa e deu forma jurídica a SAPPP, tornando-se o líder do 

movimento conhecido como "Liga Camponesa da Galiléia", embrião de outras Ligas 

que surgiriam posteriormente. O movimento camponês emerge em virtude da situação 

de miséria e opressão dos trabalhadores vinculados ao setor agroindustrial açucareiro, 

com a expulsão dos moradores e foreiros (produtores diretos) e exploração da mão-de-

obra assalariada. Os foreiros do Engenho Galiléia recusam-se serem expulsos da 

propriedade. Surgem pressões e invasões por policiais, mas a resistência se fazia 

maior. Através do Comitê Político de apoio à SAPPP, articulou-se, em setembro de 

1955, o I Congresso de Camponeses de Pernambuco, que reuniu cerca de 3.000 

camponeses no Clube Náutico Capibaribe, no Recife. Foi prestado apoio à luta dos 

foreiros do Engenho Galiléia, e a reforma agrária foi apontada como uma das soluções 

para o problema do campo. No final, realiza-se uma passeata dos camponeses pelas 

ruas do Recife. Em maio de 1956 acontece, em Vitória de Sto. Antão, um comício com 

quase mil camponeses reivindicando a extinção do cambão, barracão e foro extorsivo. 

Nesse mesmo ano é deflagrada uma greve geral. Com a eleição de Cid Sampaio em 

1958 para o Governo do Estado de Pernambuco, apoiado pela “Frente do Recife” 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

(formada por comerciantes, partidos oposicionistas, sindicatos), o sindicalismo se 

intensifica no Estado.  A SAPPP, mais fortalecida, aumenta suas atividades e promove, 

em março de 1958, a "Marcha da Fome", com a presença de centenas de camponeses. 

Em maio do mesmo ano, realizou-se o I Congresso de Lavradores, Trabalhadores 

Agrícolas e Pescadores no Recife com a participação de cerca de seis mil delegados. A 

crescente luta e mobilização resultou, em 1959, na desapropriação do Engenho 

Galiléia, no Governo Cid Sampaio, sob a pressão de seis mil camponeses que 

cercaram a Assembléia Legislativa de Pernambuco, na tentativa de impedir que se 

fosse negado quorum à votação.  A desapropriação do Engenho Galiléia foi 

considerada uma das maiores vitórias do movimento camponês, projetando as Ligas 

em nível nacional e expandindo o movimento para outros Estados: Paraíba, Alagoas, 

Ceará, Maranhão, Paraná, Rio de Janeiro, Minas Gerais, Rio Grande do Sul e Goiás. A 

partir daí, as Ligas ganham um perfil ideológico e político mais delineado,  com 

pregação da revolução armada e criação de campos para treinamento guerrilheiro em 

Goiás. As Ligas terminam a década de 50 com cerca de 35 mil associados em 

Pernambuco e 70 mil no Nordeste e continua na sua intensa mobilização. Em setembro 

de 1961, a campanha em nível nacional da reforma agrária, apresentando os "Dez 

Mandamentos das Ligas Camponesas". Em 21 de abril de 1962, Francisco Julião lança 

o "Movimento de Tiradentes", apontando no socialismo e na revolução cubana um 

exemplo a ser seguido. Com a eleição  de Miguel Arraes de Alencar em 1962 é 

estimulada a organização sindical, ocorre um apoio ao pequeno produtor e este impede 

que se utilizem de violência policial contra trabalhadores grevistas. Em outubro de 

1963, as Ligas unem-se e formam as Ligas Camponesas do Brasil, com uma 

perspectiva mais radical. Nesse mesmo ano, ocorrem cerca de 48 greves no campo, 

invasões de engenhos. O ambiente era de grande tensão política. Percebe-se, assim, 

que havia uma mobilização muito grande na Zona da Mata de Pernambuco, no período 

pré-64, decorrente da miséria de milhares de camponeses e um alto grau de 

insatisfação e descontentamento. Os líderes das Ligas Camponesas tinham 

consciência da situação de exploração e opressão em que se encontravam e por isso 

se organizaram para realizar transformações. Com o Golpe Militar de 1964, as Ligas 

Camponesas desaparecem, o movimento sindical se esfacela tomando um caráter 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

assistencialista. O surgimento das Ligas Camponesas provocou efervescência no 

campo, mas a ditadura militar trouxe de volta as perseguições, as torturas, a destruição 

das conquistas e a dureza da exploração. 

 

Atualmente, as principais referências de organização dos trabalhadores rurais no 

estado são a Federação dos Trabalhadores da Agricultura de Pernambuco (FETAPE), 

que tem ação em todos os municípios e distritos, a partir de sindicatos locais e 

delegacias sindicais e o Movimento dos Sem Terra (MST) que apresenta grande grau 

de articulação interna, homogeneidade. 
“Forjados na luta, os sindicatos da região canavieira pernambucana 
são até hoje a principal base da CONTAG naquilo que ela tem de 
vida em relação ao conservadorismo e imobilismo de todas as outras 
confederações de trabalhadores brasileiros... Já faz parte do 
calendário político brasileiro a paralisação praticamente anual de 240 
mil canavieiros de Pernambuco. Trata-se de greve organizada por 
sindicatos e, com a coordenação da FETAPE, precedida em amplas 
assembléias” (GRZYBOWSKI, 1987, p.  35). 

 O MST é o movimento social que mais cresce na atualidade e consegue muitas 

vitórias na luta contra o latifúndio, promovendo ocupações de terras, passeatas, 

pressões no INCRA. O MST foi criado no sul do país em 1979. Em Pernambuco, ele se 

considera herdeiro e descendente de várias lutas históricas, como a luta dos Quilombos 

travada pelos escravos e as Ligas Camponesas. A primeira ocupação foi realizada em 

25 de julho de 1989 por quatrocentas famílias em um Engenho localizado em terras 

pertencentes ao Complexo Suape, Município do  Cabo de Santo Agostinho. A partir daí, 

o MST promoveu várias ocupações, reocupações em todo o estado de Pernambuco, 

estando organizado em dez  regionais: Sertão do São Francisco, Sertão do Pajeú, Zona 

da Mata Norte, Zona da Mata Sul, Região da Serra, Agreste Meridional, Sertão do 

Araripe, Sertão da Floresta, Região Metropolitana e Agreste.  

Levantamento realizado pelo próprio MST, em julho de 2001, aponta  94 

assentamentos em Pernambuco, acolhendo 7.450 famílias distribuídas em 40 

municípios. Sobre o total de famílias  nas regionais: 

Agreste –9 

Agreste Meridional - 145 

Região Metropolitana – 983 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Região da Serra – 182 

Sertão de Floresta – 257 

Sertão do Pajeú -137 

Sertão do São Francisco-2.575 

Zona da Mata Norte – 576 

Zona da Mata Sul – 2.199 

 

A Zona da Mata de Pernambuco lidera o número de famílias assentadas em 

relação às outras regiões e, levando-se em conta o seu pequeno tamanho, são  2.775 

famílias assentadas na Zona da Mata Norte e Sul, o que vem a demonstrar que o MST 

é bastante atuante na região. Tal raciocínio fica mais bem explicitado quando se 

verificam os dados da quantidade de acampamentos do MST em Pernambuco. São 

27.050 famílias distribuídas em 81 municípios (dados de julho de 2001). 

Agreste – 2.086 

Agreste Meridional – 3.680 

Região Metropolitana – 3.666 

Região da Serra – 880 

Sertão de Floresta – 1.812 

Sertão do Pajeú - 793 

Sertão do São Francisco – 2.630 

Zona da Mata Norte – 3.143 

Zona da Mata Sul – 7.430 

 

São 10.573 famílias acampadas na Zona da Mata Norte e Sul.  Os conflitos  

clamam por reforma agrária, pois, segundo esses dados do MST, o número de famílias 

acampadas ainda é bem superior ao de famílias assentadas. 

 

 

ASSENTAMENTOS 
REGIONAL ZONA DA MATA (NORTE) 

Nº. Nome do assentamento Município Família
s 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

1.  
2.  
3.  
4.  
5.  
6.  
7.  
8.  
9.  
10. 
11. 
12 
 

PANORAMA 
PATRIMÔNIO  
GREGÓRIO BEZERRA 
(MOROJOZINHO) 
SANTO ANTONIO (CANUDOS)
LAGOA CAMPO VERDE) 
PEDRO INÁCIO 
MUNDO NOVO 
BARRINHA/FIRMATIVO 
SANTO ANTÔNIO 
CAMPINA VERDE 
LAGOA COMPRIDA 
 

TIMBAÚBA 
CONDADO 
VICÊNCIA 
CAMUTANGA 
NAZARÉ DA MATA 
NAZARÉ DA MATA 
BUENOS AIRES 
VICÊNCIA 
ITAQUITINGA 
VICÊNCIA 
BOM JARDIM 
 

130
41
25
54
45
75
50
38
35
45
38

  Total de famílias assentamentos na regional 576
 
 

ASSENTAMENTOS 
REGIONAL ZONA DA MATA (SUL) 

Nº. Nome do assentamento Município Família
s 

1.  
2.  
3.  
4.  
5.  
6.  
7.  
8.  
9.  
10. 
11. 
12. 
13. 
14. 
15. 
16. 
17. 
18. 
19. 
20. 
21. 
22. 
23. 
24. 
25. 
26. 

TAPUIAS 
PRIVILÉGIO 
CAMURIM (ZÉ ROBERTO) 
FLOR DE MARIA 
VIDA NOVA (CIPÓ) 
SERRINHA 
DONA (MARGARIDA ALVES) 
ESTIVAS 
OURIVES/PALMEIRA 
Antº. CONSELHEIRO) 
PRIMOROSO 
FRESCUDIM 
PEREIRINHA (MARIGUELA) 
MARCOS FREIRE 
BREJO (COQUEIRAL) 
MASCATINHO (MATA VERDE)
BARRO BRANCO 
GURLANDY E GUABIRABA 
LARANJEIRA 
ENGENHO JUNDIÁ DE CIMA 
PASSAGEM DE AREIA 
ESTRELA DO NORTE 
TEREZINHA 
SERRA DOS QUILOMBOS 
BARRA AZUL 
ARACATI/Ág. Br./SIRI 

AMARAJI 
ÁGUA PRETA 
ÁGUA PRETA 
ÁGUA PRETA 
TAMANDARÉ 
RIBEIRÃO 
GAMELEIRA 
AMARAJI 
ÁGUA PRETA 
GAMELEIRA 
GAMELEIRA 
GAMELEIRA 
GAMELEIRA 
ÁGUA PRETA 
TAMANDARÉ 
TAMANDARÉ 
BELÉM DE MARIA 
Lag. dos GATOS/BELÉM DE 
Mª 
TAMANDARÉ 
TAMANDARÉ 
BELÉM DE MARIA 
PALMARES 
XEXÉU 
BONITO 
BONITO 

23
50

135
115
45

135
62

117
50
90
90

262
85
40

150
65
28
93
27
60
35
60
40
68
45

145



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

27. 
 

RIACHÃO 
 

QUIPAPÁ 
BONITO 
 

84

  Total de famílias assentamentos na regional 2.199
 
  
 
 

ACAMPAMENTOS 
ZONA DA MATA (NORTE) 

Nº. Nome do acampamento Município Família
s 

1.  
2.  
3.  
4.  
5. 
6. 
7. 
8. 
9. 
10. 
11. 
12. 
13. 
14. 
15. 
16. 
17. 
18. 
19. 
20. 
21. 
22. 
23. 
24. 
25. 
26. 
27. 
28. 
 

ENGENHO POÇO 
ENGENHO BAIXA VERDE 
ENGENHO BONITO 
ENGENHO MARIBONDO 
FAZENDA PRIMAVERA 
ENGENHO MARÉ 
ENGENHO VÁRZEA GRANDE
ENGENHO PASSAGEM 
ENGENHO FALCÃO 
ENGENHO RIVIRA 
ENGENHO AJUDANTE 
ENGENHO LAURIANO 
ENGENHO JARDIM 
ENGENHO STº ANTº DE 
BAIXO 
ENGENHO CRIMÉIA 
ENGENHO MOROJÓ 
ENGENHO SANTA FÉ 
ENGENHO GUNTIÚBA 
ENGENHO GUNTIUBINHA 
ENGENHO BARAÚNA 
ENGENHO TERRA PRETA 
ENGENHO CHÃ GRANDE 
ENGENHO OITEIRO ALTO 
ENGENHO SÃO BENTO 
ENGENHO SÃO JOÃO 
ENGENHO DIVINA GRAÇA 
ENGENHO MIRANDINHA 
ENGENHO VÁRZEA NOVA 
 

ALIANÇA 
ALIANÇA 
CONDADO 
ALIANÇA 
LIMOEIRO 
ALIANÇA 
NAZARÉ DA MATA 
ALIANÇA 
ALIANÇA 
VICÊNCIA 
ALIANÇA 
ALIANÇA 
PAUDALHO 
CAMUTANGA 
BUENO AIRES 
NAZARÉ DA MATA 
NAZARÉ DA MATA 
ITAQUITINGA 
TRACUNHAÉM 
ALIANÇA 
NAZARÉ DA MATA 
VICÊNCIA 
ALIANÇA 
ALIANÇA 
CAMUTANGA 
CAMUTANGA 
GOIANA 
TIMBAÚBA 
 

60 
80 
250 
90 
80 
80 
80 
60 
50 
60 
50 
58 
120 
150 
70 
110 
100 
60 
110 
100 
150 
104 
100 
101 
250 
120 
100 
100 

  Total de famílias acampadas na regional 3.143
 
  
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 
 

ACAMPAMENTOS 
ZONA DA MATA (SUL) 

Nº. Nome do acampamento Município Família
s 

1. 
2. 
3. 
4. 
5. 
6. 
7. 
8. 
9. 
10. 
11. 
12. 
13. 
14. 
15. 
16. 
17. 
18. 
19. 
20. 
21. 
22. 
23. 
24. 
25. 
26. 
27. 
28. 
29. 
30. 
31. 
32. 
33. 
34. 
35. 
36. 
37. 
38. 
39. 
40. 

ENGENHO MAMUCABA 
ENGENHO PONTA DE PAU 
ENGENHO VILA GRANITO 
ENGENHO BARREIRINHO 
ENGENHO CURUPAITI 
ENGENHO BANANEIRA 
ENGENHO FLOR DA MATA 
ENGENHO LIBERDADE 
ENGENHO JOÃO GOMES 
ENGENHO BEIJA FLOR 
ENGENHO TENTUGAL 
ENGENHO PASSAGEM 
VELHA 
ENGENHO ARAÇÚ 
ENGENHO REBOLÇAS 
ENGENHO RIACHO DO 
PADRE 
ENGENHO BARRA DO NORTE
ENG. S. D’ÁGUA DO TANQUE
ENGENHO VITORIA 
ENGENHO SÃO JOÃO 
ENGENHO LETRA 
ENGENHO PIABA 
ENGENHO QUEIMADAS 
ENGENHO LIBERDADE 
ENGENHO VERDE 
FAZENDA CAMIVOU 
FAZ. S.JOSÉ 
PRATA/GRANITO 
ENGENHO POÇO DANTAS 
ENGENHO BARRA DO 
DOURO 
ENGENHO SÃO JOSÉ DA 
PRATA 
ENGENHO SÃO JOÃO NOVO
ENGENHO PARAÍSO 
ENGENHO UNA 
ENGENHO ONÇA VELHA 
ENGENHO BAITÉ 
ENGENHO LIBERDADE 

TAMANDARÉ 
AMARAJI 
AMARAJI 
TAMANDARÉ 
CATENDE 
BELÉM DE MARIA 
BELÉM DE MARIA 
XEXÉU 
GAMELEIRA 
AMARAJI 
BARREIROS 
BARREIROS 
SÃO JOSÉ DA COROA 
GRANDE 
BARREIROS 
GAMELEIRA 
XEXÉU 
BARREIROS 
XEXÉU 
JAQUEIRA 
BARREIROS 
BARREIROS 
SÃO JOSÉ DA COROA 
GRANDE 
BONITO 
BONITO 
PALMARES 
CATENDE 
GAMELEIRA 
ÁGUA PRETA 
PALMARES 
CATENDE 
BARREIROS 
BARREIROS 
TAMANDARÉ 
BARREIROS 
XEXÉU 
ÁGUA PRETA 
ÁGUA PRETA 
ÁGUA PRETA 

120
45
50
70
80
80
80
70
80
40

150
150
70
60
70
80
90
40
60

120
50
50

400
80

150
80
80

130
120
75

140
115
200
101
100
104
119
120
220
300



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

41. 
42. 
43. 
44. 
45. 
46. 
47. 
48. 
49. 
50. 
51. 
52. 
53. 
54. 
55. 
56. 
57. 
58. 
59. 
60. 
61. 
62. 
63. 
64. 
65. 
 

ENGENHO BELO PRADO 
ENGENHO CACH. DANTAS 
ENGENHO LOPES 
ENGENHO BRASILEIRO 
ENGENHO PORTO SEGURO 
ENGENHO VENEZA 
ENGENHO S. JOÃO PALADOS
ENGENHO LINDA FLOR 
ENGENHO IPIRANGA  
ENGENHO CACHOEIRA LISA
ENGENHO PEREIRA GRANDE
ENGENHO FEIÇÃO  
ENGENHO PONTA DE PAU 
ENGENHO BALANCINHO 
ENGENHO TAQUARA 
ENGENHO BOAS NOVAS 
ENGENHO PIRAUÁ 
ENGENHO LIMÃO 
ENGENHO CAPRICHO 
ENGENHO FORTALEZA 
ENGENHO JARDIM  
ENGENHO SÃO JOÃO 
ENGENHO BESOURA 
ENGENHO MAURICÉIA 
ENGENHO MÁGICO 
ENGENHO SÃO JOSÉ 
ENGENHO BANANEIRA 
ENGENHO PAJUSSARA 
ENGENHO ESTRELA 
FAZENDA PAU FERRO 
 

JOAQUIM NABUCO 
XEXÉU 
XEXÉU 
ÁGUA PRETA 
ÁGUA PRETA 
XEXÉU 
RIBEIRÃO 
GAMELEIRA 
GAMELEIRA 
AMARAJI 
AMARAJI 
AMARAJI 
PALMARES 
PALMARES 
PALMARES 
PALMARES 
BELÉM DE MARIA 
BELÉM DE MARIA 
JAQUEIRA 
LAGOA DOS GATOS 
TAMANDARÉ 
PALMARES 
CATENDE 
QUIPAPÁ 
CANHOTINHO 
QUIPAPÁ 
QUIPAPÁ 
 

200
100
110
100
100
160
160
125
112
100
101
100
103
100
80

104
86

200
120
200
90
70

300
70

100

  Total de famílias acampadas na regional 7.430
 
  



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

  Engenhos que antes pertenciam a famílias que se consideravam fidalgas, 

aristocratas e que, durante séculos, tiveram o poder econômico e, decorrente deste, o 

poder político, social, ideológico e também militar encontram-se atualmente ocupados 

por milhares de pessoas que já trabalharam duramente nos canaviais e esperam a 

realização de justiça numa região em que desde o descobrimento do Brasil, se 

caracterizou pela injustiça. 

 

  Diante disso, pode-se dizer que as classes subalternas da Zona da Mata de 

Pernambuco não são tão apáticas, a região foi e é palco de vários movimentos de 

resistência. Do ponto de vista das manifestações de cultura popular, existem duas que 

são típicas da região e possuem um forte caráter de contestação e revolta: o maracatu 

rural  e o cavalo marinho, que se apresenta no ciclo natalino na forma de auto de 

pastoril. Araújo (1984) realizou uma pesquisa no município de Ferreiros, com objetivo 

de demonstrar que o cavalo marinho expressa a problemática cultural, social, 

econômica e política da população rural de baixa renda e ela ocorre em substituição à 

comunicação de massa. Os componentes são exclusivamente do sexo masculino, que 

se apresentam ao ar livre, nos sítios, onde a população rural de baixa renda forma um 

círculo e participa também das apresentações. A música típica do cavalo marinho é 

produzida por uma orquestra, chamada de “O Banco” e é composta por rabeca, 

pandeiro, reco-reco e ganzá. Araújo (op. cit.) agrupa os personagens do cavalo marinho 

em três categorias: personagens humanos, personagens fantásticos e personagens 

animais. Dentre os personagens humanos estão: os Agaloados (galantes que 

representam a elite), o Banco (cantores e trovadores), Bastião (negro que procura 

trabalho, com roupas sujas e rotas), o Bêbado (representa o tipo comum do morador da 

terra em regime de “Cambão”, que não recebe remuneração pelo trabalho, estando 

vinculado ao “Barracão” do engenho onde compra com “vales” e está sempre devendo), 

o Capitão (representa o proprietário da terra, o poder), Catirina (a mulher de Mateus e 

amante de Bastião), o Cobrador (se propõe a cobrar as dívidas do Capitão), Dama 

Grande, Dama Pequena, Domingos (um velho, a representação de um sujeito usurário), 

o Doutor, Mateus (um negro à procura de trabalho, amigo de Bastião), Matuto (o 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

homem rural ingênuo que é enganado na cidade), Mestre Ambrósio (representa os 

prestanistas que sucederam os vendedores ambulantes), Pisa-pilão (trabalhador rural 

que procura serviço de pilar), Saldanha (representa a presença da milícia particular, o 

vigia, o jagunço, o capanga), soldado (representa o elemento opressor a serviço do 

poder),  Valentão,  Vaqueiro, Véio-frio (representa o velho que só quer namorar com 

menina nova). Dentre os personagens fantásticos tem o Caboclo de Arubá (entidade 

sobrenatural da linha da Jurema) e o  Parece-mas-não-é (personagem enigmático, com 

duas máscaras, representa o individuo de duas caras). Os personagens animais são: o 

boi, a burra nova e o cavalo. 

        O enredo do espetáculo é assim resumido: 

“Era uma vez um proprietário que, precisando de se ausentar, 
contratou dois trabalhadores para tomarem conta da 
propriedade na sua ausência. Antes de completar um ano, ele 
voltou e os trabalhadores não quiseram reconhecê-lo como 
legítimo dono. O proprietário chama a polícia para retomar a 
propriedade. Ao mesmo tempo a polícia exige dos posseiros 
(Mateus e Bastião) que permitam ao proprietário (o Capitão) 
promover uma festa, com baile, comemorando a retomada da 
terra. Esta festa é feita como homenagem aos Santos Reis, na 
qual os Galantes é que são figuras de realce. Depois do baile, 
surge um Valentão procurando a esposa e  filhas que o haviam 
abandonado. A seguir, surge um cavaleiro acompanhado de um 
cobrador que alega uma dívida do cavaleiro para com ele. Este 
cavaleiro é o próprio Capitão, que conquista uma donzela, 
pastora. No decorrer da festa, ainda surgem vários tipos 
populares, como Caboclo Arubá, o Mestre Domingos, o Velho 
Frio, o Parece-Mas-Não-É, o Bêbado, o Matuto da goma. 
Finalmente, já no raiar do dia, término da festa, surge o Vaqueiro 
com seu Boi, que é vendido ao Capitão. Sendo encerrada a festa 
com todos dançando um coco de roda” (ARAÚJO, 1984, p. 108). 

 
O autor da citação acima observa que a figura do capitão representa a oligarquia, 

o chefe político, o poder local; Mateus e Bastião (“os parreias”), personificam os 

trabalhadores rurais sem terras e, no centro disso, a luta pela posse e uso da terra. O 

enredo, imitando a vida real, fala de um proprietário rural que mora fora da propriedade 

e os empregados aproveitam a ausência dele para se apossar coletivamente da terra. 

O proprietário, querendo reaver a terra, entra em conflito com os trabalhadores, que 
alegam não conhecê-lo, o capitão apela para a polícia que é ridicularizada. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 Isso tudo vem mostrar que as classes subalternas reagem de diversas formas à 

opressão. Apesar de não se aprofundar  na análise do cavalo marinho, não resta dúvida 

de que este se constitui uma manifestação de cultura popular e que possui um forte 

conteúdo contestatório. Ele ainda não é muito conhecido na Região Metropolitana do 

Recife, nem do Estado de PE e portanto não passou pelo processo de apropriação pela 

mídia, nem despertou o interesse da indústria cultural, apesar dos esforços de Mestre 

Salustiano no seu espaço Ilumiara Zumbi, na Cidade Tabajara - Olinda. 

 

Entretanto, dentre as manifestações de cultura popular criada pelos trabalhadores 

rurais, o maracatu rural se constitui ainda a mais rica forma de se estudarem as 

manifestações de luta, resistência e passivização das classes subalternas. 

 

A seguir, um estudo das particularidades do maracatu rural, com uma análise mais 

aprofundada sobre a sua origem, história, personagens, danças, loas e conflitos. Tudo 

isso articulado com o contexto histórico em que foi e é criado, a Zona da Mata-Norte do 

Estado de Pernambuco, e sobretudo, tomando como pressuposto que o mesmo se 

constitui uma expressão da luta de classes na região. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

CAPÍTULO 4º: MARACATU RURAL, UM RITUAL GUERREIRO 
EXPRESSANDO A LUTA DE CLASSES. 

 
Não existe um consenso acerca do significado da palavra maracatu. 

Etimologicamente, dizem que é de origem africana, proveniente da palavra 

"maracatucá" ou "muracatucá", expressão que significava "vamos debandar", muito 

utilizada nos finais das danças ocorridas em frente da Igreja do Rosário, como uma 

senha combinada entre os integrantes, para avisar a aproximação dos policiais com 

intuito de reprimir a dança. A palavra era gritada junto com os toques de tambores: 

maracatu / maracatu. Atribui-se também que a mesma é de origem indígena, fruto da 

fusão de duas palavras; “maracá” - instrumento musical ameríndio e “catu” - bonito, 

significando nesse caso “dança bonita”. Também dentro da origem indígena, apontam 

que “marã”, significava guerra e com a junção de “catu”, indicava que seria uma “guerra 

bonita”. E por fim, é também veiculada a hipótese de que o termo é de origem africana, 

existindo ainda uma dança intitulada de “maracatu” praticada pela tribo dos bondos, os 

quais viviam na época da ocupação portuguesa, numa região de cerca de cinqüenta 

quilômetros ao norte de Luanda-Angola, na África.  

 

No  Estado de PE existe o maracatu nação e o maracatu rural, apesar de se 

considerarem ambos serem manifestações de protesto das classes subalternas, 

quando analisados mais profundamente percebe-se que possuem origens totalmente 

diferentes. O maracatu rural nasceu e cresceu com os trabalhadores da cana, porque 

se constitui algo significativo para eles. Entretanto, na atualidade, o que se vê são 

alguns maracatus nação incorporando nas suas apresentações, figuras de caboclos de 

lanças, típicas e exclusivas dos maracatus rurais. Também a presença da corte real não 

existia originalmente nos maracatus rurais e só foi incorporada por uma imposição da 

Federação Carnavalesca de Pernambuco, juntamente com o menino que segura o 

lampião e a ala mirim. O objetivo era caracterizá-los melhor com a idéia que se tinha de 

maracatu. Sobre os desfiles dos maracatus rurais, Real (1990) aponta um artigo 

intitulado “MARACATUS DISTORCIDOS”, publicado em 11/01/66 no Diário de 

Pernambuco, que vem esclarecer melhor a afirmação acima: 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

“É simplesmente lastimável a apresentação desses maracatus 

descaracterizados que todos os anos aparecem no carnaval. Melhor 

seria que esses conjuntos não fossem classificados com tais, pois 

Maracatu com orquestra, flautas e pífanos, com uma praga de ‘tuchaus’, 

carregando nas traseiras aquela lataria pode ser tudo menos uma 

nação africana” (REAL, op. cit., p. 82). 

 

Realmente os maracatus rurais não têm e nunca tiveram a pretensão de ser uma nação 

africana, como os maracatus de baque virado ou nação. As figuras impostas 

posteriormente (sobretudo a corte real) é que levam apressadamente e superficialmente 

a se pensar que ambos têm as mesmas origens e muitas semelhanças. Por isso, antes 

de se aprofundar no maracatu rural, sentiu-se a necessidade de se deter um pouco no 

maracatu nação: suas origens, história, integrantes, inclusive para dirimir qualquer tipo 

de dúvida acerca de ambos e fundamentar melhor a presente hipótese de que  

maracatu rural se constitui uma expressão da visão de mundo dos trabalhadores rurais 

da Zona da Mata de PE, e como tal importante manifestação para a análise de como se 

dá o processo de luta de classes na região. 

 

 

           4.1- O maracatu nação: fruto do protesto dos escravos e seus 
descendentes 
 

  O maracatu nação sempre esteve originariamente vinculado aos escravos 

procedentes da África. É veiculado que ele se constituiu um desdobramento das 

Congadas,  coroação dos reis do Congo, negros saudosos das suas terras, que 

procuravam reviver seus batuques, suas tradições. Eles sentiam necessidade de 

rememorar os seus antigos rituais, quando participavam da escolha de seus reis e 

líderes. Era também uma forma de amenizar o sofrimento e a saudade de suas terras, 

onde tinham liberdade, cantavam e dançavam. Somente os negros oriundos do Congo 

possuíam o privilégio de eleger o seu rei. Este era chamado de Muchino Riá Congo. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 Por outro lado, os portugueses do século XVII, na tentativa de organizá-los,  

submetê-los e passivizá-los, utilizou-se de uma postura semelhante a dos franceses, 

espanhóis e dos próprios portugueses: forneciam apoio às iniciativas dos escravos nas 

coroações dos reis e rainhas negras, através das Irmandades do Rosário e São 

Benedito. Já que não podiam acabar com as manifestações dos escravos, tentavam 

colocá-las sob seu controle através de um ato religioso e político. Os negros realizavam 

eleições, o vencedor era empossado por padres católicos naquela Igreja e tinha 

autoridade sobre a população escrava, com a incumbência de mantê-la subordinada. O 

eleito permanecia no cargo até a morte, deposição, renúncia ou em caso de doença 

que o impossibilitasse de realizar suas atividades, quando então se procedia a uma 

nova eleição. Possuía uma verdadeira Corte, constituída de rei / rainha, príncipes / 

princesas, embaixador / embaixatriz, duques / duquesas, conde / condessas, lanceiros 

(soldados), calunga (boneca de madeira e cor negra que representa os ancestrais do 

casal real), dama-do-paço (que segurava a calunga), brasamundo (aquele que 

providencia a execução das ordens reais), escravos e vassalos portando pálios ou 

umbelas (para  proteger  o casal real da chuva e do sol), lampiões que iluminam o 

cortejo, baianas, porta bandeira,  etc.  Um cargo de destaque era o de governador e, na 

história de PE, impõe-se o nome de Henrique Dias que participou ativamente da luta 

por ocasião da invasão holandesa (1630-1654). 

 

Silva (1993, p.1-3) constata nos assentamentos dos livros da Irmandade de 

Nossa Senhora do Rosário dos Homens Pretos, no bairro de Santo Antônio na cidade 

do Recife, que desde 1674 já se procediam tais coroações, destacando-se a nação do 

Congo. Entretanto, com a Lei Áurea de 1888, tais coroações deixaram de fazer sentido, 

porque inexistiam escravos para se submeterem à autoridade de um Rei. Isso provocou 

o surgimento dos Autos do Congo, festas onde os negros realizavam dramatizações, 

evoluções teatrais, danças e representações em frente à Igreja Nossa Senhora do 

Rosário dos Homens Pretos. Posteriormente, foi excluída a representação, 

permanecendo o cortejo que resultou no decorrer dos anos no maracatu nação. 

Entretanto, no mesmo texto, Silva (op. cit.) transcreve uma interessante nota do 

Diário de Pernambuco, do dia 27 de maio de 1851, em que se percebe claramente a 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

existência concomitante dos maracatus e das coroações dos reis do Congo, uma vez 

que, na sessão extraordinária da Câmara Municipal do Recife do dia 28 de abril de 

1851, foi transmitido ao desembargador chefe de polícia: 

“uma petição do preto africano Antônio de Oliveira, intitulado Rei do 

Congo, queixando-se de outro que, sem lhe prestar obediência, tem 

reunido os de sua nação para folguedos públicos, a fim de que o 

mesmo desembargador providenciasse em sentido de desaparecer 

semelhantes reuniões, chamadas vulgarmente de Maracatus, pelas 

conseqüências desagradáveis que delas podem resultar” ( SILVA, 

1993, p.3). 

 

 Também a notícia abaixo, constante do jornal Diário de Pernambuco, de 1º de 

julho de 1845 denunciando a fuga da escrava Catarina, dá entender a presença de 

maracatus antes da Lei Áurea: 
"Em o dia segunda-feira do Espírito Santo, ano próximo passado, 
fugiu a preta Catarina, de nação Angola, ladina, alta, bastante seca 
de corpo, seio pequeno, cor muito preta, bem feita de rosto, olhos 
grandes e vermelhos, com todos os dentes da frente, pés grandes 
metido para dentro, muito conversadeira e risonha, de idade de 22 
anos, tem sido encontrada na Estrada da Nova, na passagem da 
Madalena e no Aterro dos Afogados, vendendo verduras e aos 
domingos no maracatu dos coqueiros, no dito Aterro acima e há 
notícia de ser o seu couto certo na Matriz da Várzea, cuja escrava 
pertence a Manoel Francisco da Silva, morador na Rua Estreita do 
Rosário, nº 10, terceiro andar, ou em seu sítio em Santo Amaro, junto 
à igreja, o qual gratifica generosamente a quem lha apresentar" 
(SILVA, op. cit., p. 34). 
 

 

Apesar de não se ter como objetivo o aprofundamento das origens do maracatu 

nação, o que se pode deduzir do documento histórico acima é a existência de 

maracatus em 1851, antes da criação da Lei Áurea. Provavelmente maracatu era a 

designação dada a locais onde se reuniam os negros para dançar, cantar e 

possivelmente também protestar contra sua situação de opressão daí, eles serem 

temidos e perseguidos. Diante disso, não se pode dizer simplesmente que o maracatu 

nação se constituiu apenas um desdobramento das congadas. Outra dedução que se 

pode tirar é que provavelmente na origem dos maracatus havia um caráter político de 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

contestação e que de alguma forma entrava em oposição até com os negros aliados 

das classes dominantes, já que eram perseguidos por estes. Entretanto isso é uma 

constatação sem grandes aprofundamentos, que precisa ser mais bem esclarecida, 

mas que não deve ser desprezada. 

 

Também um documento que vem corroborar a afirmação acima, encontra-se no 

Arquivo Público estadual, Série Registro de Leis – RL – 04, fl. 122, Lei Provincial n.º 

517, que aprova as posturas da Câmara Municipal de Olinda em 19/06/1861, quando 

no art. 108 proíbe as danças dos pretos ou maracatus pelas ruas e praças, punindo os 

escravos com duas dúzias de palmatoadas. Pode-se  questionar aqui, as verdadeiras 

razões da criação de uma lei tão severa para punir simples danças de negros ou 

maracatus antes da abolição da escravatura. O fato desses maracatus incomodarem 

tão fortemente as classes dominantes já demonstravam atitudes de rebeldia e protesto 

presentes neles.  

 

O próprio maracatu nação resultou da presença do africano nas Irmandades 

religiosas e no processo libertário dos escravos e seus descendentes. 

Portanto, pode-se dizer que na sua origem, os maracatus, depois os maracatus nação 

estavam imbuídos de  conotação política, de não aceitação das regras políticas e 

sociais vigentes daí, a necessidade do colonizador passivizá-lo. 

 

O maracatu nação é também chamado de maracatu de baque-virado, isto é, tem 

um toque dobrado e é formado exclusivamente por instrumentos de percussão: gongué, 

tarol, caixas de guerra e zabumba. Musicalmente, o compasso é retomado a cada ciclo-

quaternário, sendo o primeiro tempo muito mais forte, dando a idéia de virar o 

compasso, com o batuque se assemelhando ao toque do xangô e do candomblé. Nos 

seus desfiles são empregadas expressões como “cortejo”, “préstito”, “séquito” em razão 

da forma como se apresentam nas ruas em procissão, cheio de pompa, ao som do 

lamento do batuque. O aspecto religioso do maracatu nação é bem forte e eles têm 

uma ligação intensa com os terreiros de xangô:  fazem obrigações para as bonecas, 

colocam búzios, tocam bombo, tomam banho de ervas, reverenciam os orixás antes de 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

suas apresentações. A calunga  tem um significado muito especial porque é símbolo de 

proteção. No maracatu nação, elas  podem ser do sexo feminino ou masculino, embora 

as do feminino predominem. Apresentam-se com uma  Corte real, um caboclo de pena, 

e um tótem conduzido na frente do cortejo, representando a fauna brasileira e 

relacionado ao nome do maracatu. Os babalorixás dos terreiros do culto nagô 

passaram a representar os reis negros, as calungas ou bonecas - elementos sagrados 

dos maracatus nação. Estes são considerados os maracatus tradicionais e legítimos. 

 

O maracatu nação “Elefante” é apontado como um dos mais antigos do Estado 

de PE. Ele foi fundado em 1800 e, o musicólogo Guerra-Peixe pesquisou-o de 1949 a 

1952,  por acreditar ser o que melhor observava às tradições do Cortejo.  
“É versão corrente que a fundação do Maracatu Elefante seja 
atribuída a Manoel Santiago, um negro que se insurgira contra a 
direção do extinto Maracatu Brilhante. Comandado um grupo de 
descontentes, organizou nova nação, cuja data teria ocorrido a 15 de 
novembro de 1800” (GUERRA-PEIXE,1980, p. 33). 

 

O autor acima registra que, em 1877, nascia no Recife, Maria Júlia do 

Nascimento, filha de pai africano e sobrinha de Santiago, sendo conhecida como 

“Santa” ou “Santinha” e desde cedo coroada rainha do maracatu Leão Coroado. Com o 

casamento ela abdicou do cargo e se transferiu para o maracatu Elefante, cujo marido 

era o novo rei. Com a morte deste, Dona Santa foi coroada em 1947, rainha do 

maracatu Elefante, permanecendo no cargo até sua morte, no ano de 1962. A partir daí, 

este maracatu  ficou desativado até 1986, quando então voltou a desfilar.  O maracatu 

nação Elefante possui três calungas: Dona Emília, Dom Luís e Dona Leopoldina. A 

calunga Dona Emília era dedicada aos cantos mais fortes e levada não só à porta da 

Igreja de Nossa Senhora do Rosário, mas também aos terreiros de xangô, onde se 

executava o ritmo de Luanda - toque para saldar os mortos ou "eguns". Dom Luís - 

representava o "Rei do Congo". 

A criação deste maracatu em 1800, por membros discordantes de outro 

maracatu, antes mesmo da extinção da escravidão e da existência dos Autos do 

Congo, vem mostrar que não se pode afirmar, como alguns estudiosos e pesquisadores 

normalmente veiculam, que aquele é uma derivação deste. Isso precisa ser mais bem 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

esclarecido e pesquisado. Acredita-se aqui na existência concomitante das coroações 

dos reis do Congo que eram realizadas em 1800 e de maracatus, como já foi colocado 

anteriormente.  

 

Os cortejos dos maracatus nação vêm sofrendo mudanças no decorrer do 

tempo. Muitos considerados tradicionais desapareceram e surgiram outros mais 

estilizados. Real (2001, p. 19) constatou que em 1967 existiam em Recife somente três 

maracatus nação: o antigo Leão Coroado, o maracatu Cambinda Estrela e o maracatu 

Indiano. Estes dois últimos já haviam sido anteriormente maracatus rurais e, por 

pressão da Federação Carnavalesca de Pernambuco, se transformaram em baque-

virado ou nação.  

 

Além de Dona Santa, outra figura de grande prestígio entre os maracatus nação 

era Seu Veludinho (João Batista de Jesus), que já tinha sido batuqueiro-mestre do 

Estrela Brilhante, do Elefante de Dona Santa e do Leão Coroado e segundo a tradição 

faleceu com 110 anos. Sobre as origens do maracatu nação  ele assim se pronunciou:  
“Maracatu nem tinha nome de maracatu. O nome era nação. Uma 
‘nação’ mandava ofício para outro ‘estado’. Surgiu essa palavra pelos 
homens grandes... quando ouviram os baques dos bombos chamaram 
'aquele maracatu!” (REAL, 1990, p. 184). 

 

Este depoimento vem demonstrar que o chamado maracatu nação não surgiu 

com este nome, provavelmente a expressão “maracatu” era mais antiga e possuía um 

sentido pejorativo, servindo para designar, como até hoje muitos o consideram: 

confusão, desorganização, reuniões relacionadas às classes subalternas.  

 

Inspirado nos maracatus nação foi criado em 1989, no Recife,  uma banda de maracatu 

intitulada "Nação Pernambuco". Não se trata de um grupo autêntico, mas estilizado, 

formado por dançarinos da classe média e que se apresentam em shows, congressos, 

teatros, tentando recriar a arte popular. 

 

      Isso provocou uma maior divulgação do maracatu, inclusive na mídia. Atualmente, 

foi incorporada em alguns maracatus nação, a figura do caboclo de lança, típica do 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

maracatu rural, pela mesma se encontrar tão em evidência. Verificou-se que os 

integrantes dos novos maracatus nação ou baque virado o consideram como uma 

apresentação de dança artística. Desta forma, cada vez mais eles se distanciam de 

suas verdadeiras raízes. 

 

 

           4.2. Maracatu rural: origens e histórico de discriminação e luta 
 
  O maracatu rural pode ser analisado por diversos ângulos: religioso, étnico, 

lúdico, musical. Sem negar a presença de nenhum deles, já que o real é fruto de 

múltiplas determinações e, sobretudo, por ter sido formado numa região onde as 

classes sociais são extremamente definidas e num contexto de opressão e miséria, 

optou-se aqui por estudá-lo como visão de mundo das classes subalternas. Nessa 

manifestação cultural os canavieiros expressam suas lutas, revoltas e conflitos  de 

classes. Acredita-se que não existe uma manifestação espontânea de cultura que 

represente melhor o espírito da Zona da Mata Norte do que os maracatus rurais. Há 

uma variedade de formas assumidas e vivenciadas pelas contradições do capital / 

trabalho e as manifestações de cultura popular não deixam de ser também uma ação 

coletiva de resistência. Não se pode deixar de considerar que o maracatu rural, como 

manifestação cultural, emerge no seio de uma sociedade de classes bem nítida e se 

trata também e sobretudo de uma expressão política, ideológica, uma maneira de 

contestar a realidade opressora. 

 

            O maracatu rural nunca foi muito pesquisado e se desconhece qualquer 

trabalho realizado dentro da perspectiva classista. Muito provavelmente este seja o 

motivo dele ser considerado  tão incompreensível.  
“Entre todos os deslumbrantes folguedos que percorrem as ruas do 

Recife e os morros e córregos do subúrbio durante a época 

carnavalesca, um dos mais extraordinários é, sem dúvida o  

“Maracatu rural”, também conhecido de “Maracatu de Orquestra” e 

“Maracatu de Baque-Solto”. De todos estes folguedos tem sido não 

somente o menos estudado como também o menos compreendido. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

É até estranha a sua existência no Recife, durante várias décadas, 

numa penumbra de mistério, quase desinteresse por parte de alguns 

e crítica violenta por parte de outros” (REAL, 1990, p. 71). 

 

            Também Bonald Neto (1991, p. 281) diz “...pouco se tem escrito sobre essa 

manifestação da cultura popular tão pernambucana” 

  

Acredita-se que o mistério atribuído ao maracatu rural, possa ser desmistificado 

quando se partir para analisá-lo numa perspectiva materialista dialética, que vai 

possibilitar captar essa manifestação na sua totalidade e as suas várias mediações. 

 

Em Pernambuco, destacam-se os trabalhos dos pesquisadores Bonald Neto, 

Roberto Benjamim, Leonardo Dantas Silva, Mário Souto Maior e Guerra-Peixe, além da 

antropóloga norte-americana Katarina Real. São estudos de base predominantemente 

positivista e fenomenológica, mas proporcionam uma grande contribuição no 

conhecimento empírico sobre os grupos étnicos e suas expressões culturais: as festas, 

os rituais, a religiosidade. 

 

Na área acadêmica, constatou-se a existência de cinco trabalhos sobre o 

maracatu rural, sendo dois em nível de pós-graduação: o de Assis (1996) intitulado 

“Cruzeiro do Forte: a brincadeira e o jogo de identidade em um maracatu rural”, 

dissertação do Mestrado em Antropologia da UFPE e o de Nascimento (2000) intitulado 

“João, Manoel, Maciel Salustiano: Três gerações de artistas populares e sua 

comunicação com o massivo na perspectiva da reconversão cultural”, apresentado ao 

Mestrado de Administração Rural e Comunicação Rural da UFRPE. E três trabalhos de 

conclusão de curso de graduação: o de Melo (1997), “O Maracatu como forma de 

contestação” defendido no Curso de Sociologia Rural da Universidade Federal Rural de 

Pernambuco; o de Vieira (1999), “Dinâmica de transmissão e reprodução em um 

folguedo popular: o caso do maracatu rural Cambinda Brasileira”, apresentado ao Curso 

de Ciências Sociais da UFPE; e o de Vicente (2003) na área de Comunicação Social-

Habilitação em Jornalismo da UFPE, intitulada ”Maracatu rural: o espetáculo como 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

espaço social. Um estudo sobre a valorização do popular através da imprensa e da 

Mídia”. Vê-se portanto que o maracatu rural ainda continua sendo muito pouco 

estudado. São trabalhos escassos e recentes. 

 
       A grande maioria desses pesquisadores acima chama o maracatu rural de 

folguedo, cujo sentido se remete ao lúdico. Folguedo deriva da palavra folgança, que 

vem de folga, folia, descanso, ócio, brincadeira, divertimento, festa. Inicialmente essas 

manifestações de trabalhadores se apresentavam sempre em dias de folga, sobretudo 

durante  o carnaval, explicando assim a atribuição dessa denominação. Os próprios 

integrantes do maracatu rural se referem a ele como uma brincadeira, mas, quando 

diretamente indagados se o maracatu se constitui algo sério ou uma brincadeira, a 

resposta é unânime:  
“É uma coisa séria. É uma brincadeira séria! Porque ele representa a 
si mesmo”.  
 

“É uma brincadeira séria, porque vai pra brincar, mas para respeitar 
e ser respeitado”.  
 
“É sério! É uma coisa séria! O maracatu não é uma brincadeira, é 
sério mesmo. Quem vai participar ali não vai brincar, vai com 
responsabilidade”. 
 
“É coisa muito séria! Porque o maracatu rural é muito importante, 
muita gente não dá muita importância”. 
 
“A pessoa pensa que aquilo é brincadeira, aquilo é coisa séria, de 
pessoa de responsabilidade e a gente dá o que tem”. 
 

Foram respostas dadas com veemência e até um certo aborrecimento por se ter 

questionado a seriedade do maracatu rural. É evidente que algo que eles colocam 

todas as suas economias, seus sentimentos e sua visão de mundo não pode jamais ser 

encarado como uma “brincadeira”, na verdade acepção da palavra. 

 

      Muitos maracatus têm o nome de Cambinda,  região ao norte de Angola localizada 

entre o atual Zaire e o Oceano Atlântico. Cambinda ou cambindinha foi por muito tempo 

sinônimo de escravo africano, em razão de muitos deles procederem dessa região. Os 

primeiros maracatus rurais que se tem conhecimento são o Cambindinha de Araçoiaba 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

e Cambinda do Cumbe de Nazaré da Mata. Mesmo na atualidade muitos deles se 

chamam Cambindas. Mas cambinda também é um peixinho de água doce muito 

conhecido na região. Um exemplo que pode elucidar melhor é o do maracatu Cambinda 

Brasileira fundado em 1918, num engenho de Nazaré da Mata, o segundo mais antigo 

do Estado, cujos integrantes atribuem o nome do maracatu ao excessivo consumo de 

cambinda por parte dessa população. Isso vem demonstrar que a existência da 

denominação ‘cambinda” para alguns maracatus rurais não tem ligação, pelo menos 

direta, com a região ao norte de Angola, nem por serem procedentes de escravos. 
"Cabinda, Cambinda, Nação, indicam para o aspecto étnico. 
Cambinda é uma região ao norte de Angola, que passou a designar 
o povo banto aqui escravizado. Câmara Cascudo o indica também 
como a primeira denominação do maracatu, como sinônimo do 
escravo africano e também como um grupo de dança de negros. 
Entre os entrevistados do Cruzeiro do Forte, cambinda é um peixe 
pequeno existente nas águas doces dos açudes do interior 
pernambucano” (ASSIS,1997, p. 13).  
 

Pela citação acima, fica também evidenciado que, para os integrantes do 

maracatu Cruzeiro do Forte, o mais antigo da cidade do Recife, criado em 1929 por 

migrantes da Zona da Mata Norte, cambinda se trata de um peixinho consumido pelas 

classes subalternas, algo real e presente no seu cotidiano de pobreza e miséria. O 

presidente do maracatu Cambinda Dourada de Camaragibe, situado na Região 

Metropolitana do Recife, também assim se expressou: “O nome Cambinda é porque é 

um peixinho que a turma vende nas feiras do interior, um peixinho seco, salgado. 

Inclusive a gente botou esse nome porque a gente comeu muito esse peixe com cuscuz 

no interior” 

 

Acerca das origens dos maracatus rurais, muitos pesquisadores seguem o 

pensamento de Benjamim, um estudioso no assunto: 
 

"Uma das hipóteses acerca da origem do maracatu rural é defendida 
pelo pesquisador Roberto Benjamim: embora agregando elementos 
de outros folguedos, teria evoluído dos grupos de cambinda, 
brincadeira de grupos masculinos trajando roupas de mulher. Esta 
suposição tem forte respaldo no fato de que os dois mais antigos 
maracatus de gênero em atividade chamam-se Cambinda de 
Araçoiaba (fundado em 1914) e o Cambinda Brasileiro, do Engenho 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Cumbe, em Nazaré da Mata (fundado em 1918)" (NASCIMENTO, 
2000, p. 129). 

 

          A hipótese do pesquisador Benjamim deve ser analisada e também questionada, 

uma vez que não se encontrou dentre os integrantes das classes subalternas, 

participantes dos maracatus rurais quem fizessem qualquer referência a brincadeiras 

onde os homens se travestiam de mulheres, das quais se chamavam cambindas. 

 
Real (1990, p.73) acredita que o maracatu rural é produto da fusão de vários 

folguedos existentes no interior de PE (pastoril, baianas, cavalo-marinho, caboclinhos, 

rancho, bumba-meu-boi). Esta opinião é seguida pelos diversos  estudiosos dessa 

manifestação de cultura popular. Não se pretende aqui  discordar de tal argumento. É 

compreensível admitir que os trabalhadores da cana se utilizassem de manifestações 

criadas pelas classes subalternas, para expressarem um protesto a uma situação de 

opressão e exploração. 

 

 Considera-se importante registrar as origens do maracatu rural a partir dos 

trabalhadores rurais: 
“Porque na época que começou o maracatu, eles faziam aquele 
samba na senzala em protesto de alguma coisa que existia entre os 
seres vivos. Eles achavam ruim, ele é feito o índio. O índio, quando 
tão dançando ali, é um protesto”. 

  
“... o Mateus, a Catirina e a burra eram os captadores de recursos do 
maracatu, aí era uma personagem de muita utilidade e é onde você 
vê os inícios da vida dele dentro do maracatu, são quem esse povo? 
Cambiteiro dos engenhos, cortador de cana, ciscador de mato, 
roçador de mato, limpador de quadra, plantador de roça, o povo do 
campo e o maracatu foi criado, para você que não sabe, porque 
ninguém disse para você: foi criado na senzala do engenho para o 
próprio povo do campo” 
 
“O maracatuzeiro criou o seu maracatu para ter o seu próprio 
divertimento, para esquecer das angústias que passava no seu 
engenho. Ele ficava agarrado seis dias da semana no pesado e, 
quando era no sábado a partir das 10 horas da noite, tinha um 
maracatu para esquecer aquilo dali, para se divertir. Para esquecer o 
sofrimento”. 
 
“O maracatu ninguém inventou, ninguém criou. O maracatu rural veio 
do candomblé, da magia negra, então, vem aqueles caboclos 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

brabos, apresentou uma lança, um chapeuzinho de pano com umas 
tirinhas, aí foi quando nasceu o maracatu rural”. 
 
“Porque o senhor de engenho humilhava muito o trabalhador, ele 
ficava muito revoltado, porque o salário era pouco, ele não dá o que 
ele tem, então vamos humilhar o morador”. 
 
“Porque naquela época era tudo na ignorância, saía de casa só para 
brigar, dar lapada, levar lapada, furar, matar. Hoje não existe mais 
não!” 
 

Pelos depoimentos acima, a criação do maracatu é atribuída à falta de liberdade, 

ao sofrimento, humilhação e daí os sentimentos de protesto, revolta e violência. O 

maracatu rural foi criado numa região onde, historicamente, sempre reinou a violência: 

colonizadores versus indígenas, senhores de engenho versus escravos e proprietários 

de engenhos e usinas versus trabalhadores rurais. Quanto maior a opressão, maior a 

revolta e violência dos maracatuzeiros. 

 

É importante não restar dúvidas de que o maracatu rural é uma criação típica das 

classes subalternas da Zona da Mata Norte e aqueles existentes na Região 

Metropolitana do Recife foram criados por migrantes procedentes daquela região: 
"É interessante notar que a maioria dos maracatus rurais têm datas 
de fundação no Recife do período de 1930 para 1940, e que muitos 
foram fundados no interior antes de se transferirem para a capital 
pernambucana. Os que aqui no Recife têm datas de fundação mais 
recente geralmente surgiram dum grupo com outro nome na Zona da 
Mata. Por exemplo, o Leão da Serra, fundado no Recife, em 1959, no 
alto de Nossa Senhora de Fátima, o morro mais alto do subúrbio, era 
antes o Leão da Floresta em Carpina, na Zona da Mata"  (REAL, 
1990, p. 74). 
 

Bonald Neto (1991) também confirma as origens dos maracatus rurais pelos 

trabalhadores da cana da Zona da Mata – Norte de Pernambuco: 
“Muito antes de surgirem nos canaviais recifenses os ‘Lanceiros de 

Guiada’ já desfilavam nos Maracatus-de-Orquestra, ondeando suas 

lanças de mil fitas e seus surrões sonoros por entre os canaviais das 

cidades da Zona da Mata Norte pernambucana” (p. 282). 

 

A atribuição da existência de um maracatu rural no município de Caruaru 

(Agreste do Estado de Pernambuco), é esclarecida por Guerra-Peixe (1980). Trata-se 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

na verdade de um maracatu, formado por um tal de “Mané Italiano”, negro que residia 

no Recife e integrava o maracatu nação Cambinda Velha. Em Caruaru, ele organizou o 

cortejo com o mesmo nome, mas, com sua morte, mudaram para “Cambinda Brilhante” 

e, em 1946, para “Clube Carnavalesco Cambinda Nova”. 
“Completamente diferente dos anteriores, fomos encontrar outro 
cortejo em Caruaru, interior de Pernambuco. Sobreveio do 
aproveitamento de elementos do Pastoril por parte de seu fundador, 
um ex-membro do tradicional Cambinda Velha, do Recife. A 
coreografia executada pelas dançadoras reflete a origem do baile 
natalino. Sua cantoria é composta não só de fragmentos de toadas 
dos tradicionais maracatus recifenses como também de melodias e 
textos provenientes do Pastoril e da dança do coco” (GUERRA-
PEIXE, op.cit:, p. 24). 
 
“O referido maracatu estava assim constituído em 1952: rei, rainha, 
dois balizas, vinte e quatro baianas, calunga Dona Júlia, porta-
estandarte, buzina (ou buzineiro) e cinco músicos. Antigamente 
havia uma dama-de-paço, que deixou o cortejo em 1921. A boneca, 
desde então, passou a ser conduzida por qualquer das baianas 
ocasionalmente escolhida” (Idem, ibidem, p. 99). 

  Essa manifestação, apesar de criada pelas classes subalternas, não pode ser 

chamada de maracatu rural. Não possuía sequer caboclos de lança, figuras que se 

encontram na origem destes.  

 

Sobre os maracatus rurais que reputam existir na Paraíba, não se conseguiu 

localizá-los e, se realmente existir, se deve provavelmente à proximidade geográfica 

com a Zona da Mata Norte de PE, que leva alguns trabalhadores rurais a se 

transferirem para aquele Estado, levando suas tradições e formas de vida. Portanto, 

não resta dúvida de que os maracatus rurais foram criados originalmente por 

canavieiros da Zona da Mata de Pernambuco e refletem o ambiente de violência em 

que as classes subalternas vivem nesta região. Trata-se de uma classe violentada, por 

isso seus personagens são guerreiros portando lanças, canivetes, arcos, flechas, facas 

e até armas de fogo. Usam a religião para se proteger, mas não a católica vinculada 

secularmente aos senhores de engenho, mas a religião dos escravos e indígenas 

oprimidos: a Umbanda, o Culto da Jurema que foram durante muito tempo 

discriminados e perseguidos, mostrando até aí o caráter de rebeldia dos canavieiros. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 O nome "Maracatu de Baque Solto", “Maracatu de Orquestra” ou “Maracatu de 

Trombone” foi dado nos anos 50, pelo Maestro Guerra-Peixe. Baque é sinônimo de 

toque e baque solto é o ritmo com a presença de instrumentos de percussão e de sopro 

em sua orquestra. O próprio ritmo, o baque solto é mais agressivo e remete a luta e 

opressão.  O nome “Maracatu de Orquestra” deve-se, portanto à existência dos 

instrumentos de sopro. Geralmente usam a expressão "terno" ou “batuqueiro”, para 

designar o conjunto musical formado exclusivamente por instrumentos de percussão: 

gongué, porca (uma grossa cuíca com o ronco parecido com os dos suínos), bombo 

(surdo), tarol e mineiro. Os outros músicos tocam instrumentos de sopro: piston, 

trombeta, clarinete, trompete, trombone. Nos maracatus de orquestra em que participa 

apenas um zabumba, ocorre o “toque solto” ou “baque solto”. As categorias musicais 

das loas são: marcha, samba curto, samba comprido, galope. As loas, tocadas em 

quatro, seis, dez linhas rítmicas são cantadas pelos mestres e repetidas pelas baianas 

e outros integrantes do maracatu. Elas tratam de um modo geral do cotidiano de 

pobreza do homem do campo. 

 

Segundo Guerra-Peixe, a denominação de maracatu rural, foi dada por Katarina 

Real na década de 60, quando tentava fazer uma distinção entre os dois tipos de 

maracatus: 
"No decorrer de vinte e quatro anos nada de novo foi escrito sobre o 
maracatu. Se há menção a fazer, é a curiosa denominação de 
‘maracatu rural’  lançada pela antropóloga norte-americana - aliás 
excelente - Senhora Katarina Cate; que ignorou por completo os 
designativos que os próprios populares usam para o tipo de 
maracatu que chama de maracatu - de - orquestra ou maracatu - de 
- trombone, agrupamento que admite a inclusão de instrumentos de 
sopro, em especial do trombone, que não deve faltar no conjunto 
musical. Se o povo criou denominação para uma certa coisa, não 
há razão para substituí-la por palavra que só é usada por 
intelectual" (GUERRA-PEIXE,1980, p. 14). 

  

A época da opressão maior nos engenhos, até os anos 60, era chamada a 

"época dos caceteiros" com muitas brigas, conflitos e até morte entre os integrantes dos 

maracatus. Violência gera violência. Na década de 70, eles já começaram a ficar mais 

“civilizados” e a se preocuparem cada vez mais com a beleza da indumentária. Uma 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

pesquisadora peruana registrou a apresentação de um maracatu rural no carnaval de 

1977: 
"Outra agremiação que se apresentou durante os desfiles 
carnavalescos de 1977 foi o maracatu rural Dois  de Ouro. Também 
ingressou em primeiro lugar a Diretoria, vestindo calças e camisas 
brancas, em estilo esportivo, integrada por três pessoas. No centro, o 
estandarte com um porta-bandeira vestido ao estilo Luiz XVI; em 
seguida, a ala feminina composta de 14 membros formando grupos, 
sendo o primeiro de cinco moças. A primeira – a moça-da-boneca – 
era assim chamada porque levava na mão uma boneca pequena de 
madeira (aproximadamente de 50 centímetros), vestida de vermelho 
à moda de dama antiga, como uma dama-do-paço. As duas moças 
seguintes – as porta-bouquês, - se diferenciavam das outras por 
conduzirem capas, uma amarela e a outra branca. Prosseguia a 
exibição com mais duas jovens - as moças - das - taças -, porque 
carregavam os troféus conquistados pelo Dois de Ouro, vestidas de 
damas antigas, diferenciando-se nas cores, uma de branco e outra 
de amarelo. As demais damas componentes da ala feminina vinham 
em seguida, também vestidas de damas antigas e com diferentes 
cores cada uma. Continuava o cordão, composto de dez meninas, 
cinco de cada lado, vestidas à moda de damas - do - paço, 
combinado sempre com as cores da agremiação - branco e amarelo. 
O desfile prosseguia com a orquestra, composta de um trombone, 
um clarinete, um bombo, um tarol, um gonguê, uma cuíca, um 
mineiro e um apito conduzido pelo mestre, todos vestidos de calças 
brancas e camisas amarelas. Continuando o desfile, 14 caboclos 
formando duas filas laterais, usando roupas típicas que 
descreveremos em seguida: um chapéu comum, adornado por papel 
celofane de diversas cores, formando uma espécie de diadema curto, 
com fitas soltas, presas na outra extremidade, caindo ao redor do 
chapéu e, no pescoço, um lenço amarelo, amarrado por um laço na 
parte anterior, uma capa colorida cobrindo completamente o corpo, 
desde o pescoço até as coxas, exaustivamente decorada de 
lantejoulas, aljôfares e miçangas, completando o adorno franjas 
douradas, nas bordas da capa; umas calças curtas até os joelhos, 
feitas de chita ou veludo, com babados na parte inferior, de outro 
tecido, cobrindo por completo os joelhos. Atrás, à altura das 
nádegas, um surrão de caboclo formado por vários elementos, um 
pedaço de madeira de um metro de comprimento de onde pendem 
quatro chocalhos semelhantes aos usados por bois e vacas, cobrindo 
uma toalha de cores variadas e, em cima, uma capa de papel 
celofane colorido, como se fossem espumas. Finalmente, tudo 
coberto por um couro de carneiro. Os caboclos conduzem na mão 
uma lança muito decorada por uma quantidade incontável de fitas de 
tecido de diversas cores e desenhos, que pendem de toda lança, 
combinando com decoração do chapéu. A apresentação desta 
agremiação é encerrada por quatro caboclos vestidos com penas de 
ema" (CÁRDENAS, 1981, p. 47-48). 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 Observou-se que grande parte dos maracatus tem o nome de leão, animal  feroz 

que representa simbolicamente a força. O rugido e a juba (semelhante à cabeleira dos 

caboclos de lança), qualificam-no como “rei dos animais”. Pela sua agressividade, é 

comparado ao soberano, sendo considerado símbolo de poder. Provavelmente isso 

explique a preferência pelo leão na designação dos maracatus. Exemplos: 

- Leão Africano de Carpina 

- Leão Brasileiro de Carpina 

- Leão Brasileiro do Alto José Bonifácio –Recife 

- Leão Coroadinho de Itaenga 

- Leão Coroado de Araçoiaba 

- Leão Coroado de Carpina 

- Leão Coroado de Chã de Alegria 

- Leão Coroado de Lagoa de Itaenga 

- Leão Cultural de Nazaré da Mata (um dos mais recentes) 

- Leão da Cordilheira 

- Leão da Fortaleza de Goiana 

- Leão da Mata Norte de Olinda 

- Leão da Selva de Nazaré da Mata 

- Leão da Serra de Lagoa de Itaenga 

- Leão de Ouro de Aliança 

- Leão de Ouro de Nazaré da Mata 

- Leão de Ouro de Olinda 

- Leão de Ouro de Tracunhaém 

- Leão Devorador de Floresta de Carpina 

- Leão do Norte de Carpina 

- Leão dos Sem Terras de Nazaré da Mata 

- Leão Dourado de Camaragibe 

- Leão Faceiro de Araçoiaba 

- Leão Formoso de Nazaré da Mata 

- Leão Formoso de Olinda 

- Leão Formoso de Paudalho 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

- Leão Formoso de Tracunhaém 

- Leão Formoso de Vicência 

- Leão Mimoso de Buenos Aires 

- Leão Mimoso de Upatininga 

- Leão Misterioso de Nazaré da Mata 

- Leão Teimoso de Paudalho 

- Leão Vencedor de Carpina  

- Leão Vencedor de Chã de Alegria 

- Leão Vencedor de Paudalho 

- Leão Vencedor de Vicência 

- Leãozinho das Flores de Itambé  

- Leãozinho de Aliança 

     

A loa abaixo, cantada pelo famoso Mestre Zé Gordo, esclarece melhor acerca 

dos motivos das classes subalternas escolherem o leão para designar seus maracatus: 
“Eu admiro o leão 
Que é um bicho valente 
Mata fera come gente 
Pra sua alimentação 
É igual a um furacão 
Por dentro dos matagais 
Na briga ele é voraz 
Na luta ele é destemido 
E o leão é conhecido 
Como rei dos animais” 
 

Os trabalhadores da cana sentem-se impotentes, mas não se dão por vencidos. 

Nas suas manifestações de cultura popular, buscam a coragem, a força, a rebeldia, 

atributos esses reprimidos pelo poder econômico político e ideológico das classes 

dominantes. 

 

 

4.2.1 - Federação Carnavalesca de Pernambuco e Associação dos 
Maracatus de Baque Solto: os caminhos da intervenção e profissionalização dos  
maracatus rurais 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

          Geralmente os maracatuzeiros rurais são associados a duas instituições não-

governamentais: a Federação Carnavalesca de Pernambuco sediada em Recife e a 

Associação de Maracatus de Baque Solto, sediada em Aliança. 

 

A Federação Carnavalesca de Pernambuco, responsável pela organização do 

carnaval, foi criada em 1935 e agrega várias categorias carnavalescas. Ela fornece 

verbas da Prefeitura e do Estado para garantir que as agremiações desfilem na cidade 

do Recife durante o carnaval. Desta forma, as classes dominantes buscam controlar e 

fiscalizar as manifestações das classes subalternas. 

 

Antes da criação da Federação Carnavalesca existia um Congresso 

Carnavalesco com os mesmos objetivos daquela: 
“O Congresso era, até então, a forma mais planejada e 

institucionalizada do Estado tentar intervir nas manifestações 

culturais populares, especificamente carnavalescas. As decisões em 

relação aos acontecimentos e organização dos festejos deveriam ser 

centralizadas e, se bem que os representantes dos clubes pedestres 

participassem da diretoria e tivessem direito a voto, as posições de 

mando estavam em outras mãos...O Congresso Carnavalesco, 

contudo, teve vida curta...O projeto embrionário que representou o 

Congresso só se realizaria com plenitude na década de 1930, com a 

criação da Federação Carnavalesca Pernambucana em 1935 e com 

a orientação política que o Estado Novo oficialmente daria à cultura. 

Porém, no período ora analisado, estava em pleno processo de 

formação e já se faziam notar muitos dos elementos que, mais tarde, 

vieram a fazer parte do discurso ideológico e do projeto cultural do 

governo ditatorial de Getúlio Vargas ...O carnaval popular – que tinha 

no frevo sua expressão máxima - refletia as mudanças da realidade 

social e a alteração das relações de força entre os grupos sociais 

urbanos. Mas, se haviam incontestavelmente perdido as ruas e a 

primazia da festa, as classes dominantes e as autoridades não 

estavam dispostas a deixar escapar o controle efetivo e simbólico 

sobre as mesmas. A mudança de ação policial em relação aos 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

segmentos populares foi o meio encontrado para garantir a 

manutenção da ordem pública em limites socialmente toleráveis. E a 

manipulação simbólica do sentido da festa constitui a forma de 

tentarem se apropriar e fazer da festa pública uma aliada na luta 

pelos seus interesses” (ARAÚJO, 1996, p. 393-394). 

 

Os maracatus rurais ou de baque solto que se filiaram a ela foram inicialmente 

àqueles fundados na Região Metropolitana do Recife por migrantes da Zona da Mata-

Norte de PE, posteriormente foram se filiando os maracatus rurais do interior. Durante 

os anos 40 e 50, os maracatus rurais foram discriminados  pela Federação 

Carnavalesca que não os consideravam autênticos e sim, uma deturpação dos 

maracatus nação. Estes faziam parte da 1ª categoria nos desfiles, sendo aqueles 

pertencentes à 2a categoria. Isso perdurou até a década de 80. Como os maracatus 

rurais eram considerados descaracterizados, degenerados de segunda classe, a 

Federação Carnavalesca de Pernambuco pressionou de várias maneiras para 

enquadrá-los no tipo padrão dos maracatus nação, como por exemplo, sugerindo a 

necessidade de se mudar o ritmo e exigindo a presença do rei, da rainha e da Corte, 

características originalmente inexistentes nos maracatus rurais. Também exigiu a 

criação de uma ala mirim. Esta tendência  buscava diminuir ou extinguir as diferenças 

entre as manifestações rurais e as urbanas, subordinando o campo à cidade através da 

homogeneização e diminuindo cada vez mais as suas diferenças. Esta Federação 

chegou a premiar, na década de 40 e 50, os maracatus rurais para que mudassem seu 

ritmo, de baque solto para  baque virado, transformando-os em maracatus nação. Isso 

aconteceu com o maracatu Almirante do Forte e o maracatu Indiano, ambos sediados 

na Cidade do Recife e mais sujeitos às influências e pressões da Federação 

Carnavalesca. Além disso ela proibiu as brigas e conflitos que existiam entre os 

maracatus rurais, a chamada “época dos caceteiros”, que causava inclusive mortes. 

  

A organização da categoria de maracatuzeiros vai ocorrer com a fundação da 

Associação dos Maracatus de Baque Solto de Pernambuco, no município de Aliança, 

na Mata Norte em 28 de abril de 1990.  O idealizador e primeiro presidente foi o 

conhecido Mestre Salustiano do maracatu Piaba de Ouro, líder entre os maracatuzeiros 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

e considerado o responsável pela pacificação dos maracatus, sendo alvo de muitas 

homenagens e elogios nas loas cantadas. 

 

O objetivo maior dessa Associação é a agregação e o fortalecimento dos  

maracatus rurais, através do aumento do seu poder de barganhar cachês com as 

Prefeituras das cidades aonde vão se apresentar. A estrutura administrativa é 

constituída pela Presidência, Vice-presidência, Secretaria, Tesouraria e Conselho 

Fiscal. As Assembléias Gerais são realizadas no primeiro domingo de cada mês no 

município de Aliança. O espaço físico compõe-se basicamente de uma sala comprida 

alpendrada dos dois lados, com muitas cadeiras. Na frente, uma mesa de reunião tendo 

ao fundo da parede um estandarte da Associação dos Maracatus de Baque Solto, do 

maracatu Cruzeiro do Forte e uma foto grande do político Miguel Arraes (três vezes 

governador do Estado de Pernambuco e considerado mito entre os trabalhadores 

rurais). Sobre o caráter mercantilista da Associação dos Maracatus de Baque Solto, 

Vicente (2003) esclarece: 
“A Associação assumiu a proposta de acabar com as expressões 
violentas entre os grupos, defendendo em assembléias a 
necessidade dos Maracatus se unirem em prol dos interesses 
comuns. Esses objetivos seriam formalizar a existência legal dos 
grupos que, segundo Manoelzinho, ‘é uma questão de conseguirem 
verba, porque hoje nenhuma instituição paga ao maracatu se ele não 
tiver um CGC, e como pessoa física os descontos são enormes, vai 
embora quase 22% de desconto’; divulgar e valorizar a cultura do 
Maracatu, conseguir apoios políticos e financeiros para projetos 
relacionados aos Maracatus. Intermediando os contratos de 
apresentação, a Associação também exerce poder de barganha com 
as Prefeituras” (p. 98). 

 

Pode-se considerar que, a partir da criação da Associação dos Maracatus de 

Baque Solto e da influência do Mestre Salustiano, inicia-se o processo de 

mercantilização e, conseqüentemente, espetacularização dos maracatus rurais. Em 

fevereiro de 2001 o Presidente da Associação era o seu filho Manoel Salustiano, 

conhecido pelos maracatuzeiros como Manezinho, que não possui o mesmo carisma 

nem a liderança do pai. 

 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

4.2.2 - Sambadas: o lazer das classes subalternas 
 

É sabido que os maracatus rurais se apresentam tradicionalmente no carnaval, 

entretanto no período próximo a este, os maracatuzeiros promovem as chamadas 

“Sambadas”, encontro de dois maracatus rurais que tem por objetivo o divertimento, o 

ensaio e a organização das futuras apresentações. São festas realizadas  ao ar livre, 

nos sábados, a partir de setembro, isto é, nos seis meses que antecedem o carnaval, 

período de estio e época do corte de cana, quando os canavieiros voltam ao trabalho e 

têm conseqüentemente algum dinheiro. Os integrantes não vão fantasiados, o clima 

predominante é de muita animação e uma grande competitividade. Os mestres tiradores 

de loas que possuem muito respeito e liderança dentro de maracatu se desafiam, 

disputando entre si de improviso. O mestre é a figura central numa sambada, porque 

tem o tempo e o espaço suficiente para criar suas loas e ser avaliado pelos integrantes 

do maracatu a que pertence. 
“Nazaré da Mata também gerou grandes Mestres de maracatu, que 
se tornaram famosos entre os maracatuzeiros da região. Dentre os 
mais antigos mestres, os quais já falecidos, destacam-se: Mestre 
Baracha, Mestre Doquinha, Mestre Roque Vieira, Mestre Manoel 
Veríssimo, Mestre Luiz Miguel, entre outros. E os mais recentes que 
permanecem em atividade podemos citar: Mestre João Paulo, 
Mestre Antônio Roberto, Mestre Saúba, Mestre Cosmo Antônio, 
Mestre Barachinha, entre outros. A maioria desses poetas populares 
que usam a arte do improviso principalmente nas sambadas, foram e 
são analfabetos e/ou semi-analfabetos que, em versos, retratam as 
péssimas condições de vida dos trabalhadores rurais, aspectos de 
natureza religiosa do maracatu, homenagens a personalidades dos 
folguedos, entre outros” (VIEIRA, S.,1999, p. 25-26). 
 

São dados motes aos mestres e eles, com seus ternos, (conjuntos musicais), 

disputam nas rimas, criticando o concorrente  e procurando mostrar conhecimento dos 

temas e inteligência. Formam-se torcidas e a peleja entre eles vai de madrugada 

adentro. No final é verificado quem foi o vencedor dos duelos musicais. As sambadas 

são disputadas em várias modalidades: “marcha”, “samba curto”, “samba comprido” e 

“galope” e a maioria se assemelha à utilizada por cordelistas e cantadores do Nordeste. 

Mas também sambada é ensaio entre os componentes do maracatu, que se estende 

até altas madrugadas e muitas vezes termina quando o sol já está no alto. A sambada 

se constitui o espaço onde os trabalhadores rurais se congregam, cantam, dançam, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

conversam, bebem e fumam bastante. Além de ensaio, é diversão, é o lazer das 

classes subalternas da Zona da Mata.  

 

Vieira, S. (1999) considera a sambada um importante elemento para a 

reprodução do maracatu rural, pois os jovens que pretendem entrar neles, têm nessas 

ocasiões acesso a suas danças, aos detalhes da manifestação até então 

desconhecidos e tomam gosto em participar. Ela assim expõe a opinião de um 

informante  do Cambinda Brasileira sobre isso: 
“Sambada é uma diversão pro folgazão mas é também ensaio de 
maracatu. Na sambada esse povo moço que tá entrando na 
brincadeira ou tem vontade de brincá mai num conhece (...) aprende 
a dançar olhando quem sabe (...) mode fazer bonito no carnaval. Os 
povo aprende também a correr cordão (referindo-se a evolução do 
maracatu), aí num fica sem saber pra onde ir quando o maracatu faz 
a apresentação (...) roda certo e abaixa naquela hora que tem que 
fazer. Mai também tem a poesia dos mestres que o povo aprecia, o 
mestre treina os verso e a voz. Fabinho que já nasceu dentro da 
família do Cambinda, criancinha já saía de caboco. Adepoi, com oito 
ano disse que queria ser mestre. Aí Cambinda já tá preparando e vai 
ter no futuro o mestre dela de verdade. Olha aí que boniteza...”(Idem, 
ibidem, p. 60). 

 

Alguns maracatuzeiros mencionam que há algum tempo atrás as sambadas  

eram feitas com mais regularidade, quase semanalmente, mas atualmente elas se 

tornaram mais esporádicas, em razão dos custos e da espera de doações de políticos. 

Antes não existia pagamento de “cachês” aosmMestres e músicos e nem a presença de 

carros de som. Tudo era muito mais espontâneo. 

 

 A título de esclarecimento a expressão “sambada pé de parede” ou, “sambada 

pé de barraca” se caracteriza por uma cantoria de apenas um mestre do maracatu, em 

que o público sugere motes e teses para esses tiradores de loas. 

 

 

  
 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

4.2.3 - Loas: um misto de contestação e submissão  
 

As loas são versos cantados pelos mestres nas apresentações dos maracatus 

rurais e sobretudo nas sambadas, quando se dispõe de mais tempo para criar e 

desenvolver através da música temas do cotidiano das classes subalternas. Segundo o 

experiente mestre Zé Gordo: 
 “As marchas e o samba são de improviso mas a gente também tem 

um balaio, como por exemplo as coisas da natureza. O caba diz: 

’Faz um verso sobre a natureza’, aí eu faço: 

 

Lá vem um tatu que mora dentro da mata 

E sai pra comer batata e raiz de mandacaru 

Se ajunta eu e tu pra fazer malvadeza 

Matando sem ter defesa animais e passarinho 

Vamos matando os bichinhos e acabando a natureza”. 

 

O improviso é uma constante nas loas, mas eles também possuem já 

memorizados um “balaio” de temas, para não serem pegos de surpresa. A loa cantada 

acima indica um certo grau de consciência ecológica que muitos supõem inexistente 

entre as classes subalternas. A morte dos animais que eles mesmos reprovam são 

praticadas muitas vezes por motivos de sobrevivência. 

 

 Nas apresentações dos maracatus, as loas cantadas pelos mestres são 

repetidas pelas baianas e demais integrantes. Elas geralmente falam sobre a morte, a 

pobreza, a miséria e a injustiça social. Ultimamente, com o apoio financeiro de alguns 

políticos locais, tem-se verificado que estas têm elogiado e exaltado seus feitos. 

Entretanto, não se pode perder de vista que, historicamente,  as loas sempre tiveram 

um caráter nitidamente de contestação, numa região de opressão, exploração e 

ausência de canais de expressão das classes subalternas. Ferreira (1988, p. 34), 

chamava o maracatu rural de “samba de matuto” e não o considerava como um 

maracatu legítimo. Nascido e criado no município de Palmares-PE, segundo ele “um 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

ambiente de horror aos maracatus”, constata a perseguição dos senhores de engenho 

a essa manifestação e a reação dos maracatuzeiros: 
“Foi o caso de conhecidíssimo senhor de engenho de Pernambuco 

que, investido de poderes policiais, mandou prender o maracatu de 

um lugarejo próximo, obrigando o pessoal a trabalhar no eito, depois 

de haver espatifado os zabumbas e ganzás a coices de carabinas e 

golpes de facão. O fato mereceu logo este sutil epigrama do tirador 

de toadas do Maracatu de Palmares, o qual na impossibilidade de 

causticar o agressor, se vingou, contudo em ridicularizar os vencidos 

pela falta de reação: 

 

Baiana, si seu fosse como tu 

Lá no Serro Azu 

Eu não ia mais... 

Sê preza do governo, Baiana 

E alimpá cana 

C’a poliça atrás”( FERREIRA, 1988, p. 34 ). 

 

Este também faz referência a uma noite de carnaval em que a falta de 

trabalhadores provocou a parada da usina. O dono da mesma, percebendo que o 

responsável era o maracatu, trouxe à força os trabalhadores fantasiados para tocar o 

trabalho na usina. O tirador de loas, percebendo a arbitrariedade do ato, improvisou 

esta toada: 

“Colonha, usina catende 

Rocadim de seu Mende 

Pirangi de seu Cando... 

Neste mundo eu ando 

Cumprindo uma sina, 

Que inté nas usina 

Já vou trabaiando”( Idem, Ibidem, p. 35). 

 

Melo (1997), assistindo a uma sambada numa noite de sábado, dia 09 de janeiro 

de 1993 na cidade de Araçoiaba, quando duelava o mestre João Paulo do maracatu 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

rural Leão Formoso da cidade de Nazaré da Mata, com o mestre Dedinha do maracatu 

rural Cambindinha de Araçoiaba, transcreve parte de algumas loas cantadas na disputa 

musical, onde se percebe o seu caráter de contestação:                                                                    
"Pois como o tempo mudou 
com essa democracia 
tatu engenho que moía 
hoje é asfalto por cima 
existem enormes usinas 
com grandes milionários 
e o pobre do operário 
leva comida na bolsa 
menina mulher e moça 
não tem mais separação 
ninguém conhece o patrão 
o malandro e o civil 
as notas grande sumiu 
só existe o universo 
e as chaminés do progresso 
a poluir todo rio" 

 
"O que se vê hoje em dia 
é falta de competência 
tanto crime e violência 
na escalada da noite 
a justiça dar açoite 
num mundo cheio de mistério 
eu mesmo prá ser sincero 
eu não sei o que fazer mais 
os filhos desprezam os pais 
nem se quer honra seu nome 
e a justiça dos homens 
cada vez errando mais” 
 
“E na grande capital 
só em ver fico abismado 
centenas de flagelados 
sem ter moradia suporta 
a fome invade a porta 
a doença lhe inverga 
não tem assistência médica 
sua sorte é o sacrifício 
tratado igualmente a bicho 
sua tristeza transborda 
seu alimento é sobra 
que é removida pro lixo”( MELO, 1997, p. 44-45). 
 

 Nas loas transcritas acima, os maracatuzeiros constatam o fim dos engenhos 

que moíam, a distância social entre os usineiros milionários e os operários, a poluição 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

causada pelas classes dominantes. Reputam os crimes e a violência na atualidade, à 

incompetência e inoperância da justiça. E ainda por cima retratam com muita clareza o 

cotidiano das classes subalternas: a ausência de moradia, a fome, a falta de assistência 

médica, a alimentação feita com os restos dos lixões e toda a  tristeza diante de tudo 

isso. Não resta dúvida de que as loas possuem senso crítico, mostram que os 

maracatuzeiros não são tão alienados e ingênuos como muitos acreditam. Elas 

manifestam a realidade vivida e as dificuldades encontradas no cotidiano das classes 

subalternas, entretanto vê-se atualmente a participação crescente de alguns políticos 

locais nos ensaios e apresentações com objetivos eleitoreiros, patrocinando as 

sambadas ou  simplesmente fornecendo alimentação, bebida ou transporte. Isso leva 

os Mestres a elogiá-los nas suas loas, diminuindo ou extinguindo o protesto e 

contestação historicamente presentes nelas. 

  

 Na terça-feira do carnaval de 2001, a cidade de Aliança que disputa com Nazaré 

da Mata o título de “Terra do Maracatu”, localizada ambas na Zona da Mata Norte de 

PE, reuniu cerca de 40 maracatus de diversos municípios da região. O maracatu Leão 

de Fortaleza, do município de Goiana, apresentou-se com 90 integrantes conduzidos 

pelo Mestre Biu Rolinha, cujo nome de batismo é José Manoel Santos. Apesar da 

grande animação do maracatu, verificou-se que as roupas de seus integrantes 

encontravam-se bastante gastas, demonstrando sua precariedade econômica. Uma 

repórter do jornal Diário de Pernambuco assim comentou o conteúdo de suas loas: 
“Ao cantar sua loa, o Mestre Biu Rolinha fez a tradicional saudação à 
população de Aliança. Seu único deslize foi agradecer demais à 
administração municipal. Chegou a render graças mais de quatro 
vezes à Prefeitura. O brincante diz que não pode fazer 
diferente:´Para manter a chama do Leão de Fortaleza acesa, preciso 
manter boas relações e garantir a volta à cidade no próximo ano’, 
explica. Mestre Biu Rolinha contou ainda que recebeu R$ 142,00 
para participar da festa. Sem o dinheiro, ele diz que não há como 
manter a tradição” (DIÁRIO DE PERNAMBUCO –28/02/2001, p. B7). 
 

Com o progressivo processo de espetacularização dos maracatus, é criada a 

necessidade cada vez maior de se obter dinheiro através de patrocínios para melhorar 

as fantasias. As loas que antes eram mais críticas vão se tornando cada vez mais 

dóceis, mais submissas, cheias de menções elogiosas a quem de alguma forma 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

contribuiu financeiramente com o maracatu. Essa ajuda vai se tornando essencial para 

que os maracatuzeiros possam competir em beleza e exuberância com os demais e 

serem convidados para realizarem outras apresentações.  

 

Os maracatus rurais que desafiavam as classes dominantes da Zona da Mata de 

PE e provocavam a ira e o temor dos senhores de engenhos e usineiros, estão 

paulatinamente se transformando em “espetáculo para turista ver”. Entretanto a 

jornalista registrou também que na mesma ocasião que o Mestre Zé Duda do maracatu 

Estrela de Ouro de Aliança desfilou majestoso com seus 120 integrantes. Não fez 

elogios, nem qualquer tipo de referência à Administração Municipal, apenas saudou 

efusivamente o povo e foi o que mais obteve aplauso do público presente. 

 

Os maracatuzeiros são unânimes em apontar o falecido mestre Baracho de 

Nazaré da Mata, como o melhor mestre de maracatu que já existiu. Na atualidade, 

destacam Zé Gordo, cujo nome de batismo é José Barbosa da Silva como um dos 

melhores, “aquele que numa sambada dificilmente alguém ganha dele”. Ele substituiu o 

mestre Baracho do famoso maracatu Estrela da Tarde quando este faleceu. Já foi 

mestre de diversos maracatus da Zona da Mata e da Região Metropolitana do Recife: 

Leão da Serra, Águia de Ouro, Leão Brasileiro, Leão Coroado, Leão da Cordilheira, 

Estrela de Ouro, Leãozinho de Aliança, Leão Formoso de Paudalho, Leão da Aldeia e 

atualmente está mestrando o Cambinda Dourada de Camaragibe. Em julho de 2000, 

encontrou-se Zé Gordo em frente ao Bar Savoy, no centro da cidade do Recife, 

engraxando sapatos. Ele informou que nasceu em 1932 (está com 68 anos), em Nazaré 

da Mata. Começou a cantar no maracatu quando tinha uns vinte anos, era contra-

mestre de Baracho. Já trabalhou em engenho e usina, mas veio cedo morar no Recife. 

Abaixo, trechos do depoimento de Zé Gordo que foi fornecido enquanto engraxava 

sapatos e cantava loas: 
“Eu toco viola, canto ciranda e canto maracatu, o que mandar fazer 
eu faço. Maracatu rural nunca teve rei e rainha. Maracatu rural teve 
Mateus, Catirina, caçador, burra, baiana e caboclo, somente isso. 
Quem tem rei e rainha é maracatu de baque virado porque é 
nagô!...Eu estou numa situação dessa porque eu fui burro e não vou 
culpar ninguém, vou culpar a mim mesmo. Eu hoje podia está rico 
porque peguei meu negócio vendi a Globo, aquele comercial da 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Casa Zé Araújo fui eu, aquele comercial do Morro da Conceição fui 
eu e muitos comerciais eu fiz...Moro em Camaragibe na Vila da 
Fábrica, eu estudei pouco... Minha vida no engenho era ruim, por 
que alevantava cedo para cortar cana, limpar mato, era ruim!. Eu não 
gostava, não! Hoje eu vim embora para cidade, se eu tivesse na 
Zona da Mata eu tinha me acabado, porque a vida era muito 
sacrificada, muito pesada, dez vezes pior que a cidade...Eu morava 
num engenho no município de Aliança, lá eu cortava cana, enchia 
carro, cavava rego pra plantar cana, limpava cana. Trabalhava de 
5:00 horas da manhã às 5:00 horas da tarde. No sábado trabalhava 
até 2:00 horas da tarde, mas tinha domingo que tinha muita cana e 
era preciso transportar pra usina e a gente tinha que trabalhar. Então 
pra gente não tinha feriado nem dia santo. Olhe, eu vou dizer o 
seguinte, o pobre sempre ficou pra trabalhar pra quem tem, porque o 
cara vive nas costas da pobreza, isso não é só senhor de engenho 
não!, é dono de indústria, é qualquer um, bota o camarada para 
trabalhar, pra enricar ele enquanto o cara às vezes não tem uma 
camisa, um sapato pra usar. Mas ele tem de sobra e não dá o direito 
que a pessoa tem...Todo industrial explora  o trabalhador, isso não 
tem exceção. Eu sentia que estava sendo explorado mas não podia 
dizer nada, se saísse pra outro pra ganhar mais e trabalhar menos, 
mas era a mesma coisa, talvez fosse trabalhar até mais, ia ser até 
pior, então eu tinha que agüentar as conseqüências daquele 
mesmo...A vida na Zona da Mata é muito sacrificada, porque a 
senhora vê nos jornais, na televisão, criança de 8, 10, 12 anos 
cortando cana, limpando mato e ainda quando tem trabalho pra ele 
trabalhar, quando não tem trabalho ele tem que ficar roendo unha. 
Antigamente, ele plantava inhame, macaxeira, milho, feijão, tinha 
espaço para ele trabalhar, hoje no interior não tem espaço porque a 
cana chega na porta da cozinha da casa. Então o pobre fica naquele 
dilema. Hoje eles não querem mais trabalhadores rurais, ele só quer 
o impeleiteiro da cidade.  O camarada tem o caminhão, tem ônibus 
pra ir buscar mais de 50, 60 bóia-fria pra trabalhar com o 
impeleiteiro, o impeleiteiro impeleita e o camarada trabalha. O 
industrial paga o impeleiteiro e o impeleiteiro paga o trabalhador. A 
lei do senhor de engenho e da indústria é roubar e o impeleiteiro 
rouba pra ele também! porque não trabalha, só faz tomar conta 
daquele pessoal. Eu, da Zona da Mata, só quero recordação, 
lembrança e nada mais, me aposentei por invalidez com 80% dos 
meus vencimentos. Já trabalhei no Exército, na Pastelaria, na 
Secretaria de Turismo, no Diário de Pernambuco, no Jornal do 
Commercio. Hoje, pra interar essa aposentadoria, eu tenho essa 
cadeira de engraxate...Olhe quem tem dinheiro, posição social não 
trata o pobre bem. O único pobre que é abraçado é no tempo de 
eleição, porque qualquer ladrão disse que vai pra Assembléia ou pra 
Câmara Municipal sai de casa em casa abraçando um e outro. Mas 
eu vou dizer: ele não está abraçando não! Ele está fazendo aquilo 
por trás, pela conseqüência, pra roubar o dinheiro do povo, porque 
num abraço que ele dá no pobre, quando ele chega em casa, ele 
manda cozinhar aquela roupa porque a pobreza vem agarrada na 
roupa dele, então por isso eu digo o pobre só é querido em tempo de 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

eleição, é Roberto Magalhães, é Jarbas Vasconcelos, é tudo! aperta 
a mão de um aleijado, de um esmoléu. É o tempo em que o pobre 
tem valor, é em tempo de eleição.” 

“Em tempo de violência 
Cheio de medo e pavor 
O filho do Salvador 
Vê todo mundo pecando 
E os falsos profetas enricando 
Com o nome do Salvador” 
 
“Se acorda de madrugada  
E sai da sua palhoça 
Ainda fica de cara grossa 
E prepara a sua enxada 
E cai na espanada 
Por dentro do carrapicho 
De noite dorme no... 
De Deus  perdeu a fé 
Em cada dedão do pé 
Setenta coisa de bicho” 
 
“Tá o pobre aperreado 
Pra não manchar seu nome 
E vê seu filho com fome 
E ele quer pão  
E diz o Pai da criação 
Que no mundo tudo passa  
E dinheiro virou fumaça 
Por causa da inflação” 
 

Eu brinco há mais de 42 anos, mas digo uma coisa a senhora, já vi 
muita confusão no carnaval, no ensaio do maracatu, mas graças a 
Deus eu não fui prejudicado. A Polícia queria me levar de todo jeito, 
porque terminou a sambada em Upatininga e aí peguei o maracatu, 
fui pra o Cruzeiro de Upatininga, eu com mais de 100 homens 
sambando, aí dei três voltas ao redor do Cruzeiro e a polícia atrás, 
era umas 7:00 horas do dia, e o pessoal tudo brincando, aí eu fui pra 
casa da irmã de Bubu comer uma buchada, aí o sargento disse ‘se 
você cantar uma marcha aí, bater esse terno eu vou levar você pro 
xadrez’, aí me agarrou pelo gogó, aí disse: ‘pára ou não pára?’ aí eu 
disse ‘vou parar!’, era de manhã, aquela tuia de homem tudo de 
cacete na mão, o sargento arretou-se comigo e eu tive que parar 
mesmo... Não é todo dia que a senhora ver um homem fazer versos 
bonitos, um homem nascido na palha da cana, eu fui a Faculdade na 
Cidade Universitária fazer versos para mais de 350 alunos e 70 
professores, homens catedráticos e ficou de boca aberta e perguntou 
qual meu grau de instrução, eu disse que não sabia o que ele estava 
perguntando, porque eu sei do primário muito pouco e ele disse 
como você faz um verso tão bonito? Foi o dom que  Deus me deu!..A 
senhora tem cultura, mas a arte da poesia popular a senhora não 
sabe. Veja o verso: 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 
“Vê-se uma fabricação 

 Com mais de mil operário 
Chega o milionário 
Que todo ele é o patrão 
Traz o fogo como cão 
E de ninguém ele tem dó 
Quer viver no mundo só 
Seu dinheiro lhe consome 
Quando morre a terra come 
Fica reduzido a pó”. 
 
“Orgulho é uma ilusão 
Que sobre o povo desaba 
Quando ele se acaba 
Finda debaixo do chão 
Do mundo só leva o caixão 
E o mais com dinheiro 
Morreu sem levar nenhum vintém 
E nunca foi a uma festa 
Na terra vale quem tem”. 
 

“Isso tremeu a Faculdade, foi um dom que Deus me deu!... Tem 
gente que já nasceu em berço de ouro, naquele tempo que a terra 
era de ninguém, o camarada chegava e construía um negócio, 
pegava um pouco de terra cercava tudo e ficava e botava para fazer 
cana. Tinha dois tostões, arrumava alguém para trabalhar, montava 
um engenho...A sociedade minha comadre, eu vou dizer uma coisa a 
senhora, nós estamos num mundo cão, nós estamos vivendo cada 
um faz por si pra ver se Deus faz por todos. Não tem homem no 
mundo que dê jeito, a não ser aquele lá de cima que tocar fogo, 
queimar a metade, fazer que nem na geração de Noé, a não ser 
assim, cada dia é pior,  que nem a cantiga da perua ‘é de pior a pior’, 
porque nós estamos num mundo cão...” 
 
 

O conhecido mestre Zé Gordo confirma a inexistência das figuras do rei e da 

rainha no período inicial do maracatu rural, reconhece que o seu talento  poderia lhe 

proporcionar uma vida melhor, mas se sente prejudicado ante as adversidades da vida 

e explorado pela mídia. Critica com veemência a vida que o trabalhador da cana leva, 

considerando-a destrutiva, insuportável em razão da exploração e da ausência de 

direitos. Percebe que a riqueza das classes dominantes é gerada pelo trabalho das 

classes subalternas e sente na pele a injustiça social. Não faz referência a sindicatos, 

nem a movimentos sociais, mas, sabe que as classes dominantes temem a reunião de 

trabalhadores rurais dos quais não têm controle. O confronto entre policiais e 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

maracatuzeiros em Upatininga, município da Mata-Norte de PE, é um exemplo de 

desafio dos trabalhadores rurais e fruto do receio das classes dominantes que 

recorreram a policiais por temerem as suas conseqüências. Zé Gordo e demais 

maracatuzeiros só obedeceram às ordens policiais depois de muita pressão e da 

presença de grande quantidade de homens armados. Ele tem profunda rejeição a 

políticos dos diversos partidos e uma descrença total em mudanças sociais feitas por 

homens. O mundo cão em que ele vive piora dia a dia, e somente com a intervenção 

divina, queimando metade da população (provavelmente ele faz referência aqui aos 

opressores, exploradores, políticos, enfim, a classe dominante responsável pela 

deterioração das condições de vida), é que a situação pode melhorar. 

 

O depoimento de Zé Gordo é rico, claro e consciente entretanto a sua 

capacidade de revolta, a sua reação a toda essa injustiça e exploração não foi 

canalizada para o engajamento em movimentos de trabalhadores. Por descrença no 

homem ou na sua classe social e, também, pela truculência das classes dominantes na 

Zona da Mata ele optou por fugir desse ambiente de horror, do qual ele só quer 

recordação, e vir para o Recife. Aqui, ele cria loas que denunciam os conflitos e 

injustiças sociais que vivenciou e ainda vivencia de forma menos exacerbada porque, 

apesar das dificuldades e miséria, nas cidades grandes respira-se mais liberdade e tem 

mais opções de se ganhar a vida. 

 

 

4.3 - O colorido, a força e exuberância dos personagens dos maracatus 
rurais 

 
  No tocante aos personagens do maracatu rural, a característica principal é a 

grande quantidade de exuberantes, bravos e majestosos caboclos de lança e que, pela 

sua importância, merece ser analisado mais detalhadamente no próximo item. Além 

destes, o maracatu rural possui quatro personagens da lenda do bumba meu boi e do 

cavalo marinho (manifestação de cultura popular típica da Zona da Mata-Norte de PE): 

Mateus, Catirina, Caçador e a burra Calu. Estas figuras ficam à frente do maracatu 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

rural. No Norte do Brasil, a lenda do bumba-meu-boi é muito conhecida e conta que um 

coletor de imposto foi à fazenda de um capitão recolher tributos, quando ouvir falar de 

uma festa que aconteceria nos próximos dias. Então ele roubou um boi da fazenda do 

próprio capitão para vendê-lo posteriormente de volta e conseguir um bom dinheiro. 

Nisso ele resolve se aliar com o guarda do município, para que este lhe forneça 

proteção, caso houver alguma complicação. O capitão comprou o boi e deu ordens aos 

empregados, os irmãos Mateus e Bastião,  para que o matasse e servisse aos 

convidados. Os irmãos reconheceram o animal, mas ficaram calados, com medo do 

coletor de imposto e do guarda. As melhores partes do boi foram oferecidas aos 

convidados e as demais foram dadas aos irmãos. Com raiva, Mateus e Bastião falam 

sobre o roubo do animal. O guarda os ameaça, mas os irmãos são salvos com a 

chegada do capitão de campo, que prende os trapaceiros. Mateus e Bastião aproveitam 

a oportunidade e dão uma surra no coletor e no guarda. A festa recomeça e todos 

festejam o boi. 

 

 Esta versão acima não se assemelha muito com a que é veiculada na Zona da 

Mata de PE. Esta conta que os negros Mateus e Catirina se encontravam perdidos no 

mato, com fome, quando surgiu um caçador acompanhado de sua burra chamada Calu. 

Estes lhes deram comida e bebida e ajudaram a encontrar o caminho de volta para 

casa. Por isso, de tempos em tempos, o caçador e sua burra Calu fazem uma festa e 

convidam várias pessoas. Catirina serve comida e bebida aos visitantes e é 

representada como uma negra com uma cesta de alimentos na mão. 

 

 O cavalo marinho, como já foi mencionado no capítulo anterior, é também uma 

manifestação de cultura popular típica da Zona da Mata de PE e possui a figura do 

Mateus (que representa um negro em busca de trabalho) e Catirina. Sobre a figura de 

Mateus no maracatu rural pode-se dizer que ela tem o mesmo significado que a do 

Mateus do cavalo marinho: 
“Representa um negro à procura de trabalho, apresenta-se 

acompanhado por um amigo chamado Bastião e a mulher Catirina. 

Personificam o coletivo no sentido das classes dos despossuídos. O 

Mateus traja-se com roupa esfarrapada, um matulão de folhas de 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

bananeira nas costas, o rosto tisnado e conduz bexigas de boi secas 

e infladas, com as quais efetua punições e pagamentos. A exemplo 

de Bastião, é o tipo de homem rural da camada pobre à procura de 

trabalho, sem segurança, maltrapilho de cor preta, carregando os 

objetos pessoais no matulão como os retirantes. A bexiga de boi 

seca e inflada com a qual efetua pagamentos e punições, representa 

a violência característica da região, a serviço dos poderosos” 

(ARAÚJO,1984, p. 23). 

 

 

Segundo a tradição do maracatu rural, o Mateus que a maioria chama de “Mateu” 

é uma espécie de “batedor”, pede dinheiro e faz muitas palhaçadas. No maracatu rural, 

Catarina também chamada de Catita é uma preta, vestida de baiana, saia rodada, lenço 

no cabelo, cesta na mão e, durante a apresentação, tem a incumbência de conseguir 

alimentos para serem distribuídos entre o povo do maracatu. A burrinha Calu também 

originária na lenda de Mateus e Catirina,  se encontra presente na frente do maracatu. 

Um trabalhador rural do maracatu Pavão de Feira Nova, vestido de burra Calu, chegou 

para apresentar-se de forma agressiva, dando chicotadas no chão, interrogado acerca 

dos motivos, afirmou: "É para alertar o povo que o maracatu está chegando e precisa 

de espaço". 

 

Além desses personagens encontrados também no bumba-meu-boi e no cavalo 

marinho, o maracatu rural se apresenta com os seguintes: 

 

 Calunga  - Também chamada de bruxa, boneca, é símbolo da proteção espiritual 

tanto do maracatu nação quanto do maracatu rural, sendo considerada  uma espécie de 

ídolo, feitiço, objeto de excitação mística e também representante político-religioso de 

reis-deuses. Reputa-se que a palavra “calunga” é originária do dialeto bantu. Em 

Angola,  era cultuada como objeto sagrado e poderoso, pois se acreditava que possuía 

comunicação com as forças espirituais.  É boneca de madeira, que pode ser também de 

pano, cera, plástico e representa geralmente o orixá que protege o maracatu.  As cores 

de seu vestido costumam mudar a cada carnaval para reverenciar o orixá regente do 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

ano. Ela é calçada, isto é, recebe um tipo de proteção e purificação através da magia. 

No maracatu nação, a calunga é levada pelas "damas de paço" e preparada dentro dos 

terreiros de candomblés. No maracatu rural, o preparo da calunga é diferente e está 

ligado à linha de umbanda, à corrente da Jurema. Atualmente, a calunga é feita de 

pano e tem feições da raça negra. Ela é levada pela madrinha ou dama de boneca, em 

torno da qual se agrupam os maracatuzeiros.  

 

 Dama da Boneca ou Madrinha - Encarregada de conduzir a boneca com todos 

os cuidados necessários durante os dias de carnaval. A personagem localiza-se no 

centro do maracatu. A sua fantasia  segue o modelo das baianas. A figura da madrinha 

tem status de feiticeira. 

 

 Baianas ou damas de buquê - Usam saias longas rodadas, bordadas, rendadas 

e coloridas com babados e armadas com arame. Enfeitam-se também com chapéus 

floridos cobertos de tecidos e geralmente trazem as cores das entidades espirituais que 

regem individualmente cada uma delas, representando o equilíbrio espiritual do 

folguedo. Levam nas mãos buquês de flores simbolizando  o ato de oferenda às suas 

entidades espirituais e, por isso, são também chamadas de damas de buquê. Durante 

muito tempo as baianas eram homens, sem nenhum trejeito feminino e nem por isso 

eram alvo de deboche, piada ou ridicularização.”A baiana naquele tempo era homem, e 

sabe o que ele usava? Rendão que o pessoal usa no altar, que o padre usa, era roupa 

curta” (Depoimento de um antigo caboclo de lança) 

 

Caboclo de pena ou tuxuaua ou arreiamá - Apresenta-se em número bem menor 

que os caboclos de lança.  Porta na cabeça uma espécie de coroa bordada com 

vidrilhos, grandes penas de pavão e fitas que caem ao lado das orelhas. Veste ceroula, 

fofa, camisa mangas compridas e calçam tênis. Tem uma gola colorida menor que o 

caboclo de lança, mas com motivos semelhantes. Usam calça até a altura dos joelhos, 

camisa bordada,  um saiote com fitas e penas de pássaros na cintura. Carregam um 

machado cheio de fitas coloridas nas mãos e  um cocar de plumas de pavão ou ema na 

cabeça, cingidas na base por uma coroa bordada e às vezes enfeitadas com espelhos. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Alguns usam também umas cabacinhas na cintura. O nome arreiamá está se referindo 

ao fato de que ele tira, abaixa, “arreia” o mal. “Ele tira todo o atrapalho que tiver no 

maracatu, ele limpa o terreiro, ele faz a limpeza” (Depoimento de um maracatuzeiro do 

Estrela de Ouro de Abreu e Lima) 

 

 Índios e índias – Além do caboclo de pena ou arreiamá não poderia deixar de 

faltar no maracatu rural, a presença de um segmento das classes subalternas que 

tiveram suas terras e sua cultura confiscadas pelo branco dominante e explorador: o 

indígena, nas figuras de índios e índias. Sua indumentária difere dos caboclos de pena 

ou arreiamá e parece mais com os caboclinhos.  

 

 Mestre - Ou tirador de loas, canta de improviso, anima, dirige e diz a direção que 

o maracatu deve tomar. Ele tem um apito e bengala ou batuta na mão para comandar o 

maracatu. É um personagem de grande prestígio. Quando o mestre apita e levanta a 

bengala, todos param e ele canta versos chamados de "loas". Depois o mestre volta a 

apitar, a orquestra retorna a tocar, e todos voltam a executar suas coreografias. O 

mestre é quem define início e fim de cada momento de toque da orquestra. Sem ele, o 

maracatu não sai. 

 

 Corte - Constituída de rei, rainha, príncipe, princesa, vassalos e dama da rainha. 

Estes personagens não são originários do maracatu rural, eles foram incorporados a 

manifestação mediante a imposição da Federação Carnavalesca  de Pernambuco. 

 

Menino do Lampião ou Lanterneiro - A figura é exigência da Federação 

Carnavalesca de Pernambuco e recebe pontuação nas apresentações. Mas é também 

veiculado que a época em que, para se locomoverem entre os engenhos, os maracatus 

rurais se utilizavam de uma espécie de candeeiro movido à base de um gás, chamado 

de carboreto. A sua ausência faz com que o maracatu perca pontos no julgamento dos 

desfiles na cidade do Recife.  

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 Caçador- Esta figura encontra-se na maioria dos maracatus rurais da Zona da 

Mata. Segundo o antigo caboclo de lança Bubu: “O maracatu que é legítimo, completo, 

tem  que ter o caçador, o camarada com a raposa. Ele pega a raposa, mata ela e, aí, 

tira o couro, costura ela todinha e fica com ela debaixo do braço.”  Na Região 

Metropolitana do Recife, não existe a figura do caçador nos maracatus rurais, porque 

esta não se constitui uma exigência da Federação Carnavalesca de Pernambuco e, 

portanto, não recebe pontuação nos desfiles. 

 

A seguir uma análise da figura mais destacada do maracatu rural: o caboclo de 

lança.  

 

 

4.4 - Caboclo de lança, o trabalhador rural se prepara para enfrentar a luta 
de classes 

 
 A maior parte das evoluções, coreografias, dos rituais presentes nos maracatus 

rurais podem ser considerados uma metáfora de uma situação de guerra, de quem vai 

enfrentar uma luta e daí, a figura que se destaca não só pela quantidade, mas pela 

beleza, exotismo, exuberância, colorido e sobretudo pelo aspecto guerreiro, é a do 

caboclo de lança, inexistente no maracatu nação. 

 

 O ser humano, e sobretudo a espécie masculina, está destinada a ser sujeito de 

sua história, de atuar diretamente sobre o mundo, agir sobre ele. Culturalmente, o 

arquétipo (modelo internalizado) do guerreiro, se encontra presente de forma concreta 

na memória coletiva. O guerreiro, o bravo, o forte que constrói os caminhos que trilhará 

pelo mundo. E considerando a situação de impotência, dependência e falta de liberdade 

do trabalhador da cana da Zona da Mata de Pernambuco, pode-se compreender melhor 

a necessidade de se criar um caboclo de lança livre, que desobedecia aos senhores de 

engenho para sair no carnaval, exibia força física, coragem e demonstrava estar 

sempre pronto para lutar e resistir. Dentro desse raciocínio, Assis (1997) assim se 

pronuncia sobre o caboclo de lança: 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

“Um outro aspecto que envolve o caboclo de lança é sua imagem de 

guerreiro. Seu surgimento, na verdade, nos faz pensar nos conflitos de 

terras existentes na Zona Rural, entre os trabalhadores da terra e os 

senhores de engenho. Numa perspectiva fenomenológica, poderíamos 

ainda fazer uma digressão encontrando a origem destes conflitos rurais 

num momento anterior. Entre os colonizadores e os índios, foram 

travadas intensas batalhas, no processo de interiorização do Brasil, 

onde a expropriação aliada ao genocídio marcaram este momento. A 

figura do caboclo de lança – numa versão pitoresca – teria saído destes 

conflitos, estabelecendo sua imagem do guerreiro pronto para a guerra, 

para o confronto, e, acima de tudo para a resistência” ( p. 28). 

 

Mesmo trabalhando numa perspectiva fenomenológica, onde analisa o maracatu 

rural a partir de sua trajetória do campo para cidade, ela conseguiu detectar que a figura 

do caboclo de lança tem um sentido político, encontra-se imbuída de uma necessidade 

de resistir, de se preparar para uma luta. No entanto, ela não leva em conta que essa 

luta não ficou apenas no passado, ela encontra-se dentro do contexto das diversas 

formas de resistência das classes subalternas, provocada pela luta de classes ainda 

hoje existente na região. E mais adiante ela apresenta novos elementos que vem 

reafirmar a tese defendida aqui: 

“A simbologia do guerreiro está presente além da estética. O 

vocabulário utilizado para definir situações e momentos da evolução 

também transmite essa idéia. Durante as apresentações, os caboclos 

de lança abrem espaço para o maracatu evoluir. Posicionando-se e dois 

cordões que ladeiam todo o maracatu, separam o espaço sagrado do 

profano. Estes cordões são chamados de trincheira e cada um dos 

caboclos que fica na posição de “puxar” o cordão, chama-se boca de 

trincheira. É bastante significativo que guerreiros prontos para o 

combate de lança em punho, estejam na trincheira” (ASSIS, 1997, p. 

29). 

 

           Real (1990), que estudou os vários integrantes de troças, grupos carnavalescos, 

ficou bastante intrigada com a desconfiança expressa pelos caboclos de lança: 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

"Com a passagem dos anos desde 1966, a minha curiosidade sobre 
as origens desses misteriosos caboclos de lança não foi diminuindo. 
Na pesquisa original, falei das dificuldades encontradas nas 
entrevistas com eles por causa de sua extrema desconfiança. Por 
que tanta desconfiança? Por causa de eu ser uma mulher? Por 
causa da seita semi-oculta dos 'mestres - de - além? Ou haveria 
outros motivos pela desconfiança desses caboclos que caracterizei 
como 'uma sociedade secreta masculina'? ou ainda mais, por que 
todos eles pareciam ter tido vínculos tão estreitos com a Zona da 
Mata Norte, com foco em Goiana e seus arredores - e não a outras 
áreas de Pernambuco? Enfim quem são esses 'indecifráveis' 
guerreiros africanos denominados de caboclos de lança?”  (REAL, 
op. cit., p. 188). 
 

 Em seguida a esses questionamentos, ela desenvolve a hipótese de que os 

caboclos de lança sejam descendentes legítimos ou sócio-culturais do antigo Quilombo 

de Catucá ou, de outros quilombos existentes nas redondezas de Goiana, como os 

Malunguinhos, que viviam de guerrilhas e de guerra de emboscada. Estes eram 

amantes da independência, faziam guerra à tirania e defendiam com veemência a sua 

liberdade. Não se descarta aqui a existência de alguma influência dos Quilombos, 

sobretudo dos Malunguinhos, importante organização das classes subalternas na luta 

contra a desigualdade social. Toda busca de liberdade e dignidade num ambiente de 

opressão remete a luta real ou simbólica. É muito lógico que os caboclos de lança 

possuam vínculos íntimos com as diversas lutas, organizações, imagens, valores dos 

subalternizados da Zona da Mata. Mas Nazaré da Mata é sobretudo a região onde 

existia a vida insuportável dos canavieiros nos engenhos. Vivendo nessa dura 

realidade, num ambiente de exploração, opressão, falta de liberdade por parte dos 

detentores de terras, é compreensível terem sentimentos de desconfiança, revolta por 

pessoas que não são canavieiros, não moram na região, não parecem pertencer às 

classes subalternas e, possivelmente possam ter alguma ligação ou comportamento 

semelhante aos das classes dominantes.  

 

 Os maracatus rurais mais antigos do Estado são o Cambindinha, fundado em 

1914 em Araçoiaba (que já fora integrante do município de Nazaré da Mata) e o 

Cambinda Brasileiro, fundado no Engenho Cumbe em Nazaré da Mata em 1918. Sem 

dúvida, esta cidade pode ser considerada a “Terra dos Maracatus rurais”, não só 

porque foi o berço destes, mas porque possui a maior concentração deles por município 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

e, também, porque a grande parte dos outros maracatus rurais que surgiram em outros 

municípios da Zona da Mata e da Região Metropolitana do Recife foram formados por 

pessoas oriundas de Nazaré da Mata.  

 

Sobre as origens da figura do caboclo de lança, Vieira. S. (1999, p. 35), traz o 

depoimento do presidente do Cambinda Brasileira. 
"Oi. As datas certas nem tenho lembrança. Mas, foi mais ou menos 
assim. No início mesmo, os caboco (indumentária) era tudo uns 
pedaço de pau de um metro e meio com dez, quinze, tira de pano 
amarrado. O chapéu era chamado de funil (...) quando não saía 
descalço, os mais inteligentes que achava a poeira quente, fazia 
uma ‘pragata’ com solado de pineu e riata de couro de boi (...) O 
surrão, fazia enrolado de folha de banana, chamava imbiriba (...) 
pendurava os chocalhos com arame, (...) botava nas costas e saía 
aquilo solto (...). A gola começou com espelho, ainda quando João 
Padre começou a brincar de caboclo de lança. Adepois veio o 
ajoufre, umas pedrinhas (...) Eu num tenho boa lembrança mai acho 
que foi 50 pra cá. Aí foi ficando mai bonito que mais ou menos em 
63 veio o vidrinho. Aí foi ficando mais rico (...) E agora pra 
lantejoula, eu penso que... de 80 pra cá é que começou a 
lantejoula. Os povo deixou de brincar com gola de vidrilho porque 
era muito pesada(...). Aí o maracatu agora ficou civilizado(...)”. 

 
 Na atualidade, a indumentária do caboclo de lança é algo a ser destacado e 

admirado. Tem uma profusão de cores com predominância do vermelho e amarelo, 

pesando cerca de 25 a 40 Kg, incluindo a vasta cabeleira, a guiada  (lança) e os 

chocalhos. Ela se compõe de : 

- Ceroulão - calça de chitão com elástico nas pernas; 

- Fofa - calça frouxa com franja que fica em cima do ceroulão; 

- Meião - comprido como de jogador, preso à perna com liga de elástico; 

- Camisa de mangas compridas de cores vivas, sobre esta o surrão; 

-Surrão também chamado de maquinada, uma armação de madeira coberta de 

lã de cor viva, amarrada nas costas que ergue os ombros e possui uma bolsa 

confeccionada de pelúcia sintética, imitando o couro de carneiro (usada anteriormente), 

onde são presos cerca de cinco chocalhos, na altura das nádegas.  

- Chocalhos - provocam um barulho agressivo e primitivo que vibram num 

compasso forte e seco quando os caboclos se movimentam Os chocalhos presos no 

surrão são sempre em número ímpar, para espantar o azar; 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

- Gola - colocada em cima do surrão, parece uma grande túnica que vai até a 

altura dos joelhos, caindo como um poncho. A gola tem grande destaque e representa o 

maior orgulho e vaidade do caboclo de lança. Geralmente é confeccionada durante o 

ano inteiro pelos próprios caboclos, sendo resultado de todas as suas economias.  Ela 

é de  terbrim ou veludo forrado com popeline e bordada com miçangas, vidrilhos, 

lantejoulas e canutilhos de diversas cores que formam vários desenhos e brilham muito; 

- Lenço - colorido amarrado na cabeça, sobre este um chapéu de palha enfeitado 

de fitas multicoloridas de papel crepom ou celofane e, em cima deste, a cabeleira; 

- Cabeleira - é enorme, formada por tiras bem finas de papel celofane ou 

laminado bem coloridas, semelhante a uma juba de leão. A título de enriquecimento, é 

interessante registrar que a Mitologia e a Psicanálise relacionam a cabeleira longa 

como símbolo de poder. O mito de Sansão no Antigo Testamento é bastante 

significativo a esse respeito. Em muitos povos, dentre os quais os israelitas, francos, 

gauleses e, sobretudo, os britânicos, a cabeleira longa significa simbolicamente a força 

e que se está imbuído de poderes e privilégios que devem ser respeitados. Na 

perspectiva psicanalítica junguiana, esses símbolos encontram-se no inconsciente 

coletivo. Os caboclos de lança pintam o rosto com uma tinta vermelha, geralmente o 

urucum, procedimento semelhante aos adotados pelos indígenas, quando iam 

enfrentar uma luta. Para se proteger do mal, usam um galho de arruda atrás da orelha 

e um cravo branco ou uma rosa na boca. Isso busca manter o corpo fechado contra as 

adversidades, porque foi calçado pela força da Jurema. Mas foi constado que, com 

mercantilização do caboclo de lança sobretudo na Região Metropolitana do Recife, é 

comum saírem com uma rosa de plástico na boca, com um sentido que eles não 

sabem atribuir, diferentemente dos caboclos de lança da Zona da Mata. 

 

Muitos deles usam óculos escuros, sendo pertinente aqui expor o pensamento 

de Martins (1997), quando analisa o êxodo rural e o comportamento do migrante:  
“O maravilhoso se torna mais amplo e poderoso em relação àqueles 

que, justamente, vivem no mundo limitado da carência. Nem sempre 

prestamos atenção aos significados que o fascínio dos óculos 

escuros tem sobre migrantes temporários em várias regiões, entre 

garimpeiros, peões e pela importância que seu comércio tem entre 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

marreteiros e ambulantes nas estações rodoviárias e ferroviárias: os 

óculos escuros dão ao trabalhador uma face nova, uma máscara que 

define as pessoas no grande mundo das mercadorias (e da cidade), 

um novo modo de ser visto com a máscara da coisa nesse mundo de 

relações sociais coisificadas e de concepções coisificadas da vida e 

dos outros. É um ingrediente de nova identidade. Ao mesmo tempo, 

constitui um novo modo de ver os outros e as coisas. Corresponde a 

uma visão de todos e do tudo. É a constituição do sujeito como 

objeto visível para os outros e para si mesmo. Se, por um lado, essa 

visão e a fala que a ela corresponde encobrem, para o próprio 

trabalhador, a sua realidade, por outro lado, não deixa de revelar e 

falar sobre aquilo que está encobrindo. Os óculos escuros só 

precariamente mascaram a face que ostenta uma boca desdenhada 

e maltratada” (MARTINS, op.cit. , p. 41). 

 

 Apesar do texto acima falar do migrante, é evidente que os óculos escuros têm a 

mesma significação para o maracatuzeiro: face nova, poder, nova identidade. ”Eu uso 

óculos escuro para o caba ficar mais decente” (caboclo de lança do Leão Misterioso de 

Nazaré da Mata). 

 

 Usam sapatos tênis para se movimentar melhor, realizar longas caminhadas 

enfrentando o sol fervente, segurando um peso que pode chegar até  30 a 40 Kg.  

 

Substitui a foice por uma grande lança que portam na mão direita. A lança ou 

guiada é de madeira com mais de dois metros de comprimento, afilada na  ponta, 

recoberta de alto a baixo por dezenas de metros de fitas de seda coloridas, com cerca 

de 60 centímetros que lhes dão uma aparência  mais feroz. A lança passa por um 

processo de purificação em algumas casas de Umbanda, consagrada, calçada com 

rezas e defumação e muitos não permitem que as mulheres peguem na mesma, porque 

a proteção pode ser quebrada. Para um caboclo do maracatu Leão Sem Terra, a lança:  

“É a segurança do caboclo, porque o cabra sem vara não faz nada. Não viu dizer que 

gato sem unha não briga. Marcou a unha dele, ele arranha, cabra solta ele”. Muitas 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

lanças têm um espaço dentro que eles colocam coisas para dar sorte: “A minha guiada 

é calçada, aqui tem cabelo de cavalo, de gato, tem azougue, tudo. Calça, benze, pega 

o dente de alho macho, cruza ela todinha e não tá pesada, na minha mão fica maneira” 

(antigo caboclo de lança de Nazaré da Mata). 

 

 Assis (1997, p. 30) registra um verdadeiro ritual que os caboclos de lança fazem 

para preparar sua guiada. Eles iam para a mata  procurar madeira embira ou quiré e 

daí, cortava, assava e enterrava na lama para ficar mais dura e resistente. Após isso, 

descascava e afilava as pontas para serem colocadas fitas coloridas e só assim eram 

levadas a um terreiro de umbanda para serem calçadas. Com isso demonstram o forte 

sentimento de agressão, revolta e impotência existente por traz de uma necessidade 

tão premente de proteção. Eles costumam dizer que: “O caboclo de lança porta a lança 

para lutar mesmo, mas não sabe para que, nem contra quem. O mestre de caboclo Zé 

do Carro do Cambinda Brasileira expressa: “Essa guiada (referindo-se as lanças com 

fitas coloridas), é como se fosse a ‘frecha’ do índio, arma de defesa nossa”. (VIEIRA, S., 

1999, p. 24). 

 

Sobre o aspecto guerreiro do caboclo é interessante destacar as observações da 

antropóloga norte - americana Real (1990): 
"Os 'caboclos de lança' são 'brabos' e freqüentemente brincam 
‘atuados', segundo vários dos meus informantes. Têm uma série de 
passos característicos,  sendo o mais bonito um tipo de 'duelo' entre 
dois dos caboclos, com as suas ferozes lanças. É certo que, se o 
'duelo' fosse 'sério', poderia ser fatal para o vencido! É um duelo 
violento, rápido, emocionante, com batidas das lanças que lembram 
danças de espadas ou de bastão...Em resumo, os 'caboclos de 
lança' devem ser encarados como um 'exército' de ferozes guerreiros 
que são contratados pelo maracatu rural para defender o grupo 
durante o carnaval na rua e nos seus encontros com os rivais" (p. 76- 
77). 
 

Não se pode dizer que as atividades dos caboclos de lança são revolucionárias, 

mas contêm muita rebeldia. Não resta dúvida de que o caboclo de lança é uma figura 

guerreira. A sua agressividade se constitui uma forma de expressar as tensões e os 

conflitos sociais. Ferreira (2002, p. 52), na sua pesquisa realizada  no município de 

Aliança, questionou a um deles acerca de qual o inimigo eles lutam, de que querem se 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

defender e obteve a seguinte resposta : " o caboclo de lança luta para se defender dos 

males que o cercam, dos animais selvagens. É uma defesa própria, precisam de 

proteção contra o sistema capitalista, da situação que circunda ao redor de nós. O 

capitalismo nunca entrou no maracatu". Provavelmente, quando ele faz essa afirmação, 

quer se referir à presença exclusiva das classes subalternas nessa manifestação e que 

as classes dominantes se constituem uma ameaça.  O maracatu rural foi criado 

sobretudo para enfrentar uma luta presente em toda a Zona da Mata de PE. Os 

trabalhadores rurais, sentindo-se em desigualdade com seus opositores (donos de 

engenho), humilhados, ameaçados, impotentes, buscam proteção física através das 

armas e, proteção espiritual através dos calços, fornecidos por entidades espirituais 

quando são oferecidos aos espíritos protetores,  bebidas, alimentos, fumos e danças. 

Eles se voltam para a religião dos antigos escravos e indígenas, que era bastante 

perseguida pelos “católicos” detentores de terras da região. Realizam muitos rituais 

mágico-religiosos na linha da Umbanda para se proteger: fazem obrigações às 

calungas (bonecas), colocam búzios, tocam bombo, reverenciam os orixás antes de 

suas apresentações, tomam banho de ervas como pião roxo, arruda, alfavaca de 

caboclo, colônia, macassá, realizam obrigações as entidades que protegem o maracatu 

(exus, pomba-giras, preto-velho), fazem calço de cravo, usam o “butado”, uma espécie 

de patuá que tem a erva do orixá. A miscigenação não é só com o negro, mas 

sobretudo com o ameríndio, em razão da presença forte da corrente da Umbanda, não 

possuindo os mesmos rituais de proteção que os integrantes dos maracatus nação, que 

as obtém nos terreiros de Candomblé. Tomam também o azougue, bebida feita com 

pólvora, azeite e limão para deixá-los mais valentes. Segundo alguns, o azougue é 

tomado em homenagem a uma entidade da umbanda conhecida por Zé Pilintra.  É 

evidente que se trata se uma forma de expressar o sentimento de luta de classes, que 

permeia de forma tão intensa àquela região. Num ambiente de insegurança e 

desproteção, eles buscam proteção nos rituais mágico-religiosos e nas armas. Mas é 

importante destacar que esses rituais realizados têm suas raízes na religião e cultura 

das classes subalternas (negros e índios) e por isso mesmo foram bastante reprimidos 

e condenados. O objetivo principal é obter uma proteção espiritual para enfrentar uma 

luta que é muito grande e precisa do sobrenatural, do mágico para lhe darem força e 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

proteção. Os rituais são  realizados com muito mistério e de forma escondida. Quando 

indagados sobre o assunto, dão risadas, acompanhadas de reticências, um ou outro se 

presta a falar alguma coisa sobre a proteção espiritual ou calço individual. Além disso 

fazem abstinência sexual de 7 a 15 dias antes do carnaval e, durante os festejos, não 

podem ter qualquer tipo de contato sexual. Muitos afirmam que se não guardasse  o 

resguardo sexual e saísse no maracatu, “endoidecia” ou ficava doente. A partir da sexta 

feira, antes do carnaval, não tomam mais banho, para não abrir o corpo. Saem de casa 

como quem espreita perigo e alguns fazem referência à ligação que os caboclos têm 

com o diabo: 
"Antes de chegar na sede, ainda lhe veio na lembrança a história de 
Biu de Mônica, que desaparecera logo depois de sair de casa e só 
voltou um mês depois, transfigurado e sem fazer idéia de por onde 
andara. Gola, surrão, guiada, chapéu, tudo havia sumido e ninguém 
nunca encontrou. Só sabia que de repente, andando só por uma 
estrada antiga do engenho, apareceu na sua frente uma imagem 
aterradora que só poderia ser a do diabo. Deixou de brincar e nunca 
mais contou a ninguém os detalhes do acontecimento"  (VELOSO, 
2001, p.15). 
 

O autor acima chama o maracatu rural de “brincadeira guerreira”. A figura do 

caboclo de lança remete simbolicamente à resistência a todas as formas de opressão, 

que se encontrava submetido o trabalhador da cana. Ele é valente, não obedece a 

ninguém, é resistente, dança horas com todo aquele peso e calor. Sobre a 

apresentação deles: 
“Inesperados, levantaram-se os lanceiros, golas chamejantes de 

vidrilhos e lantejoulas. Esses caboclos, que num grupo chegam a trinta, 

quarenta, ou mais, são bravos. Avançam, ameaçadores, brandindo a 

lança, e rodopiam, fazendo guiar as fitas coloridas. Às vezes se 

enfrentam, batendo lanças, gestos rápidos e violentos, em simulada 

batalha” (MONTES,1998, p. 52). 

   

No momento da apresentação do maracatu rural, o espaço é aberto pelo caboclo 

de lança que se impõe comandando de  forma violenta, com seus saltos e 

malabarismo, como a proteger e cuidar da evolução do grupo. Eles se formam em duas 

trincheiras (fileiras), puxadas pelo mestre de cabocaria ou, caboclo boca de trincheira. 

Cada trincheira obedece ao comando de um caboclo de frente, que conduz as 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

manobras ordenadas pelo mestre. A dança dos caboclos de lança tem um ritual 

frenético, selvagem. Eles correm de um lado para o outro, sacudindo as lanças como se 

fosse um animal acuado, querendo dar um bote ligeiro e  executando manobras 

chamadas de “caídas”.  

 

O aspecto belicoso do caboclo de lança é também confirmado no momento da 

concentração, antes de saírem para apresentação:  
“Cada caboclo que se aproxima da sede é logo percebido pelo barulho 

de seu surrão. É neste momento que se trava uma pseudobatalha de 

reconhecimentos. O mestre manda dois de seus caboclos para fazer o 

reconhecimento. Ao se encontrarem com os caboclos que vêm 

chegando simulam uma batalha de golpes de lanças. Fazem toda uma 

encenação de luta, o chamado “bater pau”, para enfim se 

cumprimentarem – encostando-se ao chão, com a guiada para baixo, 

em sinal de respeito, reverenciando o estandarte, a bandeira ou 

pavilhão do maracatu - e seus mestres” (ASSIS, 1997, p. 103). 

 

Outra pesquisadora reafirma a imagem de lutador do caboclo de lança: “Em sua 

aparência fera, lanceiros, lembra, guerreiros bárbaros, ou quem sabe uma imagem de 

ogum” (MONTES,1998, p.  82). 

 

 Antes do carnaval, alguns grupos de caboclos de lança saem para pedir dinheiro, 

com objetivo de melhorarem suas fantasias. Isso geralmente mete muito medo nas 

pessoas, em razão do tom de agressividade que demonstram. Percebe-se que os 

caboclos de lança entrevistados sentem certa satisfação em saber que provocam medo. 

 

Todos os caboclos de lança foram unânimes em afirmar que sentem uma grande 

emoção em sair durante o carnaval, entretanto, isso não os impedem de cobrar ao dono 

do maracatu, um cachê para se apresentarem. Com a comercialização do maracatu, tal 

postura está se tornando cada vez mais freqüente. Além disso, a pobreza é muito 

grande e esse cachê é que vai garantir a melhoria, o concerto e a inovação da 

indumentária. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

  

Entretanto os caboclos de lança da Zona da Mata são muito autênticos e 

afirmam que sentem uma grande emoção, algo diferente quando vestem a 

indumentária. O próprio dono do maracatu Leão Sem Terra, já sentiu isso: 
"Senti aquela ira no coração, fica inchado, irado com aquele que vem 
na frente dele, agora, depois ele esfria um pouco, vai esfriando, 
esfriando e fica normal". 

 
A vestimenta aqui faz o homem. Por ocasião de uma apresentação dos 

maracatus em Nazaré da Mata, percebeu-se nitidamente a metamorfose do trabalhador 

rural. Mudou não só a vestimenta, mas também a personalidade. De trabalhador 

humilde, anônimo que se esfalfa todos os dias na terra, se transforma num caboclo de 

lança altivo, em um vencedor. Quando os maracatus desfilam, há inicialmente um certo 

receio no público que lhes assiste. Eles entram no espaço onde ocorrerá a 

apresentação com muita força e agressividade, as pessoas correm logo para abrirem 

passagem. Um integrante do Pavão Misterioso de Aliança afirmou: “O caboclo vestido é 

rei, feliz, saltando e vencendo, é muito bonito, ele se transforma, mas, quando não usa 

a roupa, é tímido e calmo”. 

 

Outros caboclos de lança assim expressaram essa transformação: 
“Quando sai de caboclo de lança, todo o sangue da pessoa corre, a 

fisionomia dele muda por completo, tem disposição para tudo, topa o 

que vier pela frente”. 

 

“O caboclo de lança não gosta nem dele mesmo, porque tá aqui 

agora à paisana, chegou em casa, tomou o banho dele, trocou de 

roupa, quando ele vai se vestir, a cara dele tá tremendo e quando 

bota aquela tinta que passa na cara dele, que muda a feição, 

acabou-se! Na frente dele só Deus e mais ninguém, nem Jesus 

Cristo ele pensa”. 

 

“Quando veste a roupa de caboclo de lança muda as feição, a 

temperatura dele já muda. Tudo tá mudado, tudo!”. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

“O caboclo de lança não domina nem ele próprio. Eu estou aqui 

conversando com a senhora aqui e, se eu me vestir de caboclo e saí 

na praça, a senhora não me conhece mais, aí é que tá a história”. 

 

“O soldado num bota aquilo nas costas, o rifle! Já aqui não é rifle, é 

aquela guiada, com o surrão nas costas. O caboclo de lança sente 

uma ameaça constante”. 

 

“Porque o caboclo de lança, quando ele sai, é pra tudo. Quando ele 

sai, quando veste aquela fantasia, pode sair e não chegar!” 

 

“A gente sai afobado, com vontade de dá lapada” 

 

 

Alguns dizem que sair no maracatu cura as doenças. É bem interessante o 

depoimento de um trabalhador rural, filho de um caboclo de lança que já teve muitas 

internações num Hospital Psiquiátrico. A partir da aparição do pai morto, pedindo para 

ele sair de caboclo de lança, a sua vida mudou: 
“Meu pai chamava Brás José Francisco da Silva, ele brincava de 

caboclo no Engenho Juá, então meu pai faleceu em 1972. Com 

cinco anos que ele estava falecido, em 1977, aí ele se apresentou a 

mim três vezes e me pediu pra eu brincar no maracatu. Nesse 

tempo, eu tava internado no Hospital Psiquiátrico, eu vivia amarrado, 

tomava plictil, gardenal, diempax, fenergam, então quem tirou do 

sofrimento que eu vivia foi o maracatu... Aí, quando foi sábado, tava 

pronta a fantasia, Dr. Luís era o médico que me liberava, e disse ‘4ª 

feira você está aqui’, eu cheguei na 5ª feira com a cara melada de 

batom ainda, no Hospital. Cumpri meu dever, me diverti. Comecei a 

brincar em 78, já completei 25 anos de carnaval. O maracatu me 

tirou de todas as condições que eu sofria, eu vivia amarrado, 

passava 24 horas amarrado e hoje não tenho nada. Quem me fez 

tudo foi o maracatu”.  

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

O caboclo de lança acima tinha 63 anos no ano 2000, nasceu no Engenho 

Primavera em Nazaré da Mata e trabalhava “cortando cana, carreando, cambitando, 

butando cana no caminhão”. Hoje, ele está aposentado, vende verduras numa barraca 

na feira. Na ocasião, fez questão de apresentar um documento amarelado onde 

registrava 16 internações em Hospital Psiquiátrico, a última estava datada de 12 de 

dezembro de 1981. Portanto, depois que ele entrou no maracatu em 1978, ainda houve 

uma internação, entretanto isso não invalida o depoimento e, sobretudo, o sentimento 

de que o maracatu o curou e a real mudança que este provocou em sua vida. Sem ter 

condições de entrar no aspecto psicológico da questão, percebe-se que o maracatu se 

constitui algo de muita importância para as classes subalternas da Zona da Mata.  

 

O maracatu rural é um momento de catarse, onde o canavieiro explorado,  sem 

liberdade,  aproveita a oportunidade do carnaval para colocar para fora toda sua 

revolta, violência, humilhação, diante de uma situação de profunda injustiça e opressão. 

Isso fica bem evidenciado quando se constata que sair de caboclo de lança se constitui 

algo mágico, muito  importante para o trabalhador da Zona da Mata, diferentemente dos 

trabalhadores urbanos.  

 

Quanto mais pobre e mais oprimido, percebe-se uma maior  emoção, maior o 

gosto e maior a necessidade em sair no maracatu. Sobre esse sentimento assim se 

manifestaram os lanceiros da Zona da Mata: 
“Gosto! Isso pra mim é como o caba gostar de uma mulher. É o meu 

amor sair de caboclo de lança, andar os três dias de carnaval!” 

 

“Eu fico muito feliz. Para mim é como estar no céu, alegria imensa!” 

 

“É um prazer grande que a gente tem, quanto mais bonito aquela 

pressão cresce mais ainda dentro da gente. É uma coisa que se o 

camarada não tiver bom mesmo, é capaz de bater o motor!” 

 

“Eu sinto alegria, prazer. Se eu não sair, eu adoeço, fico quebrado”. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

“Eu adoro demais, acho que, se fosse preciso, eu deixava a mulher. 

Ela é crente, eu não!” 

 

“Minha fantasia ta aí, é o meu prazer, enquanto Deus me der 

resistência e eu puder balançar o surrão eu saio”. 

 

“Eu gosto demais, apreceio, sou um nego velho doente, sem saúde, 

mas eu adoro sair de caboclo de lança. Minha família é crente e não 

quer que eu brinque. Mas eu não posso deixar o maracatu porque eu 

sinto muita alegria, muito prazer que eu choro de tanta alegria, do 

jeito que eu sou agitado dos nervos, quando eu estou fantasiado e 

me olho no espelho, é que eu tenho alegria”. 

 

“Eu sinto o maior prazer no meio do mundo, é um divertimento muito 

bom demais que eu saio, quando eu boto isso no espinhaço, 

primeiramente Deus no céu, e aqui na terra meus amigos e minha 

vontade de sair brincando”. 

 

Sentir a liberdade de sair de guerreiro, com uma guiada afiada, brabo, abrindo 

espaço e, ao mesmo tempo, sendo admirado, respeitado e alvo das atenções 

representa um momento de muita importância para o canavieiro e ainda mais quando 

se constata que eles possuem uma grande consciência da injustiça social à qual estão 

submetidos. Eles sabem que são explorados e de que foi seu trabalho que gerou a 

riqueza das classes dominantes. Isso será mais bem explicitado no próximo capítulo. 

 

Entretanto, quando se indagou a significação de se sair de caboclo de lança, aos 

residentes na Região Metropolitana do Recife, eles se pronunciaram de forma diferente 

dos da Zona da Mata: 
“Olha, a gente gosta de sair no maracatu pelo seguinte, a tradição o 

centro da cidade está acabando. Porque, se a gente não manter 

essa cultura popular, ela acaba. Eu brinco por uma questão cultural”. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

“Gosto, mas a gente vai para passarela, a gente gasta três vezes, 

quatro vezes o que a Fundação de Cultura dá pra a gente desfilar e 

a gente ganha um trofeuzinho que não vale mil reais, que não vale 

nada”. 

 

“A gente procura manter porque traz aquilo no sangue desde 

pequeno, a gente procura gostar muito, agora a gente desgosta a 

maneira como é recebido na sociedade. O maracatu está nas rua, 

poucas pessoas vêm prestigiar, você vê que pagode todo sábado é 

cheio”. 

 

“Quando a gente sai de caboclo de lança, o pessoal diz; lá vem o boi 

e o maracatu é até sinônimo de coisa ruim. Quando a gente vê uma 

pessoa muito espalhafatosa, ‘olha para aí que maracatu’, isso é uma 

conotação que não agrada”. 

 

Os depoimentos acima transcritos foram de caboclos de lança que habitam e 

trabalham na Região Metropolitana do Recife, porque é também comum aos maracatus 

do Grande Recife contratarem alguns caboclos de lança do interior para se 

apresentarem  durante o carnaval. Os caboclos de lança da cidade grande diferem 

muito daqueles da Zona da Mata, percebe-se que são pessoas com nível de instrução 

mais elevado e que não sentem a mesma emoção que os trabalhadores rurais da Mata-

Norte de PE, nem demonstram tanta agressividade. 

 

Para entender toda essa força e agressividade, Bonald Neto (1991), 

pernambucano de Olinda, advogado e pesquisador de folclore, ao estudar os caboclos 

de lança, o fez se prendendo a uma perspectiva eminentemente mágico-religiosa. Para 

ele, a origem dos caboclos de lança está na Macumba, na linha indígena da Umbanda, 

são os filhos de Ogum, Senhor da Guerra. O mundo do maracatu rural é mágico, 

onírico, extra-sensorial, místico, que convive junto com o mundo convencional, 

materializado, carente, da dura realidade. Os caboclos de lança são os azougados 

guerreiros de Ogum. Bonald Neto (op.cit.) se detém apenas nos aspectos mágicos: 

rituais de proteção, defumações, “obrigações”, terreiros, perigos, rezas, “guias”, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

encruzilhadas, velas. Além disso, geograficamente, ele se limita aos maracatus da 

Região Metropolitana do Recife e um de Goiana. Não se voltou para os caboclos de 

lança de Nazaré da Mata, berço dos maracatus rurais e onde se encontram os mais 

tradicionais e antigos. Os maracatus rurais da Região Metropolitana do Recife, como já 

foi visto, encontram-se muito influenciados pelos maracatus nação e sofreram muita 

pressão da Federação Carnavalesca de Pernambuco para mudarem seus baques.  

 

Foram entrevistados dezenas de caboclos de lança, mas o destaque maior que 

deve ser dado é a Bubu, nascido em 1921 no Engenho Mamulenga em Nazaré da 

Mata, apontado como o caboclo de lança mais antigo e famoso. Bubu é um homem da 

raça negra e, apesar da idade, demonstra força e entusiasmo quando fala no maracatu. 

No ano 2002, ele encontrava-se com 81 anos de idade morando com um filho de 13 

anos e uma filha de 12 anos, numa casa muito humilde no Alto José Bonifácio - Casa 

Amarela (foi abandonado pela terceira mulher). É analfabeto, recebe um salário mínimo 

de aposentadoria, considera-se católico, mas faz rituais para sair no maracatu em 

casas de Umbanda. Sabe o nome do presidente da República, do Governador do 

Estado de Pernambuco e do Prefeito do Recife. Até essa idade nunca deixou de votar 

nas eleições, apesar de saber que, já não é mais obrigatório. Para precisar a data do 

seu nascimento, teve que recorrer a documentos e, em algumas ocasiões do 

depoimento, perde um pouco o raciocínio. 

 
“Meu nome é João Lopes da Silva, nasci em 21 de novembro de 

1921 e eu enterei esse ano 71 anos que eu brinco no maracatu, sem 

faltar um ano, esse ano (2002), eu saí no Leão Brasileiro... Eu nasci 

no Engenho Mamulenga em Nazaré da Mata, depois de rapaz feito, 

me mudei para Engenho Pasta, eu namorei com uma menina e me 

casei e fui trabalhar na Usina Matary, trabalhei quatro anos lá, depois 

vim pra aqui... Sou de Nazaré, lá eu sou mais conhecido, o maracatu 

aqui não tem o valor que o brinquedo tem no interior, no interior cada 

engenho tem um maracatu, tem mais animação. Aqui sai um caboclo 

lindo todo enfeitado com aquelas moças com maior parte tudo nua, 

sabe como é? Aqui, não tem valor, esse valor como no interior não!, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

lá o pessoal vê, brinca, todo mundo corre doido pra ver...A gente 

fazia a gola da gente, era tudo de espelho, a gente comprava flanela 

e botava espelho... a gente brincava descalço porque sapato era 

caro...Eu brincava demais, entonce eu era um homem que passava 

quase três dias sem comer, mas o homem para brincar era um astro, 

porque eu pulava demais, eu tinha muita vitamina, porque o velho 

meu pai tinha casa de farinha e eu comia dez, doze beiju e um litro 

de leite toda de manhã bem cedo para trabalhar, por isso é que eu 

sou forte... Eu digo aos meninos, não tem um que faça o que eu fiz 

dentro do maracatu, brinquei com nove anos de idade até chegar 

essa idade não tem quem agüente, de caboclo de lança... Quando 

eu era rapazinho, tava com nove anos que comecei a brincar 

maracatu, eu brincava no ensaio do finado Abílio Moreira, aí tinha 

um caboclo dele que tinha uma guiada tão bonita, tão bem feita, a 

guiada não era assim, não! Era o biquinho pequenininho assim, feita 

no torno, era de madeira bem envernizadazinha, agora, dessa 

grossura! Que era pra jogar pau, só fazia de quiré, bonita, laranja, 

toda amarelinha. Aí eu disse: ‘de manhã eu vou esconder essa 

guiada dele’ e escondi, e, quando foi se vestir sentiu falta da guiada, 

e eu caçando também, eu era doido pra ficar com a guiada pra mim, 

aí Antônio disse: ‘Saiu com sono, deixou a guiada por aí’, aí eu 

disse: ‘Olha aqui, eu achei a guiada’ entreguei, brincaram e a gente 

atrás do maracatu deles... No engenho que eu trabalhava, meu 

serviço era pra gente encher 1.200 sacos de açúcar na pá, caixão 

bem grande, mode não esborrar, você tinha que ter cuidado, mode 

não esborrar. Eu trabalhava mais do que meu irmão mais velho, eu 

fazia vinte pão de açúcar, era dez do senhor de engenho e dez meu. 

O lavrador quando moía cem tonéis de açúcar, naquele tempo era 

açúcar bruto, açúcar preto, eu  tinha que fazer cem daquele, ali você 

tinha direito a um ou dois pra você trazer pra casa, pra passar o 

inverno comendo açúcar. Passava o inverno todinho comendo mel e 

açúcar e depois eu vendia meus pães de açúcar ao senhor de 

engenho...Pão de açúcar era um tambor, dava mais ou menos numa 

base de 40 / 50 kg, não dava mais do que isso, um pão de açúcar 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

bruto. Nunca estudei, aí papai e mamãe dizia assim: ‘eu não vou 

colocar meu filho pra estudar pra fazer carta pra a namorada’. 

Naquele tempo era tudo na ignorância... Também eu não aprendi ler 

por causa do maracatu, quando eu tava em casa, o meu negócio era 

pro maracatu eu tava deitado, eu tava cantando aqueles negócio do 

maracatu..eu tava dormindo de noite, eu me acordava cantando 

maracatu, se eu saía pra todo canto era cantando. O pessoal dizia 

assim: ‘Esse caba é doido!’...A minha vida, em certos pontos de 

trabalhar aqui é melhor, porque ganhava mais, era mais folgado. E lá 

no interior era paia da cana, era no preparo da cana, limpa cana, 

cortar cana, roçar mato. Mas aqui o trabalho era melhor porque o 

serviço aqui é mais maneiro. Aqui ganha mais. O serviço 

melhorzinho que eu encontrei no interior foi nas usinas; eu trabalhei 

na Usina Matary, quatro anos, aí eu saí de lá, vim embora pra aqui, 

foi em 40 que eu deixei o interior...Naquela época, tinha até senhor 

de engenho que batia no trabalhador. Naquela época, tinha senhor 

de engenho perverso e tinha também trabalhador brabo. Agora só 

tem covardia e naquele tempo o camarada ia de peito a peito. No 

engenho Juá, tinha um brabão, em Mamulenga tinha outro, cada 

qual com um punhal... Eu brinquei em muito maracatu, faz 42 anos 

que eu estou aqui em Recife, dei 19 campeonatos a Estrela da 

Tarde, a poderosa Estrela da Tarde. Eu levava Estrela da Tarde pra 

Paudalho, Tracunhaém, Nazaré, Aliança, Vicência, Itaquetinga, 

Upatininga e Carpina, eu levava. Ninguém me conhece por João, só 

Bubu, bateu esse interior e todo mundo já sabe quem é Bubu...  

Esse ano eu saí no maracatu Leão Coroado, o pessoal que brinca 

nele é daqui e do interior, vem de Itaquitinga um bocado, vem uns 15 

caboclos de Itaquitinga...Já fui preso duas vezes, eu com minha 

brincadeira, eu nunca apanhei, eu nunca levei um beliscão, mas dá 

em gente já, já bati um bocado, já bati um bocado... O maracatu é 

como um camarada que vai pra guerra, a gente tem que... o 

camarada vai pra guerra brigar dentro da bandeira brasileira, a gente 

tem que defender a bandeira da gente, matar ou morrer pela 

bandeira da gente, mas lá, naquela época atrasada, agora não!, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

agora é tudo na camaradagem, mas naquela época não! Era pau 

mesmo! Naquele tempo era tudo na ignorância, esse pessoal do 

interior era tudo na ignorância, mas depois que a Federação abriu 

mão, disse não, não tem violência, não tem ignorância e o maracatu 

de hoje por diante que brigar é suspenso três anos sem brincar! Aí 

pronto, aí deixaram; até um menino deste tamanho pode brincar, não 

há nada com ele... Naquele tempo eu fazia muita presepada no 

maracatu, nunca bebi, o camarada bebia pólvora com limão, ficava 

azougado, eu não! A minha disposição que eu tinha e tenho graças a 

meu bom Deus. Você vê um homem na minha idade que eu tenho, 

se eu achar serviço eu trabalho, tudo eu faço, não tem esse negócio 

não, ainda trabalho é porque serviço não tem, não encontro. A minha 

doença é coração, agora porque eu sofro do coração? Foi eu 

trabalhando, puxando muita carroça, eu puxava dois mil Kg na 

carroça. Quando eu vim morar aqui, trabalhei em construção, 

trabalhei em caminhão, carreguei terra pra cima  do caminhão, 

aquela Ponte de Paudalho foi a gente que fizemos todinha no aterro, 

a gente saía daqui na segunda-feira, só chegava no sábado... Fui 

trabalhar com Dr. Moraes Rego, na Fábrica de Óleo Benedito. 

Quando eu saía de um canto, eu me empregava em outro. Tive três 

entradas na fábrica de Óleo Benedito. Naquela época, a gente 

trabalhava nove meses, com nove meses tirava a gente, dava aviso 

prévio e pedia ‘dê cá o número de sua casa, da sua rua’, com três 

meses a gente podia voltar a trabalhar de novo... Eu tinha muito 

nervo, ainda tenho, trabalhei onze anos puxando carroça, botava 

dois mil Kg numa carroça de material da firma que eu trabalhava, era 

motor que eu ia buscar. Às vezes, o navio chegava aqui, queimava o 

gerador, chegava na firma e dizia: ‘Seu João vai lá’! Você vai 

naquele navio na beira do cais, vai pegar aquele gerador, quando 

chegava lá, era um gerador deste tamanho, pesado, pegava quatro, 

cinco homens galegos, botava na carroça, no meio certinho, eu 

pegava a corda amarrava, bem amarrado e saía puxando. O motor 

da SAMBRA, Moinho, da Pilar, Souza Cruz, aquele motor grande 

queimava e levava pra lá, a gente ia botar esse motor grande em 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

cima do carro. Às vezes queimava o motor dessas olarias, o motor 

pesava dois mil Kg, distante, eu não sabia ler, eu perguntava a um, a 

outro e acertava. Aí eu fui buscar, quando cheguei lá o dono disse 

assim: ‘é você quem vai levar?’, aí eu disse: ‘é eu  mesmo!’. Aí ele 

disse: ‘leva nada, ele pesa mais de dois mil Kg; eu vou fazer o 

seguinte, eu vou dar cinco homens e botar em cima da carroça e 

levar até Estância, de Estância pra lá, você leva? – ‘Levo’. Foi o que 

acabou comigo, quando chegou em Estância os homens disseram: 

‘Seu João a gente vai voltar’, eu digo ‘volta!’; aí eu peguei o motor, 

era muito peso, de lá até a Rua da Palma, quando cheguei morto, 

suado, suor pingando, molhei calça, molhei camisa... Meu menino 

brincava no maracatu comigo, mas depois ele foi e disse: ‘painho, 

venda minha arrumação no maracatu que eu vou jogar, você vai 

arrumar uma vaga pra eu jogar no infante do Santa Cruz’. Ele tá 

jogando uma bolinha muito boa com os meninos aí”.  
 

O depoimento acima transcrito tem não só o interesse científico, mas se trata 

também de uma forma de homenagear todos os caboclos de lança na figura de Bubu. 

São homens fortes, dispostos, que produzem a riqueza da sociedade, são homens 

explorados, oprimidos, mas não abatidos, nem vencidos. Eles lutam pela sobrevivência, 

enfrentam as dificuldades da vida com coragem e fogem da histórica opressão da Zona 

da Mata, migrando para as cidades grandes. Apesar de ainda continuarem explorados, 

nessas cidades eles possuem mais liberdade. Bubu tem a típica vaidade do caboclo de 

lança, ao dizer que nunca apanhou, nem mesmo um beliscão, apesar de ter batido em 

muita gente. Tem orgulho da sua força e capacidade de trabalho. Aponta que as 

condições de trabalho aqui são melhores e o serviço mais maneiro, apesar de ter vivido 

mudando de emprego, carregando muito peso (cerca de dois mil Kg). Isso só vem a 

mostrar como as condições de trabalho na cana são péssimas e opressoras. Ele  se 

refere aos tempos de violência dentro do maracatu como tempos de ignorância. Na 

realidade, a opressão aumenta a revolta. Como já foi dito, violência gera violência, o 

ambiente em que eles viviam era historicamente, culturalmente, economicamente e 

politicamente um ambiente hostil, violento, opressor. Eles eram seres violentados 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

cotidianamente e isso provocava revolta, mesmo que eles não pudessem expressar 

verbalmente, compreender teoricamente, sentiam necessidade de colocar esse 

sentimento para fora. Entretanto na maioria das vezes eles erravam o alvo (as classes 

dominantes, os detentores de todo o poder) e, brigassem entre si. Bubu nunca deixou 

de ser explorado, nem na Zona da Mata, nem no Recife e também nunca deixou de sair 

de caboclo de lança. O seu filho nascido no ambiente urbano, com 13 anos, estudante, 

nunca trabalhou e foi estimulado pelo pai a participar do maracatu, mas a sua realidade 

era outra, optou por se desfazer de sua indumentária. Na cidade grande, a opressão de 

classes não é sentida da mesma forma que na região da cana-de-açúcar. 

 

Condizente com o espírito guerreiro, os demais integrantes do maracatu realizam 

um ritual para receber os caboclos de lança antes de sair no carnaval chamado de 

“bater pau”, “chegada” ou “trincheira”. Depois de seis meses de ensaios com as 

sambadas, é iniciada a jornada para enfrentar o carnaval. Cada maracatu rural realiza 

em sua sede o que chamam um ritual de preparação. O dirigente do maracatu, o porta-

estandarte, o mestre tirador de loa  e o mestre da cabocaria chegam mais cedo ao local 

previamente combinado para a saída do maracatu e realiza todo um ritual guerreiro 

para esperar os caboclos de lança. Cada caboclo que vem chegando, pára, é 

anunciado pelo mestre da cabocaria e espera o consentimento do mestre tirador de 

loas para se aproximar. Após isso,  inicia-se uma dança frenética, com um movimento 

agressivo com as lanças subindo e descendo, pulando muito, fazendo com que os 

caboclos vibrem num ritmo selvagem e ensurdecedor, como se estivessem em grande 

perigo ou numa ação de guerra. O caboclo recém-chegado realiza duas ou três caídas, 

o mestre apita, todos silenciam e aquele baixa sua guiada se curvando em respeito ao 

estandarte. O mestre que lhe canta uma loa de boas vindas e lhe manda levantar. Essa 

cerimônia dura em média quatro horas, até a chegada do último caboclo. A partir daí, 

são realizadas manobras de despedida da sede, com a  ordem para partir. Eles agora 

estão preparados para as várias apresentações já programadas.  

 

 

4.5 - O desfile do maracatu rural, um espetáculo de luta  



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 
 Com o conhecimento dos personagens, torna-se mais fácil compreender o belo 

espetáculo de luta que é a apresentação do  maracatu rural. No carnaval, momento 

particularmente muito esperado pelas classes subalternas em razão de ser 

historicamente o momento de maior liberdade, fogos anunciam a chegada dos 

maracatus rurais que se prepararam durante o ano inteiro e se apresentam de forma 

agressiva e majestosa.  

 

Quando estão na concentração, esperando o momento de serem chamados vê-

se logo as figuras de Mateus, Catirina, burra Calu, caçador e o bandeirista  segurando o 

estandarte ou bandeira. Os estandartes são coloridos e alguns ricamente bordados em 

pedrarias e lantejoulas, têm forma retangular com uma parte presa a um varão de metal 

e, onde é colocado o nome, a data da fundação e figuras representativas do maracatu. 

Em seguida, vem o símbolo do maracatu, que pode ser um leão, águia ou peixe. De 

cada lado, fica uma fila de caboclos de lança, tendo à frente o mestre da cabocaria, 

como se quisesse proteger o maracatu. No segundo plano, encontra-se a corte real: rei, 

rainha, príncipe e princesa, protegida por dois guarda-chuvas. Espalhados no centro 

vêem os caboclos de pena (areiamá ou tuxauau), o baianal ou damas de buquê, a 

calunga segurada pela dama de boneca ou madrinha, os índios e a ala mirim. Em 

terceiro plano, o mestre de toadas e o contra–mestre, seguido do terno (caixa, surdo, 

gongé e cuíca ou porca) e da orquestra (trombone e pistom). A diretoria (Presidente, 

Vice-Presidente, Secretário) se espalha, de acordo com as circunstâncias do desfile, 

pois possui liberdade de movimento dentro do maracatu. Entretanto, assim que é 

anunciado o maracatu, a primeira figura que se percebe são os exuberantes caboclos 

de lança alinhados em duas fileiras, correndo furiosos com seus saltos e malabarismos, 

tentando abrir o espaço com suas lanças. A quantidade de caboclos dentro do 

maracatu é geralmente determinada pelo poder aquisitivo do dono. O mestre apita, 

levanta a bengala, os caboclos de lança que até então andavam de um lado para outro, 

com passos fortes e duros, param e se curvam. A orquestra também pára de tocar. A 

partir daí, o mestre começa a cantar as loas, geralmente de improviso com a mão no 

ouvido. São modalidades de cantoria, nesse tipo de maracatu: marcha (sempre de 4 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

versos), samba curto (4, 5 ou 6 versos, sendo de 6 o tipo mais comum), samba 

comprido (geralmente de 10 versos, mas podendo variar para 12,14,16,18 ou 20), e 

ainda o galope (meio marcha, meio samba habitualmente com 6 versos). Quando o 

mestre termina a estrofe, volta a apitar, as baianas e os outros integrantes do maracatu 

repetem uma parte das loas, desta vez com música. A orquestra volta a tocar, com os 

caboclos de lança se agitando, provocando um som agressivo e pesado. Eles dividem-

se em dois grupos paralelos correndo em direção contrária, formando um círculo. Os 

movimentos feitos com as lanças apontadas uns para os outros, dão a impressão de 

que estão combatendo. A dança é tensa, frenética e acelerada, parecendo um pião 

girando colorido e brilhante. Além da cabocaria, o baianal também se agita,  ouve-se o 

ritmo rápido de chocalhos, percussão e, uma acelerada do surdo, acompanhada da 

marcação do tarol, do ronco da cuíca, da batida cadenciada do gonguê e dos ganzás. O 

trombone e outros instrumentos de sopro dão ao conjunto características musicais 

próprias, até que se ouve o apito do mestre para mais uma loa. O som do apito é que 

marca o início e o fim tanto da dança, quanto da loa. 

 

Quando os maracatus desfilam, as pessoas têm receio, eles vêm com muita 

agressividade. Constata-se logo que eles se sentem muito poderosos e cheios de si, 

querendo respeito. É evidente que se trata de uma tentativa de se apropriar 

materialmente do que a sociedade injusta lhes nega, ser o alvo das atenções. É o 

momento em que eles penetram no mais profundo de si mesmos, na busca daquilo que 

lhes é subtraído. Todo o colorido de suas roupas, o exagero de brilho pode muito bem 

ser compreendido ao se deter na situação de carência e miséria. Trata-se de uma 

compensação simbólica das suas insatisfações econômicas. Por trás dessa violência, 

do barulho dos sinos, das vestimentas luxuosas, estão os impulsos reprimidos na vida 

social. Daí, a necessidade de exibir força física, coragem e capacidade de estar sempre 

pronto para se defender. Nos desfiles, destaca-se a figura guerreira do caboclo de 

lança, daquele que resiste, que luta. 
"Com o maracatu-nação, tínhamos o exílio da mãe-África. No 
maracatu rural, temos o exílio da mãe-terra. Os camponeses – 
caboclos de lança -,’expulsos’ do campo pelos donos da terra, 
continuam sentindo saudade e dançando maracatu. maracatu de 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

baque solto, um ritual guerreiro, que não nos deixa esquecer os 
conflitos de terra" (ASSIS, 1997, p.127).  
 

O que lhes falta na sua vida cotidiana, eles buscam nas apresentações dos 

maracatus. É o momento de subversão, da busca igualitária, entretanto as diferenças 

sociais e econômicas estão bem presentes e são reafirmadas pelas necessidades do 

luxo e, sobretudo, pelo público que o admira e aplaude nos carnavais de Nazaré da 

Mata: a população de baixa renda, alguns turistas e pesquisadores. Após as 

apresentações, eles voltam ao seu cotidiano de miséria e exploração. 

 

O maracatu rural vem se alterando no decorrer dos anos: a mídia vem 

invadindo, os políticos se utilizando, as Prefeituras lucrando com suas apresentações, 

mas a classe social que o compõe ainda continua em sua grande maioria a mesma: os 

subalternos, os dominados, a população rural de baixa renda e, sobretudo, de 

trabalhadores da cana. Progressivamente os seus integrantes vão tendo uma 

preocupação maior com a beleza e o espetáculo, em detrimento da contestação, 

quando se utilizavam largamente da violência e do aspecto mágico-religioso. Mas o 

maracatu rural ainda fala à alma do trabalhador da cana, revela a sua mentalidade e 

ainda possui muito de contestação e protesto. 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO 5º: OS CONFLITOS E AMBIGUIDADES DAS CLASSES 
SUBALTERNAS, EXPRESSAS NO MARACATU RURAL 

 
 “Ningún campo de estúdio o área de conocimientos llega a lo más 
íntimo de un pueblo, sus valores, creencias, tradiciones y ethos, tan 
directamente como el folklore. Las viejas disciplinas de la historia, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

regímenes y economía política, no prestran atencíon a las ideas y 
expressiones tradicionales de los millares de seres anónimos” 
(CARVALHO NETO, 1973, p19). 

 

A citação acima reafirma que os verdadeiros criadores das culturas populares são 

indiscutivelmente as classes subalternas e sobretudo chama a atenção de 

pesquisadores sobre a necessidade de se deter no seu estudo, porque este possibilita 

detectar o que existe de mais íntimo, os pensamentos e sentimentos desses milhares 

de seres anônimos. Carvalho Neto (op.cit.), realizou um estudo do ponto de vista 

marxista, sobre o folclore e as lutas sociais, particularmente do negro e do índio, a 

pedido da  Universidade de Leningrado. O objetivo era  integrar uma pequena antologia 

soviética sobre a América Latina. Ele refere-se ao folclore das  lutas sociais  como 

àquele nascido dos conflitos, das lutas que se travam principalmente em duas direções: 

a luta social-racial e a luta de classes. E proporciona exemplos de processos típicos 

dessa luta como tal: ataque e defesa, ou opressão e resistência. O ataque é a ofensa 

gratuita e cáustica dos opressores contra os oprimidos e destes contra aqueles que, em 

alguns casos, correspondem a um nítido contra-ataque. A defesa é uma maneira como 

o folclore atua como escudo, desviando-se de armas reais. Tal defesa impede o ataque, 

negando-o diretamente ou de modo indireto, exaltando a qualidade atacada. Apoiado 

na estudiosa Sabrina C. Stroescu, ele destaca que se deve observar o elemento 

satírico, presente no folclore, uma vez que este se constitui uma das muitas e variadas 

manifestações de protestos das classes exploradas. As canções sociais e danças, 

provérbios e frases proverbiais, adivinhações e contos de fadas satirizam a arrogância, 

a falsidade, a avareza, o medo, o engano, o roubo, a sociedade, o sacerdócio 

corrompido, a falta de honradez. As canções folclóricas, muitas vezes, são canções de 

protesto, de luta do povo, caracterizadas pela amargura e ódio contra o opressor e sua 

firme decisão em fortalecer os ditos sentimentos e batalhar por uma vida melhor. Ele 

exemplifica um teatro folclórico intitulado “Capricho e Mitad de Cuaresma”, em que 

jovens sorridentes promovem crimes e vingança a uma velha horripilante, que 

representa a injustiça e a amoralidade social. O povo oprimido recorre ao folclore e, 

através de ações simbólicas, constituem um tribunal popular para julgar e castigar os 

opressores brancos e colonizadores. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 

Carvalho Neto (op.cit.) mostra um sólido conhecimento do folclore latino-

americano e, através de variados exemplos, busca oferecer uma fecunda contribuição 

da sua importância nas lutas sociais. Faz referência ao brasileiro Édson de Carneiro 

que vê o folclore não apenas como recordação de tempos e costumes superados, mas 

como reflexo das relações de produção da sociedade em que vive, isto é, as formas 

folclóricas correspondem a determinadas formações sociais e se modificam ou 

desaparecem de acordo com esta correspondência. Ele aponta que muitos fenômenos 

folclóricos brasileiros são expressões de protestos sociais como a “queima de Judas”, 

“a dança do bate-pau”, “a capoeira”, “o bumba-meu-boi”, “as congadas”. Estes autos e 

diversões trazem escondidas queixas contra as injustiças sociais e uma série de 

reivindicações: direito ao trabalho, à paz, à liberdade civil, ao bem-estar econômico. 

Mas  adverte que, em geral, esse protesto é ineficiente, constitui-se só uma 

advertência. Ele aponta que o escritor brasileiro Hernani Donato também reconhece no 

folclore a presença da revanche do débil contra o forte. Nesta perspectiva, o folclore é o 

mundo ideal, onde os desamparados, os frágeis, os pequenos logram vencer, vingar-

se,  julgar, castigar, enganar os agressores reais, reformando o mundo a seu gosto. No 

entanto ele reconhece que a luta de classe nos cantos folclóricos equatorianos não 

chega a uma revolta concreta, permanece no protesto quase sem alternativas. As 

diretrizes virão numa época futura, de maior politização dos homens. O folclore das 

lutas sociais nasceu como produto indiscutível de conflitos e, daí, faz-se necessário  

colocá-lo na perspectiva dialética. 

 
O pensamento de Carvalho Neto encontra-se condizente com o de Gramsci, 

quando este considera a cultura como um espaço onde se manifestam todas as 

contradições, inclusive as existentes no terreno econômico. Como já foi visto, na 

perspectiva gramsciana, a cultura popular se constitui algo muito sério, sólido, porque é 

a concepção de mundo das classes subalternas, ligada à construção da sua 

hegemonia. Não se encontra alheia às relações de produção, está vinculada ao 

trabalho material de quem a cria e, por isso, revela as condições de exploração e 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

opressão. Em razão da íntima conexão com os conflitos de classe, ela traz no seu bojo 

muitas ambigüidades e contraditoriedades. 

 

Em concordância com a teoria explicitada acima, se vê abaixo a transcrição na 

íntegra, de uma reportagem sobre o desfile dos maracatus rurais, no carnaval de 1993: 

“DESFILE DE MARACATUS RURAIS LEMBRA LUTA 

DOS CAMPONESES 

 
No carnaval, cortadores de cana e garçons se travestem de lanceiros 
ou pajens, mas cantam um tema do cotidiano que nada tem de 
nobreza, lantejoulas ou celofane, nem é tão fugaz que se esgote em 
apenas três dias. Terça-feira, no desfile dos maracatus na Rua 1º de 
Março, o tema preponderante relacionava-se à terra. Não importava 
a procedência sob o ritmo do baque solto ou virado, o que saía da 
boca daqueles homens, de poucos dentes e bigodes ralos, era a 
primordial necessidade da moradia e de uma terra fértil. Sebastião 
Santos, 61 anos trabalha para ‘Seu Lira da família dos Maranhão, 
em Aliança’ e, durante a entressafra da cana, limpa o mato e ajeita 
os caminhos. Participando do maracatu ‘Pavão Misterioso’ por 
‘esporte’ ou em troca de uma ‘grade’ (pequena quantia em dinheiro), 
ele se considera muito feliz com a vida que leva, mas se resigna 
menos quanto à falta de um espaço onde possa tirar o próprio 
sustento: ‘Vivendo na terra que é da gente, não precisa ficar rodando 
tudo que é lugar e nem tem tanta canseira’. Nos maracatus de 
origem urbana, o tema terra, enquanto moradia, também 
predominou. O ‘Águia de Ouro’ formado por moradores de Casa 
Amarela, cantou deslizamentos de morros e a agonia daqueles que 
viviam eternamente ameaçados pela chuva. O garçom Luís 
Henrique, de 19 anos, disse que o assunto era propício, mesmo se 
tratando de uma festa onde a alegria é quem dá o tom: ‘A gente tá 
aqui pra se divertir e animar as pessoas, mas nem por isso esquece 
que mora mal e merece mais conforto porque o carnaval é só alguns 
dias e a casa da gente é coisa pra toda vida” (JORNAL DO 
COMMERCIO, 25/02/1993, Caderno Cidades, p. 7). 
 

 
 A repórter captou com muita propriedade o espírito de contestação presente nas 

apresentações dos maracatus. Os temas das loas cantadas estavam vinculados à terra, 

e mesmo aqueles de origem urbana, o mote tinha também um caráter de contestação, 

tratavam sobre as precárias condições de moradia: os deslizamentos de morros, a 

agonia daqueles que viviam eternamente ameaçados pela chuva.  

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

  Melo (1997) vem corroborar essa tese analisando o maracatu rural como forma 

de contestação. Filho de maracatuzeiro, escolheu para pesquisar o Leão Formoso de 

Nazaré da Mata e o Cambindinha de Araçoiaba, ambos na Mata Norte de Pernambuco, 

em razão da sua convivência com os mesmos desde a infância. Para ele, as suas 

apresentações possuem um forte senso crítico, manifestado principalmente nas loas, 

onde se encontra toda a força contestória e transmitem uma mensagem social oposta 

às de base egoísta da estrutura fundiária açucareira, da Zona da Mata de Pernambuco. 

Os maracatus rurais se constituem um dos instrumentos capazes de expressar a 

consciência da realidade vivida, assim como as formas e caminhos de mudanças, 

embora no cotidiano percebam que não estão preparados para enfrentar e reverter 

esse processo. Aponta o caboclo de lança como um personagem guerreiro que, diante 

da insegurança e a incapacidade frente às dificuldades existenciais, recorre tanto ao 

apoio das armas bélicas, quanto ao apoio da religião e da magia, enquanto mecanismo 

espiritual. Porque a religião e a magia, orientando o homem com suas mensagens e 

cultos, lançam na sociedade valores que elevam o homem a um estado de bem-estar 

que ultrapassa o plano ordinário, marcado pelas diferenças sociais. E ele conclui: 
“Neste estudo de maracatu, constatou-se que a marca contestatória 
desta manifestação desemboca na questão de classe, instigado por 
uma ideologia de ação, demonstrada por uma simulação de guerra 
revolucionária, através dos rituais, da música, da dança, das loas e 
dos instrumentos. Toda essa ação aspira na última instância do 
processo, à substituição do domínio exercido pela classe dominante 
contra eles” (MELO, op. cit., p. 49). 

 

Entretanto, os maracatus rurais vão se modificando ao se relacionarem com os 

valores da atual sociedade, através do turismo, da indústria cultural e dos meios de 

comunicação. A exploração do mercado capitalista vai  acarretar o seu desvirtuamento 

e fazer com que uma manifestação típica de descontentamento das classes subalternas 

se transforme paulatinamente em espetáculo turístico, aumentando ainda mais os 

conflitos e contradições em que vivem essas classes. 

        Neste capítulo, a ênfase será dada exatamente a esses conflitos e ambigüidades, 

presentes na realidade concreta das classes subalternas e expressas numa 

manifestação de cultura popular: o maracatu rural. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 

5.1 - Nazaré da Mata: a terra dos maracatus rurais 
 

 Nazaré da Mata, nascida e crescida à sombra dos canaviais, pode sem dúvida 

ser intitulada como a “Terra dos maracatus rurais”, não só porque possui atualmente a 

maior quantidade deles por município no Estado de PE, mas também porque grande 

parte dos outros maracatus rurais foram criados em áreas que  antes integravam 

geograficamente, historicamente e tradicionalmente aquele município. Nazaré da Mata 

abrangia todo o espaço onde atualmente se localizam os municípios de Aliança, 

Vicência, Tracunhaém, Paudalho, Carpina, Buenos Aires. Até a época de sua 

autonomia administrativa em 1833, Nazaré incluía também os atuais Municípios de São 

Vicente Férrer e Macaparana. Os documentos mais antigos, referem-se a Nazaré da 

Mata como a Sesmaria de Lagoa d’Anta. Pedrosa (1983, p. 23) aponta que o viajante 

inglês, Henry Koster de passagem por  Nazaré da Mata, em 1812, comentou que Lagoa 

d’Anta ou Nazaré era uma vila grande, de considerável importância. As feiras realizadas 

semanalmente eram conhecidas pelos grandes distúrbios que ali ocorriam. Estes se 

tornaram tão sérios, que se julgou conveniente enviar força armada, para manter a 

ordem. Pedrosa (op. cit., p. 43) também constata que, em 1854, Nazaré da Mata 

possuía o maior número de engenhos do Estado de PE, cerca de 187, quantidade 

superior a do município de Escada. Mais do que qualquer outro Município da Zona da 

Mata, a Sesmaria de Lagoa d’Anta e depois Nazaré da Mata respirava engenhos, 

bangüês, usinas e também opressão exploração e coronelismo. 
“Os bueiros do engenho e as casas grandes foram partilhando todo o 
território do Vale do Tracunhaém e do Sirigi. Nazaré se tornou até a 
metade desde século um dos  Municípios de maior produção 
açucareira do Estado e a cidade, um dos grandes empórios de 
comercialização desse produto” (PEDROSA, op.cit., p. 81). 
 

A comunidade de Nossa Senhora de Nazaré, no Engenho Lagoa D’Antas, atingiu 

a maioria administrativa em 17 de maio de 1833, com sua autonomia política 

proclamada pelo Conselho de Estado. Posteriormente, elevou-se à categoria de cidade, 

em razão da Lei Provincial de 11 de junho de 1850. Nazaré da Mata situa-se na Mata-

Norte, a 65 Km da cidade do Recife. Possui uma área territorial de 141,9 Km² e cerca 

de 27 mil habitantes em 2002 (dados do SEPLANDES, 2002). Faz limites ao norte com 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

o município de Aliança, ao sul com o município de Carpina, a leste com o município de 

Tracunhaém e a oeste com o município de Buenos Aires.   

 

Nazaré da Mata foi fundamental nesse trabalho. A maioria dos maracatus rurais 

pesquisados pertencem àquele município e também os primeiros contatos com essa 

manifestação aconteceram lá. No carnaval de 1999, (um domingo), a Praça Papa João 

XXIII ou Praça da Catedral, onde fica a Igreja de Nossa Senhora da Conceição, centro 

de devoção e local onde ocorrem as manifestações de cultura popular, encontrava-se 

lotada pelas classes subalternas, que ávidas esperavam as apresentações dos grupos. 

O ambiente respirava maracatu, caboclos de lança semifantasiados passavam de um 

lado para o outro, o som dos chocalhos tilintavam, um grande palco montado, com uma 

pintura propagava o carnaval, com a expressão "Maracatu-frevo". Um rapaz de origem 

humilde que esperava as apresentações informou: "Só quem é de Nazaré da Mata, da 

Zona da Mata de Pernambuco, sabe da importância do maracatu para o trabalhador 

rural". O Prefeito encontrava-se muito solícito, dando informações e demonstrando 

muita preocupação em apoiar os maracatus. Indagado sobre a violência existente, ele 

fez questão de afirmar que: "Diminuiu o uso de arma, maracatu hoje é encontro de 

cultura". A Secretária de Educação se mostrava bastante envolvida com as 

apresentações e informou: "É da própria vivência do trabalhador rural participar do 

maracatu". Um caboclo de lança que estava perto comentou: "Nasci em Nazaré, porque 

em Nazaré, a mulher quando fica grávida, assiste ao maracatu e o menino quando 

nasce, já vem com um taquinho de pau na mão, para brincar de caboclo".   O maracatu 

exerce uma grande fascinação nas classes subalternas de Nazaré da Mata.  
"Nas áreas onde estão concentradas a população de baixa renda, 
respira-se maracatu não apenas no carnaval, mas durante o ano 
inteiro. Quem visita estas localidades, em qualquer época do ano, é 
possível escutar ao longo das ruas, o som das 'sambadas', música 
que integra o cotidiano dos 'maracatuzeiros' (VIEIRA, S., 1999, p.27). 
 

 Percebe-se logo de início que o espaço em que  se  apresenta o maracatu rural é 

muito explosivo. Seguiram as apresentações do “Águia Misteriosa",  o "Leão da Selva", 

o "Águia Dourada", o "Leão Coroado de Araçoiaba", o "Pavão Misterioso", o "Leão 

Formoso" e o "Leão dos Sem Terras". O que existe de comum nas loas cantadas era 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

um forte sentimento de gratidão pelo Prefeito, que estava apoiando os maracatus e 

versos falando sobre a dureza da vida e a ingratidão da morte. 

 

No momento da apresentação do maracatu rural "Papagaio Dourado", esta é 

interrompida para dar passagem ao maior bloco de Nazaré da Mata, o "Jacaré Folia". 

Este se encontrava separado por um cordão de isolamento, com uma multidão de 

jovens e adultos da classe média e alta da cidade, dançando ao som de um trio elétrico. 

Identificou-se entre os foliãos, o Prefeito e sua esposa. Havia nitidamente uma 

separação, não só física, mas também de classe. Os maracatus rurais que se 

apresentavam tiveram que parar e dar passagem ao bloco. A oposição maracatu rural / 

bloco do Jacaré anuncia uma ruptura entre as classes. Percebe-se nitidamente a 

existência de mecanismos, que são acionados para que a separação de classes 

permaneça intacta: os trios elétricos, o cordão de isolamento, a compra da camisa do 

bloco e o fato dos maracatus rurais interromperem suas apresentações para dar espaço 

àquele. Só com a passagem de todos os foliões do bloco "Jacaré" é que, os maracatus 

rurais voltaram a se  apresentar. Fica bem evidenciado que os maracatus rurais são 

para a diversão das classes subalternas e incrementar o turismo na cidade. A classe 

média e a alta não comparecem às suas apresentações, não participam delas, apenas 

as incentivam, visando à lucratividade: os hotéis cheios e a venda de artesanato. 

   

Nazaré da Mata possui, (julho de 2002), 12 maracatus e é a cidade com a maior 

concentração destes na região. Atualmente, com o processo de espetacularização, as 

Prefeituras da Mata-Norte buscam apoiá-los, através de pequenos cachês, com intuito 

de divulgar sua administração, atrair turistas para o município e obter votos das classes 

subalternas. Com esse objetivo, a cidade de Nazaré da Mata criou recentemente um 

Festival de Cultura, quando acontece o “Encontro dos Maracatus” e já consta da 

programação cultural do município e do Estado. Além disso, para perpetuar essa 

tradição, o Prefeito de Nazaré da Mata criou um maracatu mirim intitulado “Sonho de 

Criança”, com sede na própria Prefeitura. Acredita-se que é a primeira vez que um 

maracatu é criado por iniciativa da administração pública. Isso só vem a demonstrar a 

preocupação de incentivar o processo de comercialização do maracatu. É também idéia 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

dessa gestão criar a “Associação de Maracatus de Baque Solto de Nazaré da Mata”, 

com estrutura semelhante a da já existente “Associação dos Maracatus de Baque 

Solto”, localizada em Aliança. O objetivo é agregar todos os maracatus rurais 

pertencentes apenas a Nazaré da Mata, porque possibilitaria a obtenção de mais 

verbas. Isso ficou mais bem explicitado por ocasião de uma reunião, com os mestres e 

presidentes dos maracatus de Nazaré da Mata, em que o poder municipal fez questão 

de patrocinar, oferecendo a sede da Prefeitura e se fazendo presente na figura do 

Secretário de Cultura. Num ano de eleição municipal, é preocupação da administração 

(1996-2000) se legitimar como defensora da cultura popular. A propósito, ele  foi 

reeleito para a gestão 2001/2005. 

 

Em maio de 2002, buscou-se um encontro com os responsáveis pelos maracatus 

de Nazaré da Mata, a Prefeitura logo que soube tomou a iniciativa. Apesar da presença 

de integrantes do Executivo Municipal, que tirou um pouco a espontaneidade do 

encontro, foi um momento muito rico estar na presença de presidentes e mestres dos 

maracatus. Eram cerca de vinte homens de meia-idade, com feições sofridas de quem 

enfrenta com dureza a vida trabalhando em engenhos e usinas. Estavam desconfiados, 

tímidos, reticentes mas, pouco a pouco, deram uma aula sobre a vida do canavieiro na 

Zona da Mata e sua visão de mundo. 

 

Sobre a vida no engenho, quando ainda possuíam moradas e um espaço para 

plantar agricultura de subsistência: 
“Por uma parte era boa, porque a gente tinha roçado, a gente 
plantava feijão, milho, inhame, batata, a gente tinha para se 
alimentar, vender e dar à vizinhança”. 
 

Na mesma hora, o outro discordou com veemência: 
“A gente tinha um sitinho e através desse sitinho era mesmo que ele 
explorava o povo, porque pagava ‘condição’ daquele taquinho de 
terra que tinha para plantar macaxeira, milho, feijão. Às vezes não 
dava nem para consumo, porque não tinha tempo de plantar, porque 
muitas vezes eu alcancei época que no dia de domingo era obrigado 
o camarada a trabalhar. Eu não alcancei a escravidão, mas se 
escravidão era pior do que eu passei, já sei que era mesmo tá no 
inferno”. 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

           O trabalhador rural como diz Gramsci, sente, sabe, mas não consegue 

verbalizar, não dispõe de um arsenal teórico para entender aquela exploração e 

opressão que vivencia. Os maracatuzeiros sentiam que estavam sendo explorados pelo 

senhor de engenho, mas não chegavam a ter consciência das raízes ou da gênese 

dessa exploração. Eles se encontram numa realidade que  não dominam e conhecem 

as leis de modo incorreto, mas a sua inserção no modo de produção leva-os a 

vivenciar, a sentir na própria pele a exploração do trabalho e a dominação. 
“Moça, a vida de engenho é como se falou aí, a gente se sente como 
um escravo”. 
 

Quando indagados acerca dos motivos dos donos dos canaviais serem ricos e os 

trabalhadores pobres, vê-se a ambigüidade nas respostas: 
“Os donos de engenho é rico porque veio da obra da natureza, é de 
nascença”. 
 
“Isso é a sorte da pessoa e a boa inteligência”. 
 
“Por causa da pobreza que trabalhava para ele. Era explorando. Eu 
sabia. Eu mesmo assisti na casa de um amigo meu, ele perguntando 
a um senhor de engenho de Nazaré se cana dava resultado. Ele 
disse que dá. Por que? Eles conta 2, 3 salários e a gente só aponta 
1. Isso eu ouvi! Eu só podia ficar revoltado. Porque a gente está 
sendo roubado e não podia dizer nada”. 
 
“Porque a gente cortava 3 toneladas de cana, quando chegava na 
usina, tinha 1 e meia, 2, quer dizer 2 toneladas a gente tinha direito e 
1 tonelada e meia ficava de lucro para eles, aí por isso ele começou 
a enricar nas custas do trabalhador”. 
 
"É um negócio muito errado, porque a pessoa trabalha muito e 
ganha pouco. A pessoa trabalha muito tem que ganhar muito, mas 
trabalha muito e ganha pouco e às vezes é xingado, perseguido”. 
 
 “Rapaz, eu me sentia explorado porque naquela época o jeito 
mesmo era passar por aquilo aonde fosse trabalhar o engenho era 
tudo de um jeito só. Não podia fazer nada, se fosse pra guerra é 
pior”. 
 
“Não acho certo existir gente rica e pobre, não acho, não!... Eu acho 
que Jesus deixou tudo igual. Agora os gananciosos, no meu modo 
de falar, os gananciosos, foi aumentando, tomando o bem de outro, 
aí hoje em dia, é meio mundo de terra só de engenho... A vida de 
pobre é muito margurosa”. 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

“É uma tristeza, o caba chega em casa triste com pouco dinheiro, pra 
às vezes dá de comer a dez, doze pessoas e o dinheiro não dá pra 
fazer um arranjo, não dá. É por isso que tem muitos hoje 
desempregado, morrendo enforcado, seqüestrando, matando”. 
 
 

Alguns poucos maracatuzeiros acreditam que a riqueza vem da família, foi 

herdada, é sorte. A maioria dos que estavam presentes à reunião, demonstraram que 

possuem consciência das condições antagônicas em que vivem, sabem que são 

proprietários do trabalho vivo, do trabalho que cria valor e enriquece o proprietário do 

canavial. É seu trabalho que gera mais-valia, matéria-prima para acumulação do 

capital. Eles percebem que são explorados, que os patrões se apropriam do fruto do 

seu trabalho, fazendo com que produzam além da quantidade de trabalho paga através 

do salário. O sobretrabalho é que vai gerar o lucro, a acumulação de capital. 

 

O cerne da sociedade de classes está no caráter de exploração. Os trabalhadores 

da cana possuem um forte sentimento de realidade, um instinto de classe e daí, a 

revolta e o clima de tensão latente, de luta permanente que o maracatu rural expressa 

tão bem. 

 

Diante da constatação de tanta exploração e opressão, foi indagada qual a postura 

deles: 

 
“Ninguém podia dizer nada porque eu não queria enxugar o rato 
(gargalhadas!), não queria apanhar”. 
 

“Tomaram as terras dos índios quanto mais dos pobrezinhos”. 

 

“Não podia dizer nada, por que aonde ia achar trabalho?”. 

 

“Eu me lembro que tinha as Ligas Camponesas, não, eu não entrei 
nela não! Porque eu era muito novo pra morrer no pau. Lá no 
engenho, tinha Liga e Sindicato. Quem era da Liga apanhou muito, 
foi no tempo de Francisco Julião, Arraes, Brizola. Meu pai era do 
Sindicato, não chegou a apanhar não! Mas quem era da Liga 
apanhou. Inté o Seu Lula Maranhão protegeu um bocado, ele era 
poderoso lá em Vicência, e não deixou apanhar tanto, mas disseram 
que tem bocado de gente enterrada no engenho”. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 

“Eu saía no maracatu”. 

 
“Eu sempre fui humilde, eu nunca fui regressivo (provavelmente ele 
quer dizer aqui agressivo) com emprego, nem com senhor de 
engenho, mas sempre a gente fica revoltado. Se a gente fizesse 
alguma coisa, ele podia matar a gente, dar uma pisa. Qualquer coisa 
que a respondesse, butasse na justiça, alguma coisa, ele ficava 
apertando, apertando e às vezes a pessoa ia por ali escondido, 
quando dava fé, era uma facada, era um tiro, pronto ali acabou-se 
aquele. Quem matou? E quem sabe? E assim continua”. 
 
“Eu voto em Lula! Eu votei em Lula todas duas vezes, eu votei em 
Lula. Eu trabalhava, e lá onde eu trabalhava, eu vi muito pessoal lá 
dizendo ‘Seu João vai votar em Fernando Henrique’. Eu espiei 
assim! Sabe de uma coisa, vou fazer o seguinte, não tô acreditando 
em Fernando Henrique, não! Eu digo assim, sabe de uma coisa vou 
votar em Lula, ele é pobre, vamo subir no poder pra ver se as coisa 
melhora”. 
 

 
“Se for olhar as irregularidades do mundo de hoje, tem muito gabiru e 
quem paga o pato é o pequeno (risos)”. 
 

 

Eles percebem que os direitos individuais, sociais e trabalhistas são 

desrespeitados pelos proprietários de terras e apontam o uso da violência que regem 

as relações de trabalho e produção. Vêem na política, a corrupção e o uso privado da 

coisa pública, levando a uma atitude cínica em relação à política. Alguns não acreditam 

que possam mudar a sociedade, consideram-se impotentes, daí um certo fatalismo 

encontrado nas suas falas. “... deve-se, aliás, sublinhar que o fatalismo não é senão a 

maneira pela qual os fracos se revestem de uma vontade ativa e real” (GRAMSCI, 

1989, p. 24). Há muito ceticismo, desilusão com os partidos políticos e organizações 

das classes subalternas (Ligas Camponesas, Sindicatos Rurais). Eles também vêem os 

políticos do município trocando de partido, fazendo alianças incompreensíveis e, por 

isso, acreditam que tanto faz votar nesse ou naquele candidato, já que sua situação 

permanece inalterada. Entretanto, atrás desse aparente imobilismo e apatia, esconde-

se uma revolta tremenda. Também não se pode considerá-los despolitizados; na 

realidade eles tinham medo de serem expulsos, do desemprego, de não terem 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

condições da sobrevivência mas a maioria considerava a vida do engenho como 

escravidão.  Muitas vezes não lhes restava outra opção senão sair no maracatu rural. 

 

Desta maneira, em resposta à exploração e opressão, os trabalhadores da cana 

resistem de diversas maneiras e o maracatu rural se constitui numa delas. Através da 

sua análise, pode-se compreender como eles apreendem as contradições sociais. 

Longe de ser indiferente e inconsciente, o maracatu rural é político, eles protestam 

contra uma situação, buscam se apropriar do que a sociedade injusta  lhes nega: a 

atenção, o respeito e a dignidade. 

 

Quando saem no maracatu, eles penetram no mais profundo de si mesmos, 

entretanto, é sabido que as classes subalternas possuem uma séria dificuldade de 

elaborar sua própria identidade. O seu saber / pensar é caracterizado pela 

fragmentação, ambigüidade em razão de sua inserção subordinada na estrutura social, 

uma vez que as classes dominantes comandam o processo de produção e reprodução 

social. 
“A não-estruturação autônoma das classes subalternas, o fato de 
elas terem que ser respostas a outros – os dominantes –, faz com 
que a totalidade de sua existência (rica e contraditória) seja 
tendencialmente reduzida à cotidianiedade, à imediaticidade, à 
fragmentariedade, atuando, fundamentalmente, nos limites do campo 
econômico-corporativo, ou seja, da sua reprodução pura e simples. 
Perde-se, assim, a perspectiva de construção do momento ético 
político, vale dizer o da construção da sua identidade como classe e, 
portanto, o projeto de sua hegemonia” (DIAS, 1997, p. 20). 
 

As classes dominantes tentam esconder a alienação como essência do trabalho, 

desprezando a existência de uma relação direta entre o trabalhador e a produção, mas 

através das reuniões, das sambadas, das cantorias das loas, eles socializam suas 

experiências da vida cotidiana e o contexto das suas relações de trabalho. Isso permite 

uma compreensão do caráter antagônico das classes sociais. Através do instinto de 

classe, eles percebem que as atitudes dos proprietários dos canaviais são adversas 

aos trabalhadores rurais. O sentido de classe para Marx não está relacionado a grupos 

de renda, nem modos de consumo, mas estão fundamentalmente relacionados às 

relações de produção. As classes estão estabelecidas em mútua relação de 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

dependência e conflito. E o maracatu rural expressa essa tensão, essa resistência com 

a sua situação de classe e o inconformismo difuso que está sempre presente. O 

trabalhador rural encontra-se dividido pela ideologia dominante imposta que naturaliza 

tudo e a vivência de sua situação de classe. Daí, a presença da apatia produzida pela 

reificação e o sentimento de inquietação e insatisfação. Desta forma o maracatu rural é 

indiscutivelmente produto dos conflitos sociais, da luta de classe. 

 

 

 5.1.1 - Maracatu Cambinda Brasileira de Nazaré da Mata: tradição e 
clientelismo 

 

 

         O maracatu Cambinda Brasileira foi fundado em 05 de janeiro de 1918, em Chã 

de Cazumbá - Engenho Cumbe em Nazaré da Mata, com o nome de  “Cambinda 

Amorosa” ou “Cambinda Nova”. É considerado o segundo maracatu mais antigo do 

Estado e o mais antigo em atividades ininterruptas e, por isso mesmo, um dos mais 

tradicionais. Marcado fortemente pela base de hereditariedade familiar, é formado por 

pessoas que nasceram e cresceram dentro dele e possuem entre si laços de 

parentesco. Os conhecimentos são transmitidos de geração a geração, através da 

oralidade. Sabe-se que, no ano da criação do Cambinda Brasileira, foi de grandes 

dificuldades, sobretudo a fome. Abaixo o pensamento de um integrante: 
"No ano que foi fundada a brincadeira, o povo passando dificuldade 
inté pra comer. O tempo das vacas magra. Teve um inverno 
rigoroso, aí o rio transbordou. O morador de engen foi tudo pescar. 
Aí as tarrafa vinha cheia somente de cambinda. Só se comeu 
cambinda por muito tempo" (VIEIRA, S., 1999, p. 30). 
 

 O depoimento acima confirma que a atribuição do nome Cambinda ao maracatu 

está muito mais ligada à vivência cotidiana das classes subalternas, do que a nações 

africanas ou brincadeiras que dizem ter existido na região.  Ainda sobre as origens do 

“Cambinda Brasileira”, os seus integrantes, através de transmissão oral e por isso 

mesmo fragmentada, informaram a Vieira, S. (op. cit., p. 32-34) que, inicialmente, eram 

pequenos grupos formados apenas por homens e com os seguintes componentes: 

Catita ou Catirina que segurava a calunga, Mateu, a burra, duas baianas, cerca de 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

mais-ou-menos dez caboclos de lança e o terno, com apenas instrumentos de 

percussão: o mineiro, a porca (cuíca), o gongué, a caixa e o bombo. Não existiam 

instrumentos de sopro, nem a corte real. As fantasias, ainda sem luxo, eram 

confeccionadas com materiais plásticos e muitos espelhos, através de recursos 

conseguidos com a venda de animais: galinhas, porcos, etc.  A violência era grande, 

com muitas brigas e conflitos. Os caboclos de lança portavam armas brancas e até 

armas de fogo, ocorrendo mortes entre os integrantes, os trabalhadores da cana dos 

engenhos. A violência foi progressivamente diminuindo, sobretudo com a intervenção 

da Federação Carnavalesca de Pernambuco, que impôs como condição à participação 

nos desfiles, o fim das brigas e conflitos entre eles. Atualmente, o Cambinda Brasileira 

se compõe das seguintes  figuras: Mateus, Catita ou Catirina, burra, caboclo de lança, 

arreiamá, baianas, boneca ou calunga, dama de boneca ou madrinha, corte, menino do 

lampião ou lanterneiro, mestre, terno (integrantes que tocam instrumentos de 

percussão), músicos (tocam só instrumentos de sopro), índios e índias e cigana.  

 

 Para Vieira,S. (op. cit.), o caráter mágico-religioso predomina no Cambinda 

Brasileira, com rituais realizados dentro da linha da Umbanda e presente em todos os 

procedimentos do maracatu: durante as sambadas, antes do período carnavalesco, na 

saída dos caboclos de lança, arreiamás e baianas, antes da saída do cortejo e no 

retorno do mesmo. A figura da cigana, quase inexistente nos outros maracatus rurais, 

provavelmente deve-se à expressividade dos cultos da Umbanda dentro dele. Este 

maracatu sempre teve mãe-de-santo que se responsabiliza pela proteção espiritual do 

grupo, sacrifício de animais exigidos pelas entidades da Umbanda, firmação de pontos, 

concentração de rezas,  trabalhos espirituais, realização de calços (proteção espiritual), 

forte abstinência sexual, proibição de mulheres menstruadas participarem, jogos de 

búzios, etc. 

 
Esta perspectiva adotada por Vieira, S. (op.cit.), de prevalência do aspecto 

religioso para explicar o maracatu rural, é seguida pela maioria dos pesquisadores. Eles 

defendem que a sua determinação encontra-se no caráter sobrenatural e mágico-

religioso, em razão da grande quantidade de rituais e calços que fazem. Entretanto, 

defende-se aqui a tese de que a materialidade e a subjetividade formam uma totalidade 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

indissolúvel e, na grande maioria das vezes, o econômico como momento fundante é 

escamoteado pelo capitalismo, que separa a vivência imediata, da unidade entre o 

material e o subjetivo. 

 

Até o início da década de 80, a obtenção de recursos para o maracatu 

Cambinda Brasileira era feita  através da venda de bodes, porcos, galinhas e criação 

de “livros de ouro”. Depois houve a fase de venda de rifas, promoção de sorteios e 

bingos. Atualmente, implantou-se uma diretoria institucionalizada, inaugurando o 

modelo clientelista. Políticos e pretendentes à vida pública em Nazaré da Mata têm 

assumido cargos de presidente e vice-presidente do maracatu e prestado muitos  

favores em  troca de votos. Vieira, S. (op.cit.) constatou que, atualmente, maracatu em 

Nazaré da Mata é base eleitoral, e bem mais acentuado no caso do Cambinda 

Brasileira, que funciona como trampolim dos pretendentes à vida política. Biu Rufino, 

vereador e vice-presidente deste maracatu, é um exemplo de clientelismo, arcando 

com cerca de 60% de suas despesas para aquele sair no carnaval. Também durante o 

ano, ele destina recursos para casos de doenças, compra de medicamentos, 

transporte, pagamento de contas de água e luz dos maracatuzeiros. Desta forma, 

mencionou um informante à mesma : 
“desde que Biu Hermenegildo deixou o Cambinda, nunca mais foi 
eleito; credito que os votos dele tava no Cambinda. Biu Rufino entrou 
e nós já tamo trabalhando para ele ganhar o terceiro mandato de 
vereador (...) acho que num vai trair o maracatu (...) até agora nós 
tem confiado. Nós vota e ele ajuda a brincadeira(...) que nos dias de 
hoje tem de ter dinheiro para sair no carnaval” (VIEIRA, S., op.cit., p. 
45). 

 

Apesar do maracatuzeiro reconhecer a necessidade de dinheiro para sair 

atualmente no maracatu, diferente do que ocorria no passado,  a pesquisadora acima 

afirma que o Cambinda Brasileira ainda não foi mercantilizado: 
"Consideramos que o modelo cultura de massa (mídia) como forma 
real de captação de recursos financeiros é algo recente no Cambinda 
Brasileira e quase não existe entre seus dirigentes a noção de lucro 
nem argumentos para a negociação do valor das apresentações" 
(Idem, ibidem, p. 48). 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Aliar-se e apoiar os maracatus rurais é muito interessante para aqueles que 

desejam obter o poder nos municípios da Zona da Mata de PE. O forte clientelismo 

encontra respaldo em razão das necessidades financeiras dos maracatuzeiros, que se 

sentem compelidos a enfeitar cada vez mais suas fantasias, exigência de uma 

sociedade espetacularizada. 

  

Apesar do tradicionalismo, o maracatu rural vem se alterando no decorrer dos 

anos, mas a classe social que o compõe continua sendo a mesma: os subalternos, os 

dominados, a população rural de baixa renda e sobretudo os trabalhadores da cana. 

Entretanto, vê-se que progressivamente os integrantes do maracatu vão tendo uma 

preocupação maior com a beleza e o espetáculo, em detrimento da contestação, 

quando se utilizavam largamente da violência, do aparato mágico-religioso e das fortes 

críticas nas loas. 

 

Apesar disso, encontrou-se também em Nazaré da Mata, um maracatu formado 

por militantes do MST, que possuem uma visão bem crítica da sociedade e será visto 

em seguida. 

 

 

           5.1.2 - Maracatu Leão dos Sem Terras: a necessidade dos trabalhadores 
rurais vincularem o movimento social com a cultura popular 
 
 
 

No carnaval de 1999, detectou-se em Nazaré da Mata, um maracatu que possui 

a peculiaridade de ter sido criado num assentamento do Movimento Sem Terra (MST), 

o   Leão dos Sem Terras.  

 

Já foi constatado no 3° capítulo, que o MST encontra-se bastante atuante na 

Zona da Mata de Pernambuco, com a presença de vários acampamentos e 

assentamentos. Entretanto tal fenômeno, além de único, é muito interessante porque se 

trata da vinculação da base de um movimento social com a cultura popular típica da 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

região. Apesar de não ser objetivo deste trabalho, o aprofundamento dessa vinculação 

sentiu-se que, para compreender melhor a visão de mundo, a luta dos trabalhadores 

rurais através de uma manifestação de cultura popular, no caso no maracatu rural, não 

se poderia ignorar esse fenômeno.  

 

Sentiu-se necessidade de visitar a Divisão de Assentamento do INCRA em 

Recife, com objetivo de obter dados sobre o processo de desapropriação do Engenho, 

que  se tornou um assentamento. Este sob o n° 001377/94 foi criado em 12 de 

dezembro de 1994, Protocolo 12DEZ21440 por iniciativa da direção do MST, na pessoa 

de Jaime Amorim solicitando ao superintendente do INCRA - Regional PE, a 

desapropriação do Engenho Lagoa, para assentamento das famílias remanescentes do 

Acampamento Cavalcanti. O imóvel, segundo o Cartório, era de propriedade da Usina 

Barra S.A com sede em Vicência – PE e  possuía mais sete imóveis no país. O 

Superintendente Regional do INCRA designou uma Comissão para realizar a vistoria no 

Engenho Lagoa, que fez a seguinte identificação e resumo do uso da terra:  

- área registrada – 310, 00 ha 

- área identificada na vistoria – 288,13 ha 

- área aproveitável – 270, 38 ha 

- área aproveitável e não utilizada 16, 26 ha 

- área não aproveitável – 17, 75 ha 

- n° de módulos fiscais – 20, 58  

- classe de imóvel – Grande propriedade 

- cultura de açúcar – 240, 57 ha 

- cultura de milho – 2, 50 ha 

- cultura de feijão – 2, 50 ha 

- cultura de mandioca – 5, 00 ha 

 

O imóvel possuía 01 casa de alvenaria, 29 casas de moradores (27 em 

alvenaria e 02 em taipa), 01 galpão, 01 escola de 1° grau, com 30 famílias residindo. 

Ele foi declarado improdutivo com o GUT (grau de utilização da terra) de 94,00% e o 

GEE (grau de eficiência da exploração) de 60,85%. Considera-se propriedade produtiva 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

aquela explorada economicamente e racionalmente que atinja simultaneamente GUT 

igual ou superior a 80% e GEE igual ou superior a 100%. E também não cumpria a sua 

função social de áreas de reserva, uma vez que existem apenas remanescentes da 

Mata Atlântica nas áreas de maior declive. O Decreto de 09 de maio de 1996 declarou a 

área de interesse social para fins de reforma agrária, com o INCRA autorizado a 

promover a sua desapropriação do imóvel rural e manter a área de reserva legal. O 

valor indenizável do imóvel era de R$ 721.894,11 (setecentos e vinte e um mil, 

oitocentos e noventa e quatro reais e onze centavos). 

 

Em fins de 1996, foi criado no antigo Engenho Lagoa, o Assentamento Campo 

Verde e, em agosto de 1997, os assentados criam o maracatu Leão dos Sem Terras. 

 

O contato inicial com seus integrantes foi diferente de todos os demais 

maracatuzeiros, deu-se na sede do Sindicato dos Trabalhadores da Universidade 

Federal de PE (SINTUFERPE), em 1999. Os sindicalistas ofereceram acomodações 

físicas para que três integrantes do MST, vindos de Nazaré da Mata pudessem resolver 

problemas no INCRA. O ano era de seca e o assentamento encontrava-se com muitas 

dificuldades. Os assentados presentes eram o idealizador e também presidente do 

maracatu e dois caboclos de lança. O primeiro era um homem de 62 anos (1999), que, 

desde criança, trabalhou cortando e enchendo  caminhão de cana em engenhos e 

usinas da Zona da Mata de PE. Diz ter 25 filhos, não saber ler e que entrou no MST em 

1993. Apesar de Nazaré da Mata possuir vários maracatus e ele já ter saído em vários 

deles, sentiu necessidade de criar outro que fosse formado prioritariamente pelos 

integrantes do assentamento Campo Verde e demais acampamentos e assentamentos 

da região e também levasse o nome dos Sem Terra (o movimento). Alugou uma casa 

no assentamento para sediar o maracatu. 

 

No primeiro ano que se apresentou, em 1998, o maracatu saiu com 34 

integrantes do assentamento Campo Verde e dos Assentamentos Morojozinho, 

Barrinha, Campina Verde, Mundo Novo e Camarazal, localizados na Zona da Mata. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

São trabalhadores rurais, são assentados, que buscam realizar a vinculação do 

movimento social que militam no dia a dia, responsável pela aquisição da terra com sua 

cultura histórica, sua visão de mundo expressa no maracatu rural. Eles tinham a opção 

de se integrar nos diversos outros maracatus da região, mas partem para a criação de 

um exclusivo, que tenha o nome do movimento e reúna aqueles que lutam pela mesma 

causa. 

 

O presidente do maracatu reconhece que deixaram de ser oprimidos, mas a 

pobreza continua, a luta pela subsistência. Afirmou que todos os integrantes do “Leão 

dos Sem Terras” fazem rituais de proteção espiritual. E, indagado sobre os motivos da 

riqueza dos usineiros e donos de engenho, respondeu: 
“Porque a gente não tem. O carro não pode andar na frente do boi, 
só anda atrás e o ferrão encostado no espinhaço. É a mesma coisa 
do senhor de engenho pro trabalhador. Eles enriquece pelo 
trabalhador, derramando o suor do trabalhador. Eles enricando, 
comprando muitas fazenda e a gente não pode nem comprar uma 
sandália para colocar no pé. O senhor de engenho não tem pena de 
ninguém, ele explora demais!” 
 

Vê-se que ele está consciente de que só o trabalho gera riqueza, e que a 

exploração era grande. Já trabalhou nos engenhos e usinas Santa Matilde, Conceição, 

Caramuru, Trapiché, Pedra-Furada, Bonito e Santa Fé em cidades da Zona da Mata de 

Pernambuco e afirmou que todo trabalhador da cana sabe que está sendo explorado e 

sente muita revolta por isso, mas “Não podia fazer nada, porque a fome tá na frente, 

né? Nem a justiça resolvia isso”.  

 

Apontou que no mundo existem pessoas ricas e pobres porque: "Foi dividido 

uma parte rica e outra parte pobre, tem o dividimento, é a mesma coisa da água, tem 

água doce perto do mar e tem água salgada".  Depois de apresentar a divisão social 

como algo natural, ele se posicionou "Não tá certo não ! porque o pobre só é pra sofrer 

e o rico é prá melhorá a vida dele". E afirmou com satisfação: "Agora o senhor de 

engenho tá ficando igualmente a gente”. Apesar de não saber ler, sempre votou nas 

eleições porque escreve seu nome. Sabe o nome do Presidente da República e aponta 

que o Governador do Estado de Pernambuco está contra o MST. Contraditoriamente, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

elogia muito o Prefeito de Nazaré da Mata, aliado do governador que persegue o MST, 

mas que no entanto ajuda muito o maracatu rural. 

 

Percebe-se com nitidez que fica mais fácil para ele se colocar ao lado de 

políticos que apóiam o maracatu rural, mesmo que sejam aliados de outros que são 

contrários ao MST. Isso só vem mostrar a importância que a cultura popular tem para 

eles, porque foi criada por eles, se constitui a sua história, sua tradição, sua visão de 

mundo. 

 

É por isso que Gramsci valoriza tanto a cultura popular. Esta tem um importante 

papel para uma práxis de transformação da estrutura social. Na perspectiva de 

gramsciana, a cultura popular e a ideologia orgânica na dialética intelectual-massa, são 

concebidas como momentos essenciais na estratégia política revolucionária. Todos os 

homens são filósofos, isto é, possuem uma filosofia espontânea, uma concepção de 

mundo que se expressa na religião, na linguagem e sobretudo na cultura popular. Daí, 

faz-se necessário um entendimento da dialética entre filosofia espontânea (cultura 

popular) e filosofia crítica (da práxis) no processo de organicidade entre o povo e os 

intelectuais, no seio das classes subalternas. O projeto político de transformação social 

onde ocorrerá a passagem da “necessidade” (reino das contradições de classe), para o 

reino da “liberdade” (superação dessas contradições), requer uma práxis que 

necessariamente se debruce sobre as próprias contradições passadas, para inclusive, 

e sobretudo, entender e identificar com clareza o caminho possível de desenvolvimento 

para o futuro. O projeto rumo ao socialismo tem que ser calcado no respeito à cultura 

anterior, mas não perdendo de vista que ele busca superar suas contradições de 

classe. Esse projeto tem que identificar neste “passado”, nesse “folclore”, nessa 

“tradição”, a força real para o futuro. 
“O presente atuante não pode deixar de continuar desenvolvendo o 
passado; não pode deixar de estar inserido na ‘tradição’. Mas como 
identificar a verdadeira ‘tradição’, o ‘verdadeiro’ passado, etc? Em 
outras palavras, identificar a história real, efetiva, não a veleidade de 
fazer uma nova história, que busca no passado a sua justificação 
tendenciosa, ‘supra-estrutural’? É passado real, precisamente, a 
estrutura, já que ela é o testemunho, o ‘documento’ incontroverso 
daquilo que foi feito e que continua a subsistir como condição do 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

presente e do futuro... Aquele grupo que, compreendendo e 
justificando todos estes ‘passados’ souber identificar a linha de 
desenvolvimento real – linha contraditória, mas passível de 
superação na contradição – cometerá ‘menos erros’, identificará 
mais elementos ‘positivos’ sobre os quais apoiar-se para criar uma 
nova história” (GRAMSCI, 1989, p. 253-254). 
 

O maracatu rural surgiu como uma das formas do trabalhador rural expressar a 

sua revolta. No começo do século XX, não existia o Partido dos Trabalhadores, nem 

MST e durante muito tempo a presença do Sindicato Rural foi escassa e inoperante. O 

maracatu rural se constituía o único canal de expressão das classes subalternas e, por 

isso, para os integrantes do Leão dos Sem Terras, o movimento social tem que estar ao 

lado da cultura do povo.  

 

O presidente deste maracatu fez críticas à Fundação de Cultura de 

Pernambuco e ao MST: 
“A Fundarpe não dá apoio, eles só dão apoio ao Piaba de Ouro do 
Mestre Salustiano.... O Movimento chamou a gente para se 
apresentar no Shopping Tacaruna para mostrar o que era o 
Maracatu Leão dos Sem Terras. Veio gente até de Brasília e não 
deram nada. O transporte foi da Prefeitura de Nazaré. O movimento 
só disse ‘eu quero o Maracatu em tal canto’ e a gente foi. O 
movimento não deu nada”. 
 

Um dos caboclos de lança que se encontrava na SINTUFERPE foi mais 

contundente em suas posições: 
"É que o Assentamento de Lagoa não tá fácil, certo? Lá tem uma 
base de uns quinze que brincava no maracatu e está sofrendo as 
conseqüências, não tem o que comer, está comendo macaxeira 
pura. Não tá chovendo. Nós saímos de duas horas da madrugada de 
lá, a pé para Nazaré, para pegar um carro para vim para aqui , a 
maioria lá é aquele pessoal que bota a mão no queixo esperando a 
baba correr e diz que a baba não está correndo...Então doutora, é 
bonito uma mulher que nem a senhora saber, ficar admirando e 
querendo conhecer o maracatu dos Sem Terras onde o próprio alvo 
do Sem Terra (referindo-se ao MST), esqueceu do maracatu. Como 
é que pode ter crescimento quando a própria veia maior está sendo 
cortada... Nós temos o nome do movimento porque nós somos do à 
luta deles, mas não é de graça não! Foi cinco anos de fome, pedindo 
esmola, levando tiro... É brincadeira um Prefeito como Jaime Correia, 
um latifundiário, apoiando o maracatu?...O latifundiário não vai ali 
não!... Toda discussão eu tô aqui dentro, estou brigando com os Sem 
Teto aqui dentro. O único que está brigando junto com os Sem teto 
sou eu. Não tô querendo ser melhor do que ninguém, trabalhador é 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

trabalhador, patronal é patronal!... Veja a foto da bandeira do 
maracatu com o nome Leão dos Sem Terras, isso não é 
importante?...Mas o justo é cair em campo só com as unhas, não 
esperar pelo movimento, em dois anos o movimento não deu 
nenhum alfinete”. 

 

Trata-se de um homem atuante, consciente da importância e da força do 

movimento social ao qual faz parte, mas sobretudo consciente de sua capacidade de 

lutar e resistir. Ele afirmou que está apoiando a luta dos trabalhadores da 

SINTUFERPE e, por isso, recebeu espaço para acomodação em Recife. Já brigou na 

Universidade Federal Rural de Pernambuco pelos 28% dos funcionários públicos, 

participou da invasão da Reitoria da U.F.R.PE juntamente com os servidores. Ele 

percebe que a luta das classes subalternas não se limita apenas ao MST, mas requer 

um engajamento em outros movimentos. Veio ao INCRA no Recife, segundo ele, para 

exigir crédito de R$ 10 mil reais como empréstimo para comprar motor e cercado de 

madeira. Está pensando em se filiar ao PSTU, que é o partido que já tem muitas 

ligações e familiaridade. 

 

Pode-se dizer que o MST, em Pernambuco, no seu processo de mobilização e 

organização, não está levando em conta os valores daquela sociedade, a sua cultura, o 

seu folclore. Trata-se de um movimento centralizado, com uma coordenação nacional 

que elabora estratégias de luta. Segundo Gohn (1997, p. 150) ele é portador de 

dificuldades internas, provocadas pela rigidez dos coordenadores que buscam 

implementar diretrizes programáticas de instituições que lhe dão apoio (Partido, 

Sindicato ou Igreja), e que são difíceis de serem assimiladas pela massa camponesa. 
Ela aponta como uma repetição do erro básico da esquerda, a desconsideração do 

peso da tradição e dos costumes populares. As direções possuem atrelamentos 

político-partidários, ideológicos ou religiosos e as bases têm culturas próprias 
especificas, com valores diferentes das direções.  
          Como já foi dito, em Gramsci, o processo de construção da hegemonia das 

classes populares tem que contemplar também a cultura popular, as tradições, o 

folclore. Através da articulação desses elementos que se encontram dispersos, não 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

sistematizados, fragmentados, contidos no cotidiano das pessoas marcadas pelas 

contradições sociais, é que se vislumbra a possibilidade de transformação social. 

 

Posteriormente, encontrou-se com o presidente do maracatu Leão dos Sem 

Terras vendendo frutas na feira de Nazaré da Mata. Ele estava ao lado de sua mulher e 

afirmou que o maracatu ajuda a propagar o MST: “Traz o trabalhador para a luta pela 

terra e para o maracatu e luta tudo junto e faz a força” ,  porque o objetivo desse 

maracatu é “Divulgar a luta junto com a diversão, alia diversão e luta”. A sua mulher já 

trabalhou na cana, foi empregada doméstica, é também  militante do MST e foi muito 

enfática no seu depoimento: 
"Maracatu é segredo. É uma ciência muito grande, porque é a 
ciência que vem da terra. O leão saiu de onde? Da mata"...Minha 
vida no Engenho Lagoa é boa, é limpar mato, plantar milho, plantar 
feijão, arrancar cana do engenho. Hoje é lavoura pra comer, comer 
pros filhos não tá roubando na rua. Porque se a gente não tem 
condições de criar os filhos, eles vão fazer o quê? Procurar fazer o 
que não presta e a gente no mato tá botando os filhos da gente pra 
criar e diz assim: OCUPAR, RESISTIR E PRODUZIR!... No tempo do 
engenho, os donos de engenho explorava, eles fazem do trabalhador 
rural escrava e é isso que nós tamos se libertando, tomando deles a 
terra pra sobreviver!... Eles vêm de uma nação diabólica, eles já 
nasceram predecendo fazer o mal, e eles acham que massacrando 
os pobres eles tão eleito. Eles não sofrem mais que a gente, porque 
eles precisam da gente e a gente precisamo dele, precisamo do 
dinheiro e ele do trabalho...O movimento nunca ajudou o maracatu; 
até a sede do maracatu a gente pediu lá pra ajudar, pra guardar as 
ferramentas, os materiais e a gente recebeu que não tinha 
condições, porque era uma casa de frente e aí não podia misturar 
uma coisa e outra”. 
 

Apesar de alguma dificuldade de expressão, o que ela quis comunicar 

sobretudo foi a dureza da vida de trabalhadores da cana, a importância de ter terra para 

plantar, a maldade dos donos de engenhos e a negativa do MST em colaborar com o 

maracatu.  

 

Um detalhe muito interessante, que chamou bastante atenção, é que nem ela, 

nem o presidente do maracatu, nem o caboclo de lança entrevistado se referiu ao local 

onde residem como “Assentamento Campo Verde”; eles fazem questão de dizer que 

vivem no Engenho Lagoa, ou, quando muito no Assentamento Lagoa. A própria 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

bandeira do maracatu, em 1999, tinha escrito “Maracatu dos Senterras Engenho Lagoa” 

(a palavra foi grafada desta maneira). Provavelmente isso se deve a uma espécie de 

compensação, necessidade de se sentirem donos da terra que, até bem pouco tempo, 

eles eram quase escravos e depois, acampantes. 

 

Posteriormente, encontrou-se em Vicência, também município da Mata-Norte, 

um maracatu sediado num assentamento do antigo engenho Barrinha.  O “Leão 

Formoso” foi criado em 1990 e transferido em 2000 para o assentamento. O dono e 

presidente tem 54 anos, nasceu num engenho em Nazaré da Mata e passou grande 

parte de sua vida limpando mato, cortando e enchendo carro de cana. Como  militante 

do MST, recebeu seis hectares de terra no assentamento e planta limão, coqueiro, 

inhame com um empréstimo que recebeu. Sobre o seu antigo trabalho nos engenhos: 
"O pobre trabalha para o rico. Se o pobre tem direito a ganhar vinte 
real, só ganha cinco real. Eu ia fazer o que?  Se reclamasse é que 
ele não pagava mesmo. O Sindicato daquele tempo era o seguinte, 
apoiava mais o bolso dos ricos do que o trabalho". 

 
 Ele reconhece que não recebia uma remuneração justa pelo trabalho que 

executava e sentia-se também desprotegido porque, na verdade, quem deveria apoiá-

lo na reivindicação de seus direitos beneficiava as classes dominantes, daí um 

sentimento de impotência e imobilismo. Posteriormente, se filiou ao MST e assim se 

refere à sua luta. 

 
"A mudança do sem terra quando vai acampar é uma esteira, um 
prato, uma caçarola e um pedaço de lona. Passei dois anos e nunca 
recebi uma feira, depois chegou uma feira dada pelo INCRA. A gente 
fazia campanha, ia para estrada, fazer pedágio pra comer. Agora eu 
estou gostando do assentamento. A gente tem a obrigação de 
quando eles precisar de nós, a gente ir também. A gente não foi 
ajudado? De todo canto veio gente pra ajudar nós. Quando precisa 
fazer um ato grande na Justiça do Trabalho, no Palácio do Governo, 
aí a gente vai. No INCRA quando vai é cinco, seis mil pessoas. A 
alimentação o MST dá, quando falta, a gente pede ao supermercado 
ele dá, todo mundo dá". 

 
O idealizador deste maracatu rural nasceu e passou muitos anos trabalhando 

em engenho, sentiu na pele a pobreza, a fome e a exploração, mas resistiu, filiou-se ao 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

MST, lutou por outras desapropriações, conquistou seu pedaço de terra, planta e 

continua  colaborando com as outras lutas do Movimento.  

 

            Um caboclo de lança desse maracatu, sindicalista há muitos anos, mostrou 

esclarecimento e conhecimento político: 

 
“Se eu pudesse, eu tirava Fernando Henrique como presidente, 
porque ele não respeita o cidadão, ontem ele acabou de dizer que 
todo aposentado é preguiçoso, vagabundo. Os político que estão no 
poder são os maiores envolvidos no narcotráfico, eles fazem as leis 
que eles mesmos não respeitam as leis que fazem. O custo de vida 
está subindo e o Presidente diz que nós não tem inflação. Como é 
que nós pode mudar a sociedade com um homem desses? A gente 
pode confiar em quem?”...O pessoal do MST estão lutando mode ver 
se adquire a terra que são nossa, os homens diz que é dele, mas, 
quando Jesus deixou o mundo, Jesus não disse – essa terra é sua! – 
Eles não compraram nada a Jesus, mas ele não comprou, nenhum 
comprou, ele vive aqui na terra a pulso, tomando o que é da gente”. 

 

Esse maracatuzeiro acredita que a terra é de todos e, se existe alguém com 

muita terra, é porque roubou, adquiriu-as através da força. Engana-se quem pensa que 

os maracatuzeiros têm desinteresse pela política. Há muita decepção com políticos, 

muitos se sentem sem vez e sem voz, acreditam que a participação política não se 

justifica e, por isso, não dão credibilidade ao processo político. Mas, mesmo assim, eles 

possuem uma atitude eminentemente crítica da realidade política e muitos deles 

participam de sindicatos e militam no MST. Tais posturas diferem muito da dos 

maracatuzeiros da Região Metropolitana do Recife, que, como se verá no próximo item, 

vieram da Zona da Mata de PE fugindo da opressão, mas sofre um processo de 

massificação mais intenso e encontram-se muito mais profissionalizados e 

passivizados. 

 

  

            5.2 -  Maracatus rurais da Região Metropolitana do Recife e o acentuado 
processo de profissionalização, massificação e passivização. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Sabe-se que o maracatu rural surgiu na Zona da Mata Norte de PE e a grande 

maioria deles encontram-se nessa região, no entanto existem no Grande Recife alguns 

grupos, formados por migrantes rurais de baixa renda. Isso ocorreu a partir da década 

de trinta, com a progressiva substituição do sistema de engenho pelo sistema 

capitalista das usinas. Os trabalhadores da cana expulsos do campo mudaram-se para 

a periferia da capital do estado, trazendo consigo suas tradições culturais. 

 

            Atualmente, a Região Metropolitana do Recife possui poucos maracatus rurais. 

Alguns já desapareceram e muitos deles sofreram pressão para mudar o baque e se 

transformarem em nação. Real (1990, p. 61) cita como exemplo o maracatu Indiano, 

fundado em 1949 como maracatu de orquestra no Alto do Mandu e transformado em 

baque virado em 1957, aparentemente com objetivo de poder filiar-se à Federação 

Carnavalesca de Pernambuco. O maracatu Cambinda Estrela, que veio do interior para 

o Recife, em 1953, como maracatu de orquestra, mudou o baque em 1956, a pedido de 

Mário Mello. 

 

É um dado concreto que os maracatus rurais estão na atualidade aumentando de 

quantidade na Zona da Mata de Pernambuco e diminuindo na Região Metropolitana do 

Recife, apesar da grande veiculação da figura do caboclo de lança pela mídia. Muitos 

destes que aparecem nos maracatus nação que recentemente foram aí introduzidos em 

razão da sua popularidade.  

 

O secretário do maracatu Cruzeiro do Forte assim se expressou acerca da 

diminuição dos maracatus rurais na Região Metropolitana do Recife: 
“Veja no interior ele cresce, no Recife não! Está se acabando porque 
no Recife é capital, e os políticos da capital só ligam para obra de 
fachada e os políticos do interior, eles não tem obra de fachada, 
porque no interior fica dentro do mato, então ele liga para cultura 
popular. Então você encontra político do interior que investe no 
maracatu. Eu tava conversando com a cunhada de Zé Múcio, (um 
político), ela disse ‘Zé Múcio investe muito em maracatu no interior, 
se teu maracatu fosse no interior ele investia, mas é na cidade!’ Aqui 
no Recife, a gente teve o maior maracatu de todos os tempos, que 
foi o Estrela da Tarde, ele foi fundado em trinta e pouco com muita 
gente de Nazaré. Esse maracatu era tão bom que foi 21 ou 22 vezes 
campeão consecutivo e 30 vezes alternado. Ninguém derrubava 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

esse maracatu, do cento da cidade ao interior. Teve o maior mestre 
de maracatu, o finado Baracho. O mestre de caboclo dele era o 
maior que já existiu, o Bubu, que mora em Casa Amarela. De 80 
para cá o Estrela da Tarde que é do Alto José do Pinho caiu. Esse 
ano eu nem sei se ele saiu”. 
 

O maracatuzeiro da Região Metropolitana do Recife, percebe claramente que o 

maracatu rural está crescendo nos municípios da Zona da Mata por motivos eleitoreiros. 

A população dessas cidades é relativamente pequena, com uma classe trabalhadora 

rural muito grande, familiarizada e admiradora pelas manifestações de cultura popular 

criada por eles mesmos. Evidentemente, a ajuda financeira aos maracatus rurais põe 

em destaque  aquela pequena cidade, atrai turista, agrada as classes subalternas e 

rende votos.  Em Recife não ocorre o mesmo; os votos vão se limitar no máximo a 

alguns integrantes dos maracatus. Outro fator importante a ser considerado é que, com 

o agravamento da miséria na Zona da Mata, decorrente da  falência dos engenhos e 

usinas, sair atualmente no maracatu rural se tornou não só uma forma de mostrar que 

estão prontos para lutar, mas também um meio de obter alguma renda, diante do 

crescente desemprego na região. 

 

          Com base no depoimento acima, do secretário do  Cruzeiro do Forte, se pode 

dizer também que a decadência dos maracatus na Região Metropolitana do Recife, e 

particularmente do famoso “Estrela da Tarde”, não se deu apenas em razão da falta de 

apoio político, o Cambinda do Engenho Cumbe de Nazaré da Mata sobrevive desde 

1918, sofreu perseguição das classes dominantes e, durante grande parte de sua 

história, não teve o menor apoio político. É evidente que, para os integrantes das 

classes subalternas da Zona da Mata de PE,  o maracatu rural tem muito mais 

importância e significação do que para os da Região Metropolitana do Recife. Mesmo 

os trabalhadores oriundos daquela região, quando chegam à capital, começam logo a 

se familiarizar com a vida da cidade grande e seus valores. Aqui a opressão é menor e 

a exploração já não fica tão evidenciada como no interior. Muda o mundo e 

conseqüentemente a leitura dele também. O maracatu rural já não lhes fala mais a 

alma.  

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Atualmente, a Federação Carnavalesca de Pernambuco limitou as disputas dos 

maracatus rurais a apenas àqueles sediados na Região Metropolitana do Recife. Foram 

excluídos os maracatus rurais da Zona da Mata, em razão das despesas que os 

mesmos ocasionavam. Diante disso, compreende-se melhor a grande preocupação que 

os maracatus rurais do Grande Recife têm com o espetáculo e o luxo das fantasias. 

Eles procuram observar criteriosamente os requisitos exigidos pela Federação 

Carnavalesca de Pernambuco, já que precisam obter uma boa pontuação para  se 

tornar campeão. Isso acirrou a disputa entre os dois maracatus rurais mais importantes 

da atualidade na Região Metropolitana do Recife: o “Cruzeiro do Forte” e o “Piaba de 

Ouro”. 
“Nosso rival nº 1 é o Piaba de Ouro; se você quiser uma 
apresentação deles por menos de dois mil reais ele não faz. Ele não 
está interessado em mostrar cultura, está interessado em ganhar 
dinheiro, se você chegar para o Cruzeiro do Forte e disser: ´Dona 
Netinha, o Piaba de Ouro não quis ir, se eu lhe der duzentos reais e 
transporte a senhora leva? Levo’, e vai todo mundo, brinca alegre, 
porque a gente se preocupa com a cultura, a gente quer ser 
reconhecido pela sociedade, a gente quer que a sociedade valorize o 
maracatu” (Um integrante da diretoria do Cruzeiro do Forte). 
 
 

 5.2.1- O maracatu Cruzeiro do Forte e o esforço para não perder a 
identidade rural 
 

O maracatu rural Cruzeiro do Forte, o mais antigo da cidade do Recife, foi criado 

em 1929, por trabalhadores rurais provenientes dos municípios de Nazaré, Carpina e 

Aliança na Mata Norte de PE. Ele localiza-se no bairro dos Torrões, perto do Arraial 

Novo do Bom Jesus, monumento histórico, mais conhecido como Cruzeiro do Forte, 

que deu nome ao maracatu. O Arraial é reconhecido como sítio histórico e se encontra 

localizado em terras do antigo Engenho São Tomé, construído em 1645. Considera-se 

que este abrigou as forças que se insurgiram contra a dominação holandesa e de lá 

saíram para a Batalha dos Montes Guararapes entre 1648 e 1649.  

 

 Diferente dos maracatus rurais da Zona da Mata de PE, que foram formados 

exclusivamente por homens e assim permaneceram até a década de 70, o Cruzeiro do 

Forte, desde o início, incorporou a presença feminina. No ano 2000, ele encontrava-se 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

sendo dirigido por uma mulher, que já ocupava o cargo há vinte anos e, desde os cinco 

anos de idade, participa dele. Provavelmente ele foi criado como uma forma de reunir, 

na cidade grande, aqueles que possuíam as mesmas origens e pudessem rememorar 

as suas tradições e cultura, além de ser um espaço de lazer e reencontro. A 

preocupação básica, portanto, não era de enfrentamento de uma luta como na Zona da 

Mata  e daí, a violência e, exclusiva presença masculina, já que apenas soldados e 

guerreiros vão à guerra  em virtude da força física. A presidente do Cruzeiro do Forte 

afirmou que, na cidade grande, o maracatu é muito discriminado e já ouviu muita gente 

dizer que “Maracatu é coisa de nego”. Lamenta o fato de o maracatu ser muito pouco 

valorizado no Recife, cujos desfiles só são assistidos por familiares e turistas, diferente 

do comportamento dos habitantes do interior: ”Quando a gente chega em Nazaré, 

parece que chegou Jesus. Lá, o povo gosta mesmo de maracatu. A fantasia do povo de 

Nazaré não é assim tão bonita. Quando a gente chega lá, eles dizem que somos rico, o 

pessoal do Recife é rico”. Indagada acerca dos motivos do caboclo de lança portar 

óculos escuros e um cravo na boca, ela afirmou: “Para contar ponto no desfile tem que 

ter óculos escuros e cravo na boca, o caboclo que não tiver isso, a Federação tira 

ponto”.   

 

No breve depoimento acima, se pode apreender muito acerca das diferenças 

entre os maracatus rurais da Região Metropolitana do Recife e os da Zona da Mata. 

Aqui, eles são discriminados, desvalorizados, como visão de mundo, possuem grande 

preocupação com o luxo das fantasias e em ganhar campeonatos. Os maracatuzeiros 

não têm interesse, ou conhecimento sobre as particularidades contidas nas suas 

indumentárias. A valorização do maracatu rural é grande no interior, pois se constitui 

criação exclusiva das classes subalternas de lá. 

 

Assis (1997) analisou os aspectos ligados à religião e origem do  Cruzeiro do 

Forte, dentro de uma perspectiva etnográfica, com objetivo de estabelecer o universo 

simbólico do qual estariam ligados os brincantes e, a partir daí, tentar compreender o 

seu jogo de identidade. Além do caráter lúdico, ela constata que o Cruzeiro do Forte é 

um espaço onde seus brincantes reforçam uma identidade étnica e cultural, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

compartilhada por pessoas que se identificam com os mesmos símbolos e valores e 

buscam reconhecimento. O maracatu que foi criado por migrantes rurais da Mata Norte 

tem atualmente como seus integrantes os moradores da comunidade que possuem 

entre si laços de família, amizade e de compadrio. Dirigido e organizado por 

praticamente duas famílias, trata-se de um espaço onde eles se encontram nos finais 

de semana, se confraternizam, ensaiam e assistem a fitas de apresentações de 

carnavais, sempre acompanhadas por cerveja e cachaça. O maracatu encontra-se 

inserido no cotidiano dos seus integrantes.  

 

 Por motivos desconhecidos, em 1936, houve uma divisão no maracatu, com os 

dissidentes fundando o “Almirante do Forte” que passou a rivalizar com o “Cruzeiro do 

Forte”. Em 1965, ele passou a ser chamado de maracatu nação Almirante do Forte, 

pondo fim aos conflitos existentes entre ambos. 

 

O baque do “Cruzeiro do Forte” sempre se caracterizou por um ritmo mais lento e 

um instrumento a mais em seu terno (conjunto musical): um surdo. Isso levou, no final 

década de 80, a receber um abaixo assinado encabeçado por Mestre Salustiano 

pedindo para optar pela mudança do baque e virar nação, ou retirar o surdo. O 

instrumento foi retirado, ficando apenas com um ganzá, um tarol, uma cuíca, um 

gongué, mas o toque continua diferente dos demais e o ritmo  mais lento se 

assemelhando um pouco com a dos maracatus nação,  mostrando a influência deste. 

Ao mesmo tempo em que o Cruzeiro do Forte faz questão de  expressar sua ruralidade, 

sem querer alterar o seu ritmo, apesar das pressões, ele  mostra sua inserção no 

urbano através da participação no Conselho de Entidades Negras de Pernambuco 

(CEMPE). A identidade indígena, tão presente nos maracatus rurais da Zona da Mata 

de PE, não tem  muita evidência neste. 

 

 No Cruzeiro do Forte, o nível escolar para a grande maioria dos integrantes é 

bem superior, se comparado com o dos maracatuzeiros da Zona da Mata. Naquele, 

existem também muitas pessoas trabalhando com emprego fixo, terminando o 2º grau e 

se preparando para o vestibular. O destaque é para um caboclo de lança que, apesar 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

da origem humilde, é formado em Engenharia Química e funcionário público municipal. 

Seu pai, proveniente de Nazaré da Mata, foi um dos fundadores do maracatu, e, 

portanto, desde pequeno, ele tem familiaridade com o mesmo. Atualmente, integra a 

diretoria, desenha e borda as golas dos caboclos de lança, sendo grande conhecedor 

da cultura popular. Acerca dos rituais de proteção, da abstinência sexual e do azougue, 

ele assim se expressou: 
“Isso é mais tradicional nos caboclos mais antigos, os caboclos mais 
novos não seguem essa; mesmo porque a oferta de mulher é grande 
e os caboclos mais novos não vão passar quinze dias sem dormir 
com mulher. A oferta de droga hoje é grande, os caboclos de lança 
antes tomavam azougue, hoje tem loló. Os caboclos daqui preferem 
cheirar loló. E se você perguntar aqui, no Cruzeiro do Forte, quantos 
caboclos fazem ritual, eu digo: quase nenhum”. 
 

E sobre a existência de alguma razão política para o surgimento do maracatu: 
“Olhe, eu não posso olhar desse lado que você está olhando, eu 
brinco o maracatu por questão cultural. Eu acredito que o maracatu 
politicamente pode ser um pano da discordância do escravo da 
usina, assim como o maracatu de Baque Virado surgiu politicamente 
como uma discordância de ser escravo. Eu acredito que, o maracatu 
de baque solto politicamente nasceu visando esse lado também, 
dele ser um escravo de usina como hoje ainda tem, né? Existe nas 
loas dos mestres dos maracatus uma tonalidade de falar de seu 
sofrimento, do dia a dia da palha da cana, da usina, da moenda. 
Esse lado pode ser de denúncia política. Porque, ali dentro daquele 
lazer eles começaram a satirizar o senhor de engenho, começaram a 
denúncia dos maus tratos”. 
 

Nos depoimentos transcritos acima, se pode perceber que, para  ele, sair no 

maracatu significa mostrar e valorizar a cultura popular, na qual ele encontra-se tão 

ligado. Reconhece o ambiente de opressão em que vivem os trabalhadores de 

engenhos e usinas, chamando-os de escravos, e que o maracatu rural se constitui um 

espaço de denúncia. Apresenta o uso de drogas nos maracatus rurais da Região 

Metropolitana do Recife, sobretudo loló, quando se verificou que na Zona da Mata 

nenhum caboclo de lança fez referência a isso, e os que foram indagados mostraram 

desconhecimento. Ele apresenta uma visão mais racional que os caboclos de lança do 

interior, que demonstram muita vibração e emoção em sair no maracatu, alguns 

chegam a dizer: “Se eu não sair no maracatu, eu adoeço”. É um momento de extrema 

alegria para o trabalhador rural, que foi secularmente oprimido, discriminado, se tornar o 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

centro das atenções, se mostrar poderoso. Ao passo que, para o referido caboclo de 

lança do Cruzeiro do Forte, sair no maracatu não possui tanto encanto: 
"O maracatu me fez... me deixou um pouco vulgar, eu queria ter mais 
respeito...'mas rapaz, como é que tu anda com essas coisas nas 
costas, todo pintado?’ Às vezes, é no sentido pejorativo assim... eu 
queria ser mais na minha, ser mais sério, ser mais dedicado às 
minhas coisas". (Depoimento dado a ASSIS, 1997, p. 138). 
  
 
 

 5.2.2.-  O Maracatu Piaba de Ouro, o mais passivizado 
 

Apesar de relativamente recente, um dos maracatus rurais mais conhecidos na 

Região Metropolitana do Recife, no estado de Pernambuco e até mesmo no Brasil, é o 

Piaba de Ouro do mestre Salustiano, criado em outubro de 1977. Manoel Salustiano 

Soares, mais conhecido como mestre Salu, nasceu no município de Aliança na Zona da 

Mata Norte de PE e aos seis anos começou a trabalhar cortando e amarrando cana. 

Nessa mesma época, começou a dançar no cavalo marinho, que considera “a maior 

alegria do mundo”. Ainda jovem, veio morar em Olinda-PE, onde vive atualmente e se 

sustenta com as apresentações de diversas manifestações culturais: ciranda, maracatu, 

coco de roda, mamulengo, cavalo marinho. Mestre Salu tem catorze filhos e integrou-os 

nas suas atividades artísticas. Entretanto, o maracatu Piaba de Ouro é o que mais se 

destaca de seus empreendimentos culturais.  

 

 Para Nascimento (2000) o maracatu Piaba de Ouro foi o instrumento pelo qual 

mestre Salustiano se afirmou perante a cultura hegemônica  e também diante dos 

outros maracatuzeiros, dando-lhe inclusive poder político, tanto na Federação 

Carnavalesca de Pernambuco, quanto na “Associação dos Maracatus de Baque Solto 

em Aliança”, a qual ajudou a fundar e se tornou o primeiro presidente. A  notoriedade 

do maracatu Piaba de Ouro, em detrimento dos outros maracatus, deve-se à ampla 

visão empresarial e administrativa do mestre Salustiano, e a forma como se relaciona 

com a cultura hegemônica, aproximando-se mais da cultura urbano-massiva. Ele 

trabalhou por oito anos na Secretaria de Cultura de Pernambuco, durante os dois 

últimos governos de Miguel Arraes, quando eram secretários, Leda Alves e Ariano 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Suassuna. Além disso, mestre Salustiano idealizou a criação do espaço Ilumiara Zumbi, 

em Olinda-PE, um grande anfiteatro para sediar apresentações culturais e que, por 

ocasião da inauguração, foi prestigiado por políticos regionais e nacionais.  Na 

perspectiva de Nascimento (op.cit.), que se utiliza  exclusivamente do referencial teórico 

de Canclini e Martín-Barbero, a família Salustiano simboliza uma trajetória de 

hibridização e reconversão cultural, saindo pouco a pouco de um contexto rural e 

popular para integrar-se em outro urbano e massivo: 
"Através do Piaba de Ouro, maracatu rural fundado em 1977, e de 
outras atividades artísticas sobre as quais falaremos mais adiante, 
vários membros da família Salustiano têm alcançado lugar de 
destaque na mídia pernambucana - talvez pela habilidade de seus 
componentes de lidar com elementos rurais e urbanos, subalternos e 
hegemônicos, populares e massivos, transitando e sendo respeitado 
nos mais diversos âmbitos culturais. Seu João, Mestre Salu e Maciel 
a nosso ver simbolizam a paulatina e progressiva trajetória da família 
de um contexto rural e popular para um contexto urbano e massivo" 
(Idem, ibidem, p. 16). 
 

 Um integrante da diretoria do maracatu rural Cruzeiro do Forte aponta o sucesso 

do Mestre Salustiano à sua inteligência, a seu cargo na Secretaria de Cultura e às 

ligações que tem com Leda Alves e Ariano Suassuna: 
"O Piaba de Ouro é um maracatu novo, muito novo, 78 se não me 
engano, e o Mestre Salustiano é uma pessoa inteligente, mas muito 
inteligente mesmo, porque ele é de Aliança e o pai dele já tocava 
rabeca, eles desde pequeno já brincava com o cavalo marinho, e 
quando eles vieram para o Recife, eles trouxeram toda essa cultura, 
então eles começaram a fazer festinhas, coco-de-roda, e o Piaba de 
Ouro se formou pegando pessoas do Estrela da Tarde, esse grande 
maracatu de Casa Amarela que estava em crise. E o Piaba de Ouro 
foi crescendo e ele mostrando o conhecimento dele. Ele conseguiu 
um emprego na Fundação de Cultura e aí era tudo que ele queria. 
Como ele estava na Fundação de Cultura e quando , ele trabalhando 
lá dentro dizia, ‘olha tem Salustiano aqui que tem um maracatu’, 
então o Piaba de Ouro viajava, porque ele trabalhava  lá. Leda Alves, 
quando era presidente da Fundação de Cultura, ela aprendeu muito 
sobre maracatu, porque ela fazia muita reunião, então ela passou a 
ter uma admiração muito grande por Salustiano, e ela fez um projeto 
para que a Universidade desse um título para ele de doutorado, 
Doutor em Folclore. Aí Ariano Suassuna também se engajou com 
Leda Alves e aí começou a se diversificar, aí cresceu o Cavalo 
marinho e fez um conjunto de rabeca. O Piaba de Ouro foi 
crescendo, crescendo, o terreno do Piaba de Ouro, Ariano Suassun, 
através da Prefeitura de Olinda, mandou fazer um pátio muito bom. 
Agora o que me dói é que um homem desse com uma cultura tão 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

boa em termos práticos, não queira mostrar a sua cultura sem 
interesse financeiro muito aguçado".  
 

Sem entrar no mérito da veracidade dos fatos apresentados no  depoimento 

acima, o que se destaca nele é o grande conhecimento da cultura popular e um grande 

nível de compreensão e crítica que possui um maracatuzeiro residente na Região 

Metropolitana do Recife, em relação a outro. Há um ressentimento pelo privilegiamento 

da Fundação de Cultura ao Piaba de Ouro, com a indicação deste para as 

apresentações e viagens que aparecem. Segundo outros maracatuzeiros, isso se deve 

ao fato do mestre Salustiano ser funcionário da Secretaria de Cultura. A mágoa e 

decepção devem-se, portanto à "esperteza" do mestre Salustiano em se utilizar do seu 

cargo, para sobressair o seu maracatu e obter ganhos financeiros. Em 1992, o Piaba de 

Ouro ganhou o título de melhor maracatu rural. Isso provocou revolta entre os 

integrantes do Cruzeiro do Forte: 
"A gente ganhou em 90 e 91, e pensou que ia ganhar em 92, a gente 
tava lindo, o que aconteceu? Salustiano foi convidado para ser da 
Comissão Julgadora, e o carnaval foi no centro do Recife, a gente 
vinha para o tricampeonato, só que Salustiano deu 10 para o 
maracatu dele em tudo. Quando a gente foi receber o troféu de 2º 
lugar, que devia ser o 1º, aí o mestre da gente cantou assim na 
Federação Carnavalesca: 

O carnaval desse ano 
Para mim foi uma coisa louca 

Tiraram o pão da minha boca 
E deram a Manoel Salustiano 

Passei a noite pensando 
Num tremendo desadouro 

Mas não fiz cara de choro 
Eu estou falando claro 

Pagaram meu título e roubaram 
E deram ao Piaba de Ouro" 

 
            A rixa entre os dois maracatus é grande, pois envolve a premiação de troféus, 

possibilidades de viagens e ganhos de cachês. Isso provocou várias discussões entre 

membros de suas diretorias. Os integrantes do “Cruzeiro do Forte” destacam, com 

veemência, que sua preocupação principal é mostrar a cultura popular, não deixar que 

a mesma se extinga na Região Metropolitana do Recife. 
"Você pode frisar bem na sua tese de doutorado, até para a lua, se a 
tese for, que o Cruzeiro do Forte é um dos únicos maracatus que 
brinca porque quer mostrar a cultura pernambucana, porque a gente 
não tem vantagem nenhuma, a gente vai para o interior, são dois 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

ônibus que cobra 800 reais e  gente não ganha 300 reais indo para o 
interior. De onde vem esse dinheiro? Vem meu, vem do salário 
mínimo de Netinha, vem de uma Dalva que costura, vem da família, 
ajuda da família, a gente começa antes aos poucos". 
 

Há alguns anos atrás, Mestre Salustiano converteu-se à Igreja Evangélica 

Assembléia de Deus, a vertente mais conservadora dentro do Protestantismo, afastou-

se das suas atividades artísticas em virtude das pressões da Igreja, e também por não 

considerá-la compatível com a nova vida. Muitos “irmãos” apontavam o espaço Ilumiara 

Zumbi como “uma praça do demônio”. Mestre Salustiano parou por um tempo suas 

atividades culturais e, posteriormente, sem abandonar a Igreja, retomou-as. É nesse 

momento que se constata o verdadeiro significado do Piaba de Ouro e das outras 

atividades de cultura; para Mestre Salustiano, isto é a sua motivação meramente 

profissional: 
“Logo no início vieram pegar no meu pé, mas aí eu perguntei se me 
davam alguma coisa para eu comer, Jesus disse ‘trabalha para se 
manter do suor do teu rosto’, e eu pergunto, se a minha profissão é 
essa, é cultura, se eu sou músico, tenho que trabalhar para comer e 
por que é que eu não posso tocar para ganhar meu pão? Eles 
sabem que eu sou músico, então também podiam manter uma 
banda tocando na Igreja, me manter tocando lá, ganhando meu 
ordenado, pra eu manter minha família” (Depoimento dado a 
NASCIMENTO, op.cit., p. 211). 
 

 Acredita-se, por enquanto, ser impossível captar um depoimento semelhante a 

este entre maracatuzeiros da Zona da Mata de PE. É evidente que muitos deles 

desempregados, subempregados, miseráveis tentam obter algum ganho financeiro 

saindo no maracatu, que se encontra num acentuado processo de comercialização. 

Mas eles passam prioritariamente a idéia de que o maracatu é  algo mais profundo que, 

fala a sua alma, faz parte de sua vida e visão de mundo, do que uma  simples atividade 

profissional. O mestre Salustiano, apesar de ser  proveniente da Mata-Norte, tem muito 

pouco a ver com os maracatuzeiros daquela região. Estes, de forma geral, apresentam 

sua arte de forma crítica, com muita emoção, como expressão de liberdade, mostrando 

os conflitos sociais  existentes na sociedade em que vivem.  

 

 Mestre Salustiano afirma ser muito conhecido, ter muitos contatos na mídia e no 

mundo político, mas manifesta irritação com os meios de comunicação que exploram as 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

atividades plásticas do maracatu, sem lhe trazer retorno financeiro e também sente 

mágoa de intelectuais e pesquisadores que vêm atrás do seu saber: 
“O povo tá vendendo foto do maracatu e o dono do maracatu recebe 
o que com isso? E eles ficam brabos quando vem a televisão para 
filmar e a gente não deixa... Mas, para sentar na minha mesa, pra 
me entrevistar, passar uma ou duas horas comigo, levando meu 
saber, ah, em que pagar! E ai daquele que não paga, porque eu boto 
no rádio, na televisão e,  se me engana, aí é que o pau canta 
mesmo” (Depoimento dado a NASCIMENTO, op.cit., p. 202). 
 
“Se eu aprendi água coisa? Eu não aprendi foi nada, aprendi não.  O 
povo é que eu acho que eles vêm e têm aprendido muita coisa 
comigo, agora eu não aprendi com eles não! As únicas pessoas que 
eu peguei experiência sobre trabalho atrás de birô, essas coisas foi 
com Leda Alves e Ariano Suassuna...Agora, Leonardo Dantas, Dr. 
Souto Maior, Roberto Benjamim, esse povo aí, Olímpio Bonald... 
Esse povo assim eles têm pesquisado, já tenho saído em muitos 
livros deles por aí, com algumas matérias falando sobre o meu 
trabalho. Mas deles não aprendi nada” (Depoimento dado a 
NASCIMENTO, op.cit., p.193). 
 

Para nortear o processo de massificação, espetacularização que ocorre 

sobretudo com o maracatu rural de mestre Salustiano, na Região Metropolitana do 

Recife e mais sujeito à influência da mídia, observa-se que os caboclos de lança não 

dançam mais “atuados”, eles representam como se estivessem, diferentes dos caboclos 

de lança da Zona da Mata: 
"O mundo imaginário não é mais apenas consumido sob forma de 
ritos, de cultos, de mitos religiosos, de festas sagradas nas quais os 
espíritos se encarnam, mas também sob forma de espetáculos, de 
relações estéticas. Às vezes até as significações imaginárias 
desaparecem, assim, as danças modernas ressuscitam as danças 
arcaicas de possessão mas os espíritos não estão nelas” 
(MORIN,1975, p. 66-67). 
 

 As diferenças existentes entre os maracatus rurais da Zona da Mata e os da 

Região Metropolitana do Recife são sobretudo relativas à visão de mundo de seus 

integrantes. Nestes há uma diminuição da importância da figura do caboclo de lança; os 

seus maracatuzeiros não mencionam o sentimento de opressão, de injustiça, de 

desigualdade e nem fazem referência de que é o seu trabalho que  gera riqueza na 

região. Tal sentimento se apresenta de forma bem nítida entre os maracatuzeiros da 

Mata Norte. Como já foi visto, os maracatus rurais da Região Metropolitana do Recife 

desprezam os rituais mágico-religiosos, são mais luxuosos, têm maior preocupação 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

com as disputas no campeonato e nas apresentações demonstram possuir muito 

menos emoção entre os seus integrantes do que os da Zona da Mata de Pernambuco. 

 

A título de esclarecimento, informa-se aqui que a maior presença de 

depoimentos de integrantes do maracatu Cruzeiro do Forte do que do Piaba de Ouro 

deveu-se ao fato da grande receptividade daquele  em fornecer informações, diferente 

da postura adotada por mestre Salustiano, que propôs cobrar por elas. Tal postura está 

compatível com a visão da arte apenas como mercadoria, e foi semelhante à adotada 

por ocasião da pesquisa de Nascimento (op.cit., p. 156), que obteve as informações 

sobre a família Salustiano, pagando pelo preço de aula de rabeca, entretanto tal 

postura foi rejeitada neste trabalho. 

 

Fica, portanto, bem evidenciado que as atividades de cultura popular de mestre 

Salustiano encontram-se na esfera do consumo, submissa, convergindo para a lógica 

do mercado. O Piaba de Ouro já foi criado com objetivos de ser apropriado e 

consumido pela mídia e turistas. Tendo mestre Salustiano à frente, este está tomando o 

caminho das escolas de samba do Rio de Janeiro, já citada no 2º capítulo, quando se 

constatou que os carnavalescos que organizam os desfiles da escola de samba 

passaram a ser artistas formados em Belas-Artes e não mais os sambistas oriundos 

dos morros. Acredita-se que isso possa provavelmente acontecer num futuro próximo 

com o maracatu rural, se continuar esse processo de comercialização. Sua 

aproximação com a cultura hegemônica da atualidade, a cultura massiva, leva-o a 

perder a espontaneidade e ao desvirtuamento. E considerando a admiração, influência 

e liderança que o mestre Salustiano exerce sobre os maracatuzeiros, por causa do 

espaço Ilumiara Zumbi, da Associação dos Maracatus de Baque Solto, não é difícil 

vislumbrar o futuro de diversos maracatus rurais, inclusive os da Zona da Mata de 

Pernambuco. O processo de passivização das classes subalternas está crescendo 

progressivamente e neste caso via desmonte do caráter contestatório da cultura 

popular. 

 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

           5.3. – O processo de especularização e comercialização dos maracatus 
avança e chega a Nazaré da Mata. 

 

Foi visto no item anterior que os maracatus rurais da Região Metropolitana do 

Recife, formados por migrantes da Zona da Mata, possuem um caráter mais massivo. O 

impacto da mídia e do turismo é grande. O sistema capitalista busca subordinar tudo à 

economia mercantilista. O turismo é uma indústria multinacional que tem necessidade 

de preservar certas manifestações e atividades que possam lhe trazer lucro. A 

espetacularização da cultura popular, atualmente objetivo de capitalismo, tenta obter 

ganhos, seduzindo turistas, promovendo exibições de cultura que contrastam com o 

cotidiano destes. Assim, de criação espontânea e visão de mundo das classes 

subalternas, o maracatu rural vem paulatinamente sendo transformado pela indústria 

cultural num espetáculo exótico, primitivo, com intuito de satisfazer a curiosidade de 

turistas. Constatou-se de forma nítida que, na sua gênese, o maracatu rural se 

constituía uma necessidade de protestar contra a barbárie de sua situação e por isso foi 

perseguido, desprezado e humilhado. O capitalismo não sente mais necessidade de 

extinguir as culturas populares, ele as coopta, passiviza, traveste, se apropria delas 

mercantilizando-as. Os maracatuzeiros atualmente procuram despertar admiração se 

espetacularizando e assim servem aos interesses capitalistas, sem no entanto deixar de 

apresentar a sua visão de mundo e seu descontentamento porque a cultura popular é 

ambígua. 

 

O maracatu rural vai se tornando um grande espetáculo. Merece destaque em 

termos de indumentária,  os caboclos de lança e os de pena (tuxaus ou reiamá), que 

são realmente deslumbrantes. Eles buscam mostrar força, poder e beleza. Numa 

sociedade que valoriza excessivamente a aparência, os maracatuzeiros, para se 

sentirem incluídos, preocupam-se cada vez mais com o brilho e o colorido de suas 

vestes. Debord (1997) considera o espetáculo como uma visão de mundo que se 

objetivou, tornou-se o modelo atual da vida dominante na sociedade, manifestando de 

forma plena a essência de todo o sistema ideológico: o empobrecimento, a sujeição e a 

negação da vida real. O espetáculo é a outra face do dinheiro e expressão da 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

separação e do afastamento entre o homem e o homem. Ele vê na sociedade de 

consumo uma forte presença da tirania das imagens e a submissão alienante do poder 

da mídia, criando o império da passividade moderna. 

“O mundo presente e ausente que o espetáculo faz ver é o mundo 

da mercadoria dominando tudo o que é vivido. O mundo da 

mercadoria é assim mostrado como ele é, pois seu movimento é 

idêntico ao afastamento do homem entre si e em relação a tudo que 

produzem” (DEBORD, op. cit., p. 28). 

 

Essa valorização de cultura popular através da imprensa e da mídia levou Vicente 

(2003) a pesquisar o espetáculo como espaço cultural. O maracatu rural se impôs em 

razão da sua grande inserção na mídia local e por estar consolidado como símbolo de 

Pernambuco, com o caboclo de lança sendo usado para anunciar o Baile Municipal, 

tradicional espaço da elite recifense. Ela reconhece que esta manifestação encontra-se 

ligada diretamente à Zona da Mata, mas no entanto é impossível compreender a sua 

dimensão sem observar a relação de seus integrantes com o cotidiano, com as 

informações adquiridas na capital pernambucana e, também, com a cultura de massa. 

A transformação dos maracatus em símbolo da cultura pernambucana, levou seus 

integrantes a negociarem de forma mais efetiva com publicitários, artistas e campanhas 

políticas midiatizadas. A sua história e imagem passaram a ser recontada nos meios de 

comunicação de massa. 
“Em busca de beleza e reconhecimento, e obviamente espelhados 
em outras referências de carnaval e da mídia, o desfile dos 
maracatus se transformou num espetáculo de cores e beleza” 
(VICENTE, op.cit., p. 19). 
 

             A pesquisadora acima possui formação em Comunicação Social e familiaridade 

com o mundo jornalístico e publicitário e, por isso, conseguiu perceber a valorização do 

maracatu rural e a sua transformação em símbolo de Pernambuco deveu-se à imprensa 

e à mídia. A partir daí ocorre um crescente número de fotografias nos jornais: 
“Ao relacionar as matérias dos anos de 80 e 90 pudemos confirmar a 
falta de interesses que o maracatu rural despertava na sociedade em 
1980... Percebemos o carnaval de 90 como parte de um período de 
redefinição do folguedo maracatu rural perante a cidade do Recife e 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

suas instituições, momento em que as características da sociedade 
industrializada, massiva, começam a interferir de forma determinante 
no papel social do maracatu” (VICENTE, op. cit., p. 56 e 57). 
 
“Entre o passado e o futuro, o momento presente ganha contornos 
de uma explosão de alegria, em que o maracatu é um espetáculo e a 
sociedade o acolhe sem as restrições de antigamente” (Idem, ibidem, 
p. 62). 
 

Apoiada no pensamento de Guy Debord, ela informa que o espetáculo é a forma 

do capitalismo atualmente operar. A relação social entre pessoas, mediatizadas por 

imagens, vai assumindo um papel predominante na criação e legitimação dos fatos 

sociais. A sociedade atual opera e se mantém através de simulações do real, que 

transformam todo o sentido do social em espetáculo. A indumentária do caboclo de 

lança com muito brilho e colorido se constitui um estímulo aos fotógrafos. O consumo 

do maracatu rural ocorre essencialmente através do uso de sua imagem nos meios de 

comunicação. Entretanto a preocupação da imprensa e da publicidade limita-se à 

imagem do caboclo de lança. As apresentações dos maracatus são secundárias, assim 

como as suas músicas que possuem um tom agudo e estridente. Nas campanhas 

publicitárias, os caboclos de lança aparecem separados do restante do maracatu e são 

recortados e recolocados no contexto publicitário. O caboclo de lança se torna um 

objeto singular, sem estar ligado a um contexto social, com uma história desconhecida, 

a ponto de ignorar se aquele homem que se encontra por trás do caboclo de lança é 

um autêntico maracatuzeiro, ou alguém fantasiado dele. O destaque visual dos 

caboclos de lança levou-os a serem convidados para participarem de diversos eventos 

e blocos, que excluem a Corte, o mestre, os músicos e os outros personagens. Em 

2000, o Bloco Azulão contratou trinta caboclos de lança para desfilarem acompanhados 

por uma orquestra de frevo; no carnaval de 2001, vários deles foram contratados pela 

Prefeitura do Recife para desfilarem pelas ruas, seguidos por uma batucada do 

maracatu nação. É também comum a contratação de cerca de dois caboclos de lança 

para permanecerem parados em pé,  na entrada de um espaço onde está ocorrendo 

uma festa, a fim de dar um toque regional ao evento. Para Vicente (op. cit.), o 

enriquecimento das fantasias foi responsável pela elevação do status cultural dos 

maracatus, uma vez que estavam em consonância com as características 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

espetaculares da atual sociedade. As políticas de turismo e consumo cultural valorizam 

o maracatu pela sua beleza espetacular. O Estado se apropria da imagem do caboclo 

de lança com objetivo de criar laços identitários entre sociedade e governo,  atrair 

turistas, mas não valorizam, nem alteram as condições de sobrevivência das classes 

subalternas, nem promove uma melhoria na vida de seus integrantes. Mesmo se 

utilizando do viés da comunicação, através dos Estudos Culturais, ela conclui com 

muita propriedade: 
“Por outro lado, através dos jornais, verifica-se um 
reposicionamento da elite em relação ao maracatu. Esta deixa de 
se sentir incomodada e de necessitar vigiar as tradições, os 
maracatus são incorporados como parte do espetáculo para atrair 
turistas e criar um clima de otimismo. As contradições sociais, as 
diferenças de classe e o poder sobre os meios de produção são 
camufladas não pela coerção política, nem intelectual, mas pelo 
consumo” (VICENTE, 2003, p. 126). 
 

O processo de comercialização do maracatu rural e particularmente da figura do 

caboclo de lança, a partir da década de 90, pode ser creditada a uma confluência de 

fatores visando ao lucro: o interesse de artistas pernambucanos de incorporarem novas 

referências culturais na música local; a presença de mestre Salustiano na Fundação de 

Cultura de Pernambuco e junto a políticos; a criação do espaço Ilumiara Zumbi (vizinho 

à residência do mestre Salustiano) em Olinda, para sediar apresentações de cultura 

popular; a criação de projetos como “Encontros de Maracatu”, “Maracatu Atômico” e 

“Pernambuco em Concerto”, realizados pela África Produções e com a colaboração de 

mestre Salustiano; a fundação da “Associação dos Maracatus de Baque Solto,” em 

Aliança – PE, idealizada também por mestre Salustiano. Diante disso, pode-se reputar 

ao mestre Salustiano boa parcela de contribuição nesse processo de especularização 

do maracatu rural. 

         Com isso, cantores pernambucanos vendem mais CDs, a África Produções fatura 

mais, mestre Salustiano viaja pelo Brasil e aumenta seus rendimentos, mas os 

trabalhadores rurais, os canavieiros da Zona da Mata, os criadores do maracatu rural 

permanecem na subalternidade. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

A especularização do maracatu rural vai promover um envolvimento cada vez 

maior das indústrias culturais, de turismo, dos meios de comunicação de massa, do 

Estado, semelhante ao que ocorre com o samba no Rio de Janeiro. Surgem as “super-

escolas”, cheias de fantasias luxuosas, riqueza e personalidades famosas do mundo 

artístico e até empresarial e político. Tramonte (2001, p. 78) observa que as classes 

subalternas, as verdadeiras criadoras da cultura popular, sem condições de pagar os 

caros ingressos, ficam excluídas até como espectadoras do desfile. Daí, ela aponta o 

exemplo do sambista Israel Silva que, por razões financeiras, solicitou gratuitamente 

ingressos de desfile ao Secretário de Turismo. Este sequer chegou a recebê-lo, 

deixando-o sem condições de assistir às apresentações das Escolas de Samba na 

Avenida. 

 

Também os carnavalescos que organizam os desfiles no Rio de Janeiro passaram 

a ser artistas formados em Belas Artes e não mais sambistas oriundos do Morro. 

Seguindo esse raciocínio, pode-se dizer que a progressiva mercantilização do maracatu 

possivelmente impedirá a participação dos seus verdadeiros criadores, os 

trabalhadores rurais, em detrimento de artistas e bailarinos jovens e mais vistosos. 

 

Em Nazaré da Mata, a falência de várias usinas contribuiu para acentuar o 

processo de especularização dos maracatus rurais. Com intuito de estimular o turismo 

no Município, a Prefeitura vem-se utilizando fartamente da sua principal manifestação 

de cultura popular e se autodenominou de “A Terra dos Maracatus”.  

 

A partir da gestão do Prefeito Jaime Correia (1997 a 2000 e reeleito até 2004), os 

maracatus rurais de Nazaré da Mata passaram a ter uma divulgação estadual, nacional 

e até internacional. Ele afirmou que nasceu num engenho, e que seu pai era 

bodegueiro e possuía maracatu, cavalo marinho e ciranda. Cresceu ouvindo dizer que 

Nazaré é a “Terra do Maracatu”. Ao assumir a Prefeitura resolveu investir na área 

cultural e de turismo, com objetivo de divulgar o município. Explicou que a existência da 

“Associação de Maracatus de Baque Solto”, sediada no município vizinho de Aliança, 

deveu-se à inabilidade do Prefeito anterior que não quis ceder um terreno para a 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

construção da mesma. Tal postura foi diferente do então Prefeito de Aliança, que 

resolveu doar uma área para a criação da Associação, mas nem por isso Nazaré 

perdeu seu status de “Terra dos Maracatus” e com orgulho afirma: 
“Tem uma lenda, uma história que diz, é uma verdade! Que o 
maracatu que sai no carnaval e não passa em Nazaré da Mata, para 
ele é como se não tivesse brincado carnaval. Então é isso, Nazaré 
para o maracatu é como Roma para o católico, Meca para o 
muçulmano. Então nós somos a Meca, o povo consagrou e quando o 
povo consagra, só Deus altera” 
 

Para viabilizar o “Encontro de Maracatus” fora do período de carnaval e incluí-lo no 

Calendário Turístico de Pernambuco, a Prefeitura de Nazaré se articulou com a 

produtora cultural “África Produções”, a Secretaria de Turismo Estadual e o Ministério 

da Cultura. 

 

O Secretário de Turismo de Nazaré da Mata considera grande o apoio da atual 

gestão ao maracatu, com divulgação na mídia, fornecimento de indumentárias, doação 

de materiais para confecção das golas, etc. Essa divulgação deu retorno porque mudou 

Nazaré da Mata: 
“No carnaval e no “Encontro de Maracatus” o fluxo de turistas é 
grande. Antigamente, a gente não tinha hotel, pousada, a gente não 
tinha nada, não existia porque não tinha pessoas. Hoje a procura de 
pessoas de outros municípios é grande, foi criado um Hotel Fazenda 
Pesque-Pague que tem dez apartamentos e fica totalmente lotado no 
carnaval e no ‘Encontro de Maracatus’. Tem duas pousadas que 
também ficam lotadas e o fluxo de pessoas aumenta. Nazaré da 
Mata hoje tem necessidade de ter um hotel de médio porte, muitas 
pessoas procuram a casa de alguém conhecido para se hospedar”. 
 

A partir disso, o artesanato de Nazaré da Mata centrado na figura do caboclo de 

lança cresceu bastante, o turismo acentuou-se e alguns de seus maracatus começam a 

aparecer na mídia. Em 1998, o candidato a governador Jarbas Vasconcelos contratou o 

tradicional “Cambinda Brasileira” para participar de um clipe do Guia Eleitoral. No 

mesmo ano, este maracatu também participou do “Projeto Música do Brasil”, financiado 

pela Editora Abril Cultural. O mestre João Paulo, do maracatu Leão Misterioso, de 

Nazaré da Mata, apoiado pela África Produções, lançou recentemente um CD. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

          Um artesão que tem um atelier em Nazaré da Mata, nascido e criado neste 

município, se especializou em fazer bonecos vestidos de caboclos de lança por ser 

mais rentável.  Ele mostra bem a mudança porque está passando o maracatu: 

“Antigamente, em Nazaré, eu tinha um medo tão grande de chegar 
perto de um caboclo desse. Eu tinha muito medo, hoje em dia mais 
não. Sei lá. É porque antigamente eles tomavam uma erva antes de 
sair, aí eles ficavam, eu achava que eles ficavam meio fora de si. Aí, 
fazia medo. Hoje em dia maracatu é só folclore (grifo nosso). Ainda 
tem aqueles antigos que..., mas hoje em dia isso é só folclore, a 
maioria. Antes muita gente dizia que ele tinha parte com o demônio. 
Hoje em dia, queira ou não, existe a política do maracatu, porque as 
Prefeituras dão tudo querendo ajudar o maracatu, por causa da 
mídia. Até o SEBRAE tá pra começar uns cursos de artesanato em 
Nazaré. O artesanato começou como uma necessidade, aí o próprio 
Prefeito começou a dar apoio por causa da divulgação, eu comecei a 
viajar pra divulgar. Aí, hoje em dia, toda feira que acontece o pessoal 
já convida a gente, o próprio pessoal do governo, agora mais pra 
divulgação. O Prefeito de Nazaré tem muito interesse, ele apóia 
totalmente o maracatu e mais da metade da produção que a gente 
faz, ele compra. Ele compra já pra divulgar. Você vê que, o Baile 
Municipal teve maracatu e ele deu força, levou o caboclo pra lá. No 
Recifolia, o Prefeito mandou 100 caboclos pra desfilar na Avenida, 
nessa feira ele dá apoio tanto financeiro como de transporte. Hoje 
em dia, você chega na sala do governo tem um quadro do maracatu, 
do caboclo, tem um tapete daquele ali, tem artesanato. Em todo 
canto que a gente chega tem um artesanatozinho  de Nazaré. O 
caboclo de lança não é só de Nazaré, agora é do estado todo. Nunca 
o maracatu foi tão divulgado como hoje”. 
 

Uma artesã preocupada em divulgar o seu trabalho centrado no maracatu, 

busca torná-lo mais vistoso e conseqüentemente acentuar a sua espetacularização, 

assim se expressou: 

 
“Eu também queria mudar aquele tênis que eles usam; eu queria 
mudar pra um sapato que pode ser também bordado, umas cores, 
umas estrelas”. 
 

        Desta forma, o maracatu rural vai pouco a pouco se desvirtuando, se estilizando 

até o trabalhador rural não se identificar, não se reconhecer naquela manifestação que 

criou. 

 

E nesse processo, o sistema capitalista vai explorando comercialmente e 

turisticamente o carnaval. Em Pernambuco, depois do frevo ter dado o que podia, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

chegou agora a vez do maracatu rural. Este exprimia o estado latente de conflitos e 

tensões na Zona da Mata de Pernambuco, desafiando a tranqüilidade e segurança dos 

senhores de engenho e usineiros. Atualmente, sem deixar de ter também um caráter de 

protesto e contestação, vai se tornando algo para ser exibido, admirado e uma forma de 

obter um ganho financeiro. Entretanto, a passivização e espetacularização de uma 

manifestação cujo objetivo inicial era contestar, protestar, meter medo nas classes 

dominantes se constitui também parte do processo de luta de classes na região. E, 

mesmo depois de cooptadas, as classes subalternas não ficam inertes, passivas, num 

processo dialético; elas continuam criando e compondo novas formas  culturais de 

expressar suas lutas, resistências,  visões de mundo, enfim sua situação ambígua e 

conflitiva na sociedade capitalista. 

 
  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

        Através do maracatu rural, buscou-se desvendar o mundo de um segmento das 

classes subalternas, do trabalhador rural da Zona da Mata de Pernambuco, mundo este 

constituído de valores, aspirações, contradições e conflitos que, na maioria das vezes, 

não são levados em consideração pelos partidos políticos, movimentos sociais e 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

projetos políticos profissionais. Estes acreditam que já sabem, a priori, o que estas 

classes pensam e precisam e daí, apresentam propostas e projetos prontos a serem 

desenvolvidos com elas. 

 

          Apoiada no paradigma marxista-gramsciano, constatou-se que, para se chegar 

do íntimo das classes subalternas, seus valores, crenças, tradições e ethos, têm que 

necessariamente se deter no estudo das culturas populares, porque, através deste, 

milhares de seres anônimos, sofridos, oprimidos expressam suas leituras da realidade. 

O erro dos intelectuais, via de regra, é ficarem afastados das classes subalternas, sem 

conhecerem suas paixões, anseios, aspirações. Através do conhecimento mais 

aprofundado das culturas populares, o diálogo com essas classes fluirá melhor, porque 

os profissionais, os líderes de movimentos sociais, os intelectuais orgânicos, 

compreenderão, explicarão e justificarão aquelas expressões  populares a partir de sua 

história material. O objetivo é conduzi-las a uma nova hegemonia. 

 

Amparado em Gramsci, Dias (1997, p. 47-52) esclarece que, com o 

desenvolvimento do capitalismo, a sociedade civil ficou mais densamente organizada e 

articulada. O Estado ampliou-se e irradiou-se para a sociedade civil através de suas 

agências privadas de hegemonia. Uma dominação de classe não se coloca apenas do 

ponto de vista econômico, mas também ideológico. Com esse raciocínio, Gramsci 

desenvolveu, enriqueceu e atualizou a teoria política marxista, sem no entanto, negá-la, 

elaborando a conhecida “teoria ampliada do Estado”. Com isso a sociedade civil vai 

gradativamente ocupando o centro das lutas políticas nas sociedades modernas. Os 

intelectuais orgânicos passam a ter um papel decisivo, elaborando e difundindo as 

concepções de mundo que promoverão maior homogeneidade e autoconsciência às 

classes sociais e, a partir daí, condicionando e modelando as lutas numa determinada 

formação econômico-social. Nesta perspectiva, o “econômico” e o “político” não se 

constituem momentos diferentes e antinômicos da luta de classes. Não se pode dividir a 

realidade. As diversas esferas do ser social estão reciprocamente condicionadas. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

         As classes subalternas não aceitam passivamente a sua situação de classe, mas 

encontram diversas formas de negá-la. Os trabalhadores rurais não são apáticos, eles 

colocam nas culturas populares todo um sentimento de protesto, revolta e crítica. Isso 

se constitui uma diretriz para que, com uma maior politização, aquelas possam se 

engajar numa mudança concreta. Porque é exatamente essa insatisfação, esse 

descontentamento que se constitui o embrião, a semente, que denota a resistência à 

exploração de sua força de trabalho e opressão. 

 

        Desta forma, os intelectuais das Ciências Sociais precisam teorizar sobre as 

classes subalternas em cima do que elas sentem, pensam e agem, sobretudo, os 

assistentes sociais que possuem no seu Código Ético-Político o compromisso com a 

transformação social. Urge investigar essa produção cultural, analisar criteriosamente 

para que saibam trabalhar com essas classes e as mudanças sociais realmente se 

efetivem. O trabalho político não se dá apenas no terreno econômico, mas também no 

ideológico cultural. Faz parte da estratégia revolucionária gramsciana a recuperação 

crítica da cultura popular que, através de um trabalho pedagógico serão eliminados 

paulatinamente os elementos de ambigüidade e heterogeneidade. 

 

          O nascimento de uma nova cultura ou hegemonia surgirá a partir da cultura 

popular que possui no seu bojo o bom senso, a parte sadia do senso comum, 

compartilhado por um grande número de integrantes das classes subalternas e 

considerado, não só condição indispensável para a reforma intelectual e moral, como 

também parte integrante dela. A unidade entre intelectuais e classes subalternas é 

realizada via bom senso, que possui uma interdependência dialética com a Filosofia da 

Práxis. A partir dos elementos do bom senso será possível não somente construir uma 

nova civilização, bem como efetivá-la no dia a dia. Para se criar uma cultura autônoma 

das classes subalternas, tem-se que partir do que já existe, tal como ele existe, para 

superá-lo. 
“Pensamos que a valorização do passado pelos subalternos 
contém bom senso porque, além de servir para eles de um apoio 
existencial, de segurança na vida, serve de marco cognitivo para 
futuras possibilidades de construções lógico-processivas. Se o ato 
pedagógico-político destruir o passado dos indivíduos populares, 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

se reduzi-lo a nada, desse nada, nada surgirá” (SCHAFFER, 
1995, p. 109). 

 

           Diante disso, constituiu-se um grande desafio estudar o trabalhador da cana, 

através do maracatu rural, dentro da perspectiva marxista-gramsciana. Para grande 

parte dos intelectuais da Academia, a categoria “luta de classe” é anacrônica, 

ultrapassada e as culturas populares já não existem. Exaltam o ecletismo, o consumo, 

a espetacularização da vida. O mundo se pós-moderniza, não existem mais classes 

sociais e muito menos conflitos entre elas. Daí, são descartados os movimentos 

sociais, o estudo das culturas populares e a necessidade de transformações sociais. 

Tudo passa a ser híbrido cultural, com a mistura de tendências e estilos, reforçando os 

interesses da sociedade capitalista, porque tudo fica restrito ao mercado e ao consumo. 

 

         Observou-se que o pós-modernismo corresponde a uma crise do capitalismo, e 

refere-se à acumulação flexível do capital e à compressão tempo-espaço na nova 

organização do capital. A modernização daquele traz, no seu bojo, a possibilidade pós-

moderna, a propensão a incertezas e fragmentações. Entretanto, o capitalismo resiste e 

o paradigma marxista continua sendo o mais eficaz na compreensão dessa sociedade, 

com suas crises e pseudomudanças. Tentam extinguir as classes sociais, sem acabar 

com a propriedade dos meios de produção, as relações de exploração, a 

subalternidade. Desta forma, os conflitos de classes continuam existindo na atualidade 

e o maracatu rural mostra que a luta de classes assume diversas formas. 

 

         Considerado, atualmente, símbolo de pernambucanidade, o maracatu rural foi 

criado pelos trabalhadores da cana num ambiente de profunda exploração do trabalho, 

desigualdades sociais, autoritarismo. Para se compreender melhor essa manifestação, 

teve-se que se remeter ao ambiente histórico, porque há uma indissolubilidade entre a 

materialidade e as atividades políticas e culturais. Daí, a necessidade de analisá-lo em 

íntima ligação com a sociedade, a partir das condições materiais de vida dos 

canavieiros. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

       No começo do século XIX na fértil região da Zona da Mata de Pernambuco, existia 

um forte coronelismo, autoritarismo, cerceamento de liberdade, violência. A disciplina 

nos engenhos era medieval, cheia de castigos, punições, privações de divergências 

políticas e religiosas. Os sindicatos rurais ainda não estavam organizados, o Partido 

Comunista Brasileiro, criado em 1922, não possuía ainda penetração no meio rural. Os 

padres da Igreja Católica encontravam-se bastante atrelados aos interesses dos 

senhores de terras, que lhes davam apoio, sobretudo financeiro, para que rezassem e 

celebrassem missas nas capelas dos engenhos. Desta forma, os trabalhadores da cana 

encontravam-se isolados nos canaviais, carentes de bens e serviços essenciais, sem 

dispor praticamente de canais de participação mais efetiva para denunciar as suas 

condições de existência, do que sair nos maracatus rurais durante o carnaval, a maior 

festa popular e espaço privilegiado de expressão espontânea das classes subalternas. 

Historicamente, o carnaval era um período em que se evidenciavam os conflitos 

sociais, em que ocorriam os ataques às classes dominantes, as sátiras, os insultos, as 

denúncias, as brigas e os assassinatos. Verificou-se a íntima ligação do carnaval com a 

luta de classes, quando acontecia uma série de rebeliões, massacres, revoltas 

camponesas e tomadas de poder; daí, o receio das classes dominantes e a tentativa de 

cooptação e passivização. 

 

         Acredita-se que o maracatu rural se constitui uma das primeiras manifestações de 

descontentamento e rebeldia dos canavieiros da Zona da Mata de Pernambuco e não 

deixa de se constituir uma ação coletiva de resistência e uma das formas que se 

revestia a luta de classes na região. A agressividade da coreografia e evoluções, a 

necessidade de proteção espiritual e o porte de armas, a imensa lança, o ritmo 

selvagem, o conteúdo de protesto das loas, denota a real necessidade do trabalhador 

da cana de lutar contra a exploração e opressão. A figura feroz, guerreira do caboclo de 

lança mostra a busca da liberdade, independência, ameaçando e reagindo a quem se 

oponha a ele. Através dessa manifestação, são criados espaços para ações políticas e 

com isso eles interferem, operam no processo hegemônico. As classes sentem uma 

ameaça a sua hegemonia. Há um confronto de forças. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

        O maracatu rural é de extrema importância para o trabalhador da cana, porque lhe 

dá força, coragem, alegria, além de curar suas doenças. Nada o impede de participar 

dele; nem as classes dominantes, nem a família, nem a falta de dinheiro, nem os 

movimentos sociais em que militam. Isso foi observado por ocasião da criação do 

maracatu Leão dos Sem-Terras, num assentamento do MST em Nazaré da Mata. O 

idealizador e diretor desse maracatu, quando se sente premido a fazer escolhas, ele dá 

preferência a políticos que apóiam o maracatu, mesmo que combatam as ações do 

MST. Há uma forte ligação entre as classes subalternas e a cultura produzida 

historicamente e espontaneamente por eles. É nessa perspectiva que se pode 

compreender a crítica dos assentados ao MST, por considerar que este  não respeita, 

nem apóia o maracatu. Isso só vem reafirmar a validade e atualidade do paradigma 

gramsciano. No processo de organicidade da dialética intelectual / classes subalternas, 

não se pode prescindir das culturas populares. A construção de uma nova hegemonia 

passa necessariamente pela análise, respeito e utilização das culturas produzidas pelas 

classes subalternas. 

 

       Observou-se também que alguns maracatus, sobretudo os da Zona da Mata, têm 

uma postura mais crítica, de protesto, querendo promover a vinculação da sua cultura 

ao movimento social, entretanto, outros, localizados na Região Metropolitana do Recife, 

incentivados pela indústria cultural, se afastam cada vez mais do espírito da 

manifestação e buscam a profissionalização através da espetacularização e 

massificação. 

 

       A indústria do turismo sente necessidade de aliar o artístico com a beleza e o 

exotismo. Determinadas manifestações “primitivas” têm que ser preservadas, porém 

mescladas com o uso de certos artifícios tecnológicos para que se tornem mais 

espetaculares. Começa então a ocorrer o estímulo turístico e a promoção estatal ao 

maracatu rural. É uma característica do capitalismo tentar reduzir as culturas populares 

a espetáculo folclórico para turistas. A penetração da mídia vai acentuar o processo de 

massificação, provocando a descaracterização, perda de autenticidade e 

desvirtuamento. A cooptação se instala, destrói-se o senso crítico do maracatu. Tenta-



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

se eliminar todas as sementes de revolta, protesto, que ele contém, transformando-o 

em mercadoria que deve ser consumida e gerar lucro. 

 

       Parte das classes subalternas aderem a essa especularização porque elas se 

encontram no limite da contingência, em extrema pobreza, desempregadas, 

subempregadas e qualquer possibilidade de “ascensão”, “reconhecimento”, 

“valorização” e que possa trazer, além disso, um ganho financeiro, é bem vindo. 

 

       As classes dominantes, ao tentarem massificar as culturas populares, torná-las 

consumíveis, evidencia a tese gramsciana de hegemonia, em que o domínio de uma 

classe sobre outra não se restringe apenas ao terreno econômico, mas está presente 

na medida em que as classes subalternas comungam os valores culturais impostos 

pelos dominantes. A cultura de massa se presta, com eficiência, à consolidação da 

hegemonia das classes dominantes. Por outro lado, como a cultura popular é parte 

fundamental no processo de construção de hegemonia das classes subalternas, pode-

se compreender a necessidade de hibridizá-la, espetacularizá-la, massificá-la, 

eliminando não só a possibilidade da construção de um novo projeto societário, ao 

mesmo tempo em que se lucra em cima dela. É também no plano cultural que a 

consciência política é formada e fortalecida para enfrentar os conflitos sociais. 

 

       Entretanto o maracatu rural, mesmo sofrendo o processo de passivização, ele 

reflete não só submissão, mas, sobretudo, os conflitos de classes. A demonstração de 

revolta, resistência e protesto é luta de classes, mas também a cooptação pelas 

classes hegemônicas é luta de classes. 

 

       É por isso que não se deve sucumbir aos sentimentos pessimistas e impotentes, 

tão presentes no pensamento dos teóricos da indústria cultural. Não há uma dominação 

total do mercado. A realidade é dialética e a sociedade atual é palco de luta, de 

conflitos entre as classes. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

       Mesmo sofrendo o processo de massificação, as culturas populares  elaboradas 

pelas classes subalternas, apresentam os antagonismos e conflitos vivenciados por 

elas, que podem e devem ser trabalhados pelos intelectuais orgânicos em prol das 

suas lutas e interesses. E também as classes subalternas sempre vão criar novos 

canais de participação, novas manifestações espontâneas que vão expressar a 

realidade da situação em que vivem. A sua análise oferecerá uma grande contribuição 

de como se dá confronto de forças dentro do processo hegemônico. 

 

       Com este trabalho, espera-se ter oferecido uma contribuição acerca do 

conhecimento das expressões de protesto, luta, resistência e passivização das classes 

subalternas, a partir da análise de uma manifestação espontânea de cultura popular. 

Esta, inquestionavelmente, se constitui um espaço privilegiado para compreender os 

conflitos vivenciados pelas classes subalternas. 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 
 

ADORNO, T. W. et. al. Teoria da cultura de massa. São Paulo: Paz e Terra, 2000. 

ALMEIDA, R. Vivência e projeção do folclore. Rio de Janeiro: Agir, 1971. 

AMORIM, M. A. Carnaval: cortejos e improvisos. Recife: Fundação de Cultura Cidade 

do Recife, 2002. 

ANDRADE, M. C. O. ; ANDRADE, S. M. C de. A cana de açúcar na região da Mata 
Pernambucana. Recife: UFPE, 2001. 

ANDRADE, M. C. de O. A Terra e o homem no Nordeste. 5. ed. São Paulo: Atlas, 
1986. 

ANDRADE, M. C. de O. Área do sistema canavieiro. Recife: SUDENE-PSU-SRE, 
1988. 

ANDRADE, M. C. de O. História das usinas de açúcar de Pernambuco. Recife: 

Editora Massangana, 1989. 

ANDRADE, M. C. de O .A cana de açúcar na Região da Mata pernambucana - 
Reestruturação  produtiva da área canavieira de Pernambuco nas décadas de 80 e 90: 

impacto ambiental, sócio-econômico e político. Recife: UFPE, 2001. 

ANTUNES, R. Crise capitalista contemporânea e as transformações no mundo do 

trabalho. In Capacitação em serviço social e política social. Módulo 01: Crise 

Contemporânea, Questão Social e Serviço Social. Brasília: CEAD, 1999. 

ARAÚJO, E. M. O folguedo popular como veículo da comunicação rural: estudo de 

um grupo de cavalo marinho. 1984. 137 f.  Dissertação (Mestrado de Administração 

Rural) - Universidade Federal Rural de Pernambuco, Recife. 

ARAÚJO, H. Maracatu Leão Coroado. Recife: Fundação de Cultura Cidade do Recife, 

1989. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

ARAÚJO, R. de C. B. de. Festa: máscaras do tempo: entrudo, mascarada e frevo no 

carnaval do Recife. Recife: Fundação de Cultura Cidade do Recife, 1996. 

ARANTES, A. A. O que é cultura popular. 14. ed., São Paulo: Brasiliense, 1990. 

ASSIS, M. E. A. Cruzeiro do Forte. A brincadeira e o jogo de Identidade em um 

maracatu rural. 1997. 165 f. Dissertação (Mestrado em Antropologia) - Universidade 

Federal de Pernambuco, Recife. 

AYALA, M. ; AYALA, M. I. N. Cultura popular no Brasil: Perspectiva da análise. São 

Paulo: Ática, 1985. 

BADALONI, N. (et al.). Gramsci e a América Latina. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1988 

BANDEIRA, E. T. Os usineiros de Pernambuco e a intervenção do Estado na 

agroindústria Canavieira: 1889 – 1933. 1989. 259 f.   Dissertação (Mestrado em 
História) – Universidade Federal de Pernambuco, Recife. 

BASTIDE, R. Sociologia do Folclore Brasileiro. São Paulo: Editora, 1959. 

BENJAMIM, R. Maracatus rurais de Pernambuco. In PELLEGRINI FILHO, A. (org.)      

Antologia do folclore brasileiro - Século XX. São Paulo: EDART, 1982. 

BOFF, L. Saber cuidar: ética do humano - compaixão pela terra. 8. ed. Petrópolis: Rio 

de Janeiro: Vozes, 2002. 

BONALD NETO, O. Os caboclos de lança – Azougados Guerreiros de Ogum. In 

MAIOR, M. S.; SILVA, L. D. Antologia do Carnaval. Recife: FUNDAJ/ Massangana, 

1991. 

 BOSI, A. Cultura como tradição. In B. G. A. (org.). Cultura Brasileira: tradição e 

contradição. Rio de Janeiro: Jorge Zahar / Funarte, 1987. 

BOSI, A. Dialética da colonização. 2. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 1992. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

BRADLEY, S. M. C. Açúcar e Poder: análise da evolução política de Vicência, um 

município da microrregião da Mata Seca pernambucana. Recife: 

CONDEPE/FIAM/CEHM, 1977. 

BRANDÃO, C. R. O que é folclore. São Paulo: Brasiliense, 1982. 

BURKE, P. Cultura popular na Idade Moderna. São Paulo: Companhia das Letras, 

1989. 

BULFINCH, T. O livro de ouro da mitologia: (a idade da fábula): histórias de deuses e 

heróis. 9. ed.  Rio de Janeiro: Ediouro, 2000. 

CABRAL, P. E. de C. T. O trabalhador de cana-de-açúcar em Pernambuco - da 
senzala ao caminhão. 1982. 217 f.  Dissertação (Mestrado em Economia) – 
Universidade Federal de Pernambuco, Recife. 

CANCLINI, N. G. As culturas populares no capitalismo. São Paulo: Brasiliense, 

1983. 

CANCLINI, N. G. Cultura transnacional y culturas populares. Bases teórico- 

metodológica para la investigación. Lima: IPAL, 1988. 

CANCLINI, N. G. Culturas híbridas. Estratégias para entrar e sair da modernidade. 

2.ed. São Paulo: Universidade de São Paulo, 1998. 

CANCLINI, N. G . Consumidores e cidadãos. conflitos multiculturais da globalização. 

4. ed. Rio de Janeiro: UFRJ, 1999. 

CÁRDENAS, C. O. de. O uso do folclore na educação: o frevo na didática pré-

escolar.  Recife: Fundação Joaquim Nabuco, 1981. 

CARDOSO, F. G. Organização das Classes Subalternas: um desafio para o Serviço 

Social. São Paulo: Cortez, 1995. 

CARNEIRO, R. M (Coord.)  Saúde e meio ambiente. Recife: UFPE 1997.  

CARVALHO NETO, P. El folklore de las luchas sociales. México: Siglo XXI 1973. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 

CENTRO JOSUÉ DE CASTRO. Os trabalhadores invisíveis. Crianças e adolescentes 

dos canaviais de Pernambuco. Recife, 1993. Relatório de Pesquisa. 

CHAUÍ, M. de S. Cultura e democracia: o discurso competente e outras falas.  1. ed. 

São Paulo:1980.  

CHAUÍ, M. de S.  Política cultural. Porto Alegre: Mercado Aberto, 1984.  

CHAUÍ, M. de S. Conformismo e resistência: aspectos da cultura popular no Brasil.  

São Paulo: Brasiliense, 1985.  

CHAUÍ, M. de S.  O que é ideologia. 30. ed. São Paulo: Brasiliense, 1989.  

COELHO, T. O que é indústria cultural. São Paulo: Brasiliense, 1998.  

CONDEPE. Plano de Desenvolvimento Sustentável da Mesorregião da Mata 
Pernambucana. Recife, 1998. 

COUTINHO, C. N. Gramsci: um estudo sobre o seu pensamento político.  Rio de 

Janeiro: Campus, 1992.  

DA MATTA, R. Carnavais, malandros e heróis: para uma sociologia do dilema 

brasileiro. 6. ed. Rio de Janeiro: Rocco, 1997. 

DEBRUM, M. Gramsci: filosofia, política e bom senso. Campinas, SP: UNICAMP, 2001.  

DIAS, E. F. A liberdade (Im)possível na ordem do capital. Reestruturação Produtiva 

e Passivização. Campinas-SP: IFCH / UNICAMP, 1997.  

DIÁRIO DE PERNAMBUCO. Guararapes é sinônimo de carnaval. Recife,18 fev. 

2001. Caderno Brasil, p. A10. 

DIÁRIO DE PERNAMBUCO. Espetáculo que custa superação. Recife, 28  fev. 2001. 

Caderno Carnaval, p.B7. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

DIÁRIO DE PERNAMBUCO. Maracatu tenta atrair turistas a Pernambuco. Recife, 19 

maio 2001. Caderno Viver, p. D1. 

DIÁRIO DE PERNAMBUCO. Maracatus prosseguem turnê. Recife, 10 nov. 2001. 

Caderno Viver, p. 6. 

DIÁRIO DE PERNAMBUCO. Condecoração Mestre Salustiano. Recife, 27 jan. 2002. 

Caderno Viver / Coluna Social de João Alberto, p. E 2. 

DIÁRIO DE PERNAMBUCO . Rabeca, Mestre Salustiano. Recife, 08 fev. 2002. 

Caderno Viver / Coluna de João Alberto, p. D3. 

EVANGELISTA, J. E. Crise do marxismo e irracionalismo pós-moderno. 2. ed. São 

Paulo: Cortez, 1997. 

FERNANDES, F. O Folclore em questão. São Paulo: Hucitec, 1978. 

FERREIRA, A. O maracatu. In Maior, M. S. ; V. W. Antologia pernambucana de 
folclore. Recife: Fundação Joaquim Nabuco / Massangana, 1988.  

FERREIRA, M. R. D. P. O fenômeno do coronelismo e o poder local: O caso do 

Município de Aliança - PE (1928 a 1945). Recife: SOPECE, 2002. 

FOLLMANN, J. I. Igreja, ideologia e classes sociais. Petrópolis: Vozes, 1985.  

FORMAN, S. Camponeses: sua participação no Brasil. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1979.  

FREIRE, G. Casa-grande e senzala. Rio de Janeiro: José Olympio. 1981.  

GIDDENS, A. A estrutura de classes das sociedades avançadas. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1975. 

GOHN, M. da G. M. Os sem-Terras, ONGs e cidadania. São Paulo: Cortez, 1997. 

GÓMEZ, G. O. La investigación em comunicacion desde la perspecitica 
cualitativa. México: Instituto Mexicano para el Desarrolo Comunitario, 1997. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

GRAMSCI, A. A Questão Meridional. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

GRAMSCI, A. Cartas do cárcere. 2. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1981. 

GRAMSCI, A. Concepção dialética da história. 8. ed. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 1989. 

GRAMSCI, A. Literatura e vida nacional. 2. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

1988. 

GRAMSCI, A. Os intelectuais e a organização da cultura. 9. ed. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 1995. 

GRAZIANO  SILVA, J. et al.  Evolução das ocupações agrícolas e não - agrícolas no 

estado de Pernambuco: 1981-97. In  O novo rural brasileiro (Uma análise estadual - 

Nordeste). Jaguariúna: EMBRAPA, 2000. 

 

GRAZIANO  SILVA, J.  Projeto “RURBANO”. Campinas, nov. 2001. Disponível em < 

www.eco.unicamp.br/rurbano.html> . Acesso em: 09 maio 2002. 

GRUPPI, L. O conceito de hegemonia em Gramsci. 4. ed. Rio de Janeiro: Ed. Graal, 

2000. 

GRZYBOWSKI, C. Caminhos e descaminhos dos movimentos sociais no campo. 

Petrópolis: Vozes / FASE, 1987.  

 

GUARESCHI, P. Sociologia da prática social. Petrópolis: Vozes, 1992.  

 

GUERRA-PEIXE, C. Maracatus do Recife. São Paulo / Rio de Janeiro: Irmãos Vitale, 

1980.  

HALL, S. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 1997. 

HARNECKER, M. ; URIBE, G. Luta de classes. São Paulo: Global Editora, 1980 

HARVEY, D. Condição pós-moderna. 9. ed. São Paulo: Loyola, 2000. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

IANNI, O. Cultura do povo e autoritarismo das elites. In VALLE, E.; J. J. (orgs.) A 
Cultura do Povo. 4.ed. São Paulo: Cortez, 1988. 

IANNI, O. Dialética e capitalismo. Ensaio sobre o pensamento de Marx. Petrópolis: 

Vozes, 1982. 

JAMESON, F. Pós-modernismo. A lógica cultural do capitalismo tardio. 2. ed. São 

Paulo: Ática, 2000. 

JOLL, J. As idéias de Gramsci. São Paulo: Cultrix, 1977.  

JORNAL DO COMMERCIO. Desfile de maracatus rurais lembra luta dos 
camponeses. Recife, 25 fev. 1993. Caderno Cidades, p. 7. 

JORNAL DO COMMERCIO. Jarbas vê maracatu como cartão e visita do Estado. 
Recife, 06 nov. 2001. Caderno Opinião, p.8. 

LEAL, V. N. Coronelismo, enxada e voto: o município e o regime representativo no 

Brasil. 2. ed. São Paulo: Alfa-Omega, 1975. 

LESSA, S. O processo de produção / reprodução social: trabalho e sociabilidade. 
In Capacitação em Serviço Social e Política social. Módulo 2: Crise contemporânea, 

Questão Social e Serviço Social. Brasília: CEAD ,1999. 

 LADURIE, E. L. R. O carnaval de Romans: da candelária à quarta - feira de cinzas, 

1579-1580.   São Paulo: Companhia das Letras, 2002. 

LIMA, C. M. de A. R. História do Carnaval. Recife: Prefeitura da cidade / Secretaria de 

Turismo, 1998. Edição Especial. 

LOPES, M. I. V. Pesquisa em comunicação: formulação de um modelo   

metodológico. São Paulo: Loyola, 1994. 

LUCAS, J. S.O.S, homem do campo. 1. ed. São Paulo: Kairós , 1984. 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

LUCENA, M. F. G. Mulheres da terra: um estudo sobre saúde e gênero na área rural 

de Pernambuco. 2002. 347 f. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) –Universidade 

Estadual de Campinas, Campinas. 

MACCIOCCHI, M. A. A favor de Gramsci. 2. ed. Rio de Janeiro: Petrópolis, 1980. 

MANDEL, E. O lugar do marxismo na história. 2.ed., São Paulo: Xamã, 2001 

MARTÍN-BARBERO, J. Dos meios às mediações: comunicação, cultura e hegemonia. 

Rio de Janeiro: UFRJ, 1997 

MARTINS, J. de S. Os Camponeses e a política no Brasil. Petrópolis: Vozes, 1981. 

MARTINS, J. de S . Expropriação e violência. (A questão política no campo). 2. ed. 

São Paulo: Hucitec, 1982. 

MARTINS, J. de S . Exclusão social e a nova desigualdade. São Paulo: Paulus, 

1997. 

MARX, K. O Capital (Crítica da Economia Política). Volume II. São Paulo: Civilização 

Brasileira, 1968. 

MARX, K. O 18 Brumário e cartas a Kugelman. 5. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1978. 

MARX, K. ; ENGELS, F. A ideologia alemã. São Paulo: Hucitec, 1984. 

MARX, K. Manuscritos Econômico-Filosóficos. São Paulo: Martin Claret, 2001 

MATTELART, A. ; MICHÈLE, História das teorias da comunicação. 4. ed. São Paulo: 

Edições Loyola, 2001. 

MATTELART, A. Comunicação-mundo: história das idéias e da estratégia. 3. ed. 

Petrópolis: Vozes, 1999. 

MEDEIROS, R. B. de. Reforma agrária no papel. Legislação vs. Aplicação. Recife: 

Livro Rápido, 2002. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

MELO, L. D. de. O Maracatu Rural como forma de contestação. 1997. 51 f. Trabalho 

de Conclusão de Curso. (Sociologia Rural) - Universidade Federal Rural de 

Pernambuco, Recife. 

MELO, M. L. de. O açúcar e o homem. Problemas sociais e econômicos do Nordeste 

canavieiro. Recife: Instituto Joaquim Nabuco de Pesquisas Sociais, 1975. 

MORIN, E.  Cultura de massas no século XX: o espírito do tempo. 3. ed. Rio de 

Janeiro: Forense-Universitária, 1975. 

MONTES, M. L. ;  RIBEIRO, P. Maracatu de Baque Solto. São Paulo: Quatro Imagens, 

1998. 

MOURÃO, R. R. de F. O livro de ouro do universo. Rio de Janeiro: Ediouro, 2000. 

NASCIMENTO, M. C. M. João, Manoel, Maciel Salustiano: Três gerações de artistas 

populares e sua comunicação com o massivo na perspectiva da reconversão cultural. 

2000.  232 f.  Dissertação (Mestrado em Administração Rural e Comunicação Rural) - 

Universidade Federal Rural de Pernambuco, Recife. 

PAULO NETTO, J. Crise do socialismo e ofensiva neoliberal. 2.ed. São Paulo: 

Cortez Editora, 1993. 

OSSOWSKI, S. Estrutura de classes na consciência social 2.ed. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1976. 

ORTIZ, R. A consciência fragmentada. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1980. 

ORTIZ, R. Cultura brasileira e identidade nacional. São Paulo: Brasiliense. 1985. 

ORTIZ, R. A moderna tradição brasileira. São Paulo: Brasiliense, 1988. 

ORTIZ, R. Cultura popular: românticos e folcloristas. São Paulo: Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo, 1985. 

ORTIZ, R.  Mundialização e cultura. São Paulo: Brasiliense, 1994. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

PANG, Eul-Soo. Coronelismo e oligarquias 1889-1934. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 1979. 

PEDROSA, P. (Mons.).  Nazaré, terra e gente. Recife: FIAM, 1983.  

PONTES, R. N. Mediação e serviço social. São Paulo: Cortez, 1995 

PORTELLI, H. Gramsci e o bloco histórico. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1977. 

PORTO, C. O Sistema sesmarial no Brasil. Brasília: Fundação Universidade de 

Brasília, [ 19..?] 

 PUCCI, B. Adorno: o poder educativo do pensamento crítico. Petrópolis: Vozes, 1999. 

PUTTINI, R. F. O conceito de cultura em Antônio Gramsci. Desde as crônicas 

turinenses aos cadernos do cárcere. 1997. 94 f.  Dissertação (Mestrado de Língua e 

Literatura Italiana) - Universidade de São Paulo, São Paulo. 

QUEIROZ, M. I. P. de. Carnaval brasileiro: o vivido e o mito. São Paulo: Brasiliense, 

1999. 

QUEIROZ, M. I. P. O Mandonismo local na vida política brasileira e outros ensaios. 

São Paulo: Alfa-Omega, 1976. 

RAMOS, A. Estudos de Folk-lore. Rio de Janeiro: Casa do Estudante do Brasil, [19..?]. 

REAL, K. O folclore no carnaval do Recife. 2. ed. Recife: FUNDAJ / Massangana, 

1990. 

REAL, K.  Eudes: o rei do maracatu. Recife: Fundação Joaquim Nabuco / Massangana, 

2001.  

RIDENTI, M. Classes sociais e representação. São Paulo: Cortez, 1994. 

SÁ, M. A. F. de. Dos velhos aos novos coronéis: um estudo das redefinições do 

coronelismo. Recife: PIMES, 1974. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

SANTOS, J. A. F. Questão de classe: Teorias e debates acerca das classes sociais 

nos dias de hoje. 1995. Dissertação (Mestrado em Sociologia) - Instituto Universitário de 

Pesquisas do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro. 

SANTOS, T. dos. Conceito de classes sociais. 5. ed. Petrópolis: Vozes. 1991. 

SATRIANI, L. M. L. Antropologia cultura e análise da cultura subalterna. São Paulo: 

Hucitec. 1986. 

SCHAEFER, S. O conhecimento popular. Petrópolis: Vozes, 1995. 

SEMERARO, G. Gramsci e a sociedade civil: cultura e educação para a democracia. 

Petropólis: Vozes, 1999. 

SECRETARIA DE PLANEJAMENTO E DESENVOLVIENTO SOCIAL. Programa de 
Apoio ao Desenvolvimento Sustentável da Zona da Mata Pernambuco. Recife: 

SEPLANDES,   2002. 

 

SILVA, L. D. Estudos sobre a escravidão negra. Recife: FUNDAJ/ Massangana,1988 

SILVA, L. D. Maracatu - presença da África no carnaval do Recife. In Maior, M. S. 

Maracatu. Recife: Fundação Joaquim Nabuco, 1993. 

 SODRÉ, N. W. História militar do Brasil. 3. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

1959. 

SOUZA, H. R. de; FERREIRA IRMÃO, J. ; ARAÚJO,T.P. de. Cana de Açúcar e cacau: 

reestruturação produtiva e mercado de trabalho na Zona da Mata do Nordeste. Recife: 

UFRPE, 1999.  

SUDENE/DPO/SER. Programa para o Desenvolvimento da Zona da Mata do 
Nordeste. Recife, 1997 

TRAMONTE, C. O samba conquista passagem: as estratégias e a ação educativa 

das escolas de samba. Petrópolis: Vozes, 2001. 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

THOMPSON, J. B. Ideologia e cultura moderna: Teoria social crítica na era dos meios 

de comunicação de massa. Petrópolis: Vozes, 1995. 

THOMPSON, J. B. A mídia e a Modernidade: Uma teoria social da mídia. Petrópolis: 

Vozes, 1998. 

TONET, I. Democracia ou liberdade ? Maceió: EDUFAL, 1997. 

VASCONCELOS SOBRINHO, J. As regiões naturais do Nordeste, o meio e a 
civilização. Recife: Conselho de Desenvolvimento de Pernambuco, 1970. 

 
VELOSO, S. História do Maracatu in Diário Oficial do Estado de Pernambuco. Recife, 

fev. 2001. Caderno Suplemento Cultural. p. 15. 

 

VICENTE, A. V. R. Maracatu rural: o espetáculo como espaço social. Um  estudo 

sobre a valorização do popular através da imprensa e da mídia. 2003.  133 f.   Trabalho 

de Conclusão de Curso (Jornalismo) – Universidade Federal de Pernambuco, Recife. 

 

VIEIRA, C. E. Historicismo, cultura e formação humana no pensamento de Antônio 
Gramsci. 1999. 283 f. Tese (Doutorado em Educação) - Pontifícia  Universidade 

Católica de São Paulo, São Paulo. 

VIEIRA, S. S. Dinâmica e reprodução em um folguedo popular: O caso do Maracatu 

Rural Cambinda Brasileira. 1999. 85 f. Trabalho de Conclusão de Curso (Ciências 

Sociais) -Universidade Federal de Pernambuco, Recife. 

VILAÇA, M. V. ; ALBUQUERQUE, R. C. de. Coronel, coronéis. 2. ed. Rio de Janeiro: 

Tempo Brasileiro, 1978. 

YAZBEK, M. C. Classes subalternas e assistência social. São Paulo: Cortez. 1993. 

 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Memória 
Fotográfica 

 

 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 

 

 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 
Fig. 1 e 2 - Caboclos de lança do maracatu “Leão dos Sem Terras”, 

em Nazaré da Mata 
 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 
Fig. 3 - Estandarte do maracatu “Leão dos Sem Terras” 

 
Fig. 4 - Crianças do maracatu “Mirim” de Nazaré da Mata 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

Fig. 5 - As classes subalternas esperando a apresentação 
dos maracatus em Nazaré da Mata 

ig. 6 - Apresentação de maracatus em Nazaré da Mata 
 
 
 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 
 

Fig. 7 e 8 - Reunião com os mestres e donos de maracatus 
na Prefeitura de Nazaré da Mata 

 
 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 
Fig. 9 - Sede do maracatu “Cruzeiro do Forte” - Bongí - Recife 

 

 
Fig. 10 - Sede da “Associação dos Maracatus de Baque Solto”, 

em Aliança 
 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 
Fig. 11 - Apresentação do maracatu “Leão de Ouro” 

de Tracunhaém no Shopping Guararapes 

 
Fig. 12 - Seu Bubu - Caboclo de lança mais antigo 

nascido em 21/11/21 - 
em sua casa no “Alto José Bonifácio” - Casa Amarela – Recife 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 
Fig. 13 - Estátua de um caboclo de lança na 

entrada do Município de Nazaré da Mata 
 
 
 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 
Fig. 14 e 15 - Sede do maracatu “Leãozinho da Aliança” 

em Aliança 

 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 
Fig. 16 - A pesquisadora vestida de caboclo de lança 

 
 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 
Fig. 17 - A pesquisadora ao lado de dona Netinha, 
dona e presidente do maracatu “Cruzeiro do Forte” 

 

Fig. 18 - A corte real de um maracatu de Nazaré da Mata 
 
 
 



MEDEIROS, Roseana Borges de. Maracatu rural: luta de classes ou espetáculo? 
 

 
Fig. 19 - Decoração de carnaval do Shopping Guararapes 

 

Fig. 20 - Dono e presidente do maracatu “Leão dos Sem Terras” 
 


