
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM SOCIOLOGIA 
CURSO DE DOUTORADO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DO CORPO-MÁQUINA AO CORPO-INFORMAÇÃO: 

O PÓS-HUMANO COMO HORIZONTE BIOTECNOLÓGICO 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

HOMERO LUÍS ALVES DE LIMA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE - 2004



 2

 
HOMERO LUÍS ALVES DE LIMA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DO CORPO-MÁQUINA AO CORPO-INFORMAÇÃO: 

O PÓS-HUMANO COMO HORIZONTE BIOTECNOLÓGICO 
 
 
 
 

 
 

Tese apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Sociologia, como requisito 
parcial para obtenção do Título de Doutor em 
Sociologia, sob a orientação do Professor 
Paulo Henrique Martins. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

RECIFE, agosto de 2004. 

  

 
 



 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Lima, Homero Luís Alves de  

 

  Do corpo-máquina ao corpo-informação : o pós-
humano como horizonte biotecnológico / Homero Luís 
Alves de Lima.  –  Recife : O Autor, 2004.   

 316 folhas : il., fig., imagens. 
 

 

 Tese (doutorado) – Universidade Federal de 
Pernambuco. CFCH. Sociologia, 2004. 

 

  
Inclui bibliografia e anexos. 
 

 

1. Sociologia contemporânea. 2. Novas tecnologias 
(Biotecnologia) – Análise do discurso. 3. 
Arqueogenealogia – Discurso da mídia. 4. Universo 
pós-biológico – Corpo pós-humano. I. Título. 

 
 316.772.5             CDU(2.ed.)                                UFPE  

 

      306.46                 CDD(21.ed.)                    BC2004-509  
  

  





 3

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

COMISSÃO EXAMINADORA: 
 
 

Dr. Francisco Coelho dos Santos – Universidade Federal de Minas Gerais (PPGS) 
_________________________________________________________________ 

1° Examinador 
 

Dr. Antonio Paulo Rezende - Universidade Federal de Pernambuco (PPGH) 
 

__________________________________________________________________ 
2° Examinador 

 
Dr. Jorge Ventura de Morais – Universidade Federal de Pernambuco (PPGS) 

__________________________________________________________________ 
 

3° Examinador 
 

Dr. Jonatas Ferreira – Universidade Federal de Pernambuco (PPGS) 
 

_________________________________________________________________ 
4° Examinador 

 
Dr. Paulo Henrique Martins – Universidade Federal de Pernambuco (PPGS) 

 
______________________________________________________________ 

5° Examinador/Presidente 
 
 
 

 
 
 
 

Recife, agosto de 2004. 
 
 
 

 



 4

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao meu pai, Paulo Alves de Lima 



 5

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Ao Programa de Pós-Graduação em Sociologia, especialmente aos professores: 

Paulo Henrique Martins, orientador da pesquisa, pelo acolhimento e confiança, e 

Jonatas Ferreira, co-orientador, pela abertura de possibilidades temáticas e teóricas (a 

descoberta de Heidegger, Derrida, Donna Haraway...). 

À Karina, esposa e companheira, em quem encontrei uma interlocultora durante os 

meus estudos sobre Michel Foucault.  

À minha filha Helena, a quem peço desculpas pelas minhas ausências. 

À minha mãe, Assunta, pela presença. 

Ao sogro e amigo Gerson Valença, que atualiza o princípio grego da vontade de saber, 

aquele que afirma: “uma vida sem investigação não é digna de ser vivida pelo 

homem”. 

À CAPES, pelo financiamento da pesquisa. 

 

 



 6

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“A visão do homem agora cansa – o que é hoje o niilismo, se não 
isto?...Estamos cansados do homem...” (Nietzsche, 2001a: 35). 
 
“Não se trata de afirmar que o homem está morto (ou que vai 
desaparecer, ou que será substituído pelo super-homem), trata-se 
de, a partir desse tema, que não é meu e que não cessou de ser 
repetido desde o final do século XIX, de ver de que maneira e 
segundo que regras se formou e funcionou o conceito de homem 
(...). Contenhamos, pois, as lágrimas” (Foucault, 1992: 81). 

 

 

 

 



 7

RESUMO 

 

A pesquisa analisa as formas de problematização das relações entre corpo e novas 

tecnologias efetivadas pelas produções discursivas da mídia e do campo acadêmico. 

Trata-se de pensar como a relação entre corpo e tecnologia vem se tornando uma 

problemática, que práticas discursivas, associadas a uma dispersão de práticas 

coexistentes e laterais, têm feito esta questão emergir como objeto para o pensamento. 

As práticas discursivas analisadas indicam a configuração de uma nova formação 

discursiva – que nomeamos de “pós-humana” – marcada por uma mutação 

arqueológica: a passagem do corpo-máquina ao corpo-informação. A análise 

demonstra que, se, por um lado, os discursos agenciados ao dispositivo das novas 

tecnologias operam importantes desconstruções das oposições metafísicas 

homem/máquina, humanos/não-humanos, natural/artificial, natureza/cultura que têm 

sustentado o pensamento ocidental, particularmente seu veio antropocêntrico-

humanista, ao revelar, por exemplo, momentos de indecidibilidade quanto à agência 

humana; por outro, foi possível apreender no corpo dos discursos uma série de 

ambigüidades que revelam dificuldades na ultrapassagem dessas oposições, momento 

em que identificamos elementos de permanência, de continuidade e de repetição da 

própria metafísica, como a oposição mente/corpo. Daí que a configuração de nova 

formação discursiva não significar necessariamente uma “superação da metafísica”. 

Identificamos que a multiplicidade de práticas imagético-discursivas que investem o 

corpo hoje é delineada pelo a priori histórico da informação, definido pela junção da 

cibernética, tecnologias da informação e biologia molecular, que estão na base das 

práticas de digitalização e virtualização dos corpos. É nesse solo arqueológico que 

acreditamos encontrar a condição de possibilidade das novas configurações em que se 

inscrevem os discursos sobre corpo ciborgue, corpo informação, corpo pós-humano, 

que hoje vemos plasmar tanto a mídia como o campo acadêmico. De uma perspectiva 

arqueo-genealógica, entendemos que essas práticas discursivas estão elas mesmas 

ancoradas em novas modalidades de poder-saber que acabam por dar ensejo a uma 

indefinida possibilidade plástica de operar com o corpo – devendo por isso mesmo ser 

tematizadas no âmbito do diagrama das forças que as cartografam.  

 

 



 8

ABSTRACT 

 

This research analyses the ways of problematization of the relations between body and 

new technologies put into practice by the media and academic field discoursive 

production. It is about thinking how the relation body and technology has become an 

issue, which discoursive practices, related with a variety of coexistent and lateral 

practices, has made this issue arise as an object for thought. The discoursive practices 

analysed suggest a new discoursive formation configuration – which we named “post-

human” – marked off by an archeological mutation: the passage from the machine-

body to the information-body. The analysis shows that, if on the one hand, the 

discourses associated to the new technologies apparatus operate important 

deconstructions of the metaphysical oppositions man/machine, humans/no-humans, 

natural/artificial, nature/culture which has supported the occidental thought, 

particularly its anthropocentric-humanist characteristic, when it shows up, for instance, 

moments of indecibility related to the human agency; on the other hand, it was 

possible to notice on the body of the discourses a set of ambiguities which reveals 

some difficulties on the transition of these positions, moment at which we identify 

elements of permanence, of continuity and repetition of the metaphysics itself, such as 

the opposition mind/body. It follows that the configuration of a new discoursive 

formation does not necessarily mean a “surpassing of metaphysics”. We have found 

out that the wide variety of discoursive practices which focus on the body nowadays 

delimited by the historical a priori of the information, defined by the connection of 

cybernetics, information technologies and molecular biology, which are on the 

foundation of the digitalizing and virtualization of the body practices. It is on this 

archeological field we hope to find the new configuration conditions of possibility on 

which the discourses about the cyborg body inscribe themselves, information body, 

post-human body, which nowadays we can see molded both media and academic field. 

From an archeo-genealogical perspective, we understand that these discoursive 

practices themselves are anchored in new types of power-knowledge which end up 

making for an indefinite plastic possibility of operating with the body – that should for 

that reason be arisen as a theme within the force diagram which draw them. 
 



 9

SUMÁRIO  
  

AGRADECIMENTOS  

RESUMO  

ABSTRACT  
APRESENTAÇÃO............................................................................................................... 11 
  
  
Capítulo 1 –  PODER-CORPO: a genealogia....................................................................... 17 
  
1.1 O objeto de estudo.......................................................................................................... 18 
1.2 Discurso e verdade.......................................................................................................... 21 
1.3 Dispositivo e regime de visibilidade-dizibilidade .................................................... .... 24 
1.4 Corpo e dispositivos tecnológicos em Michel Foucault................................................. 28 
   
Capítulo 2 –  A ARQUEOLOGIA........................................................................................ 51 
  
2.1 Teoria como caixa de ferramentas.................................................................................. 52 
2.2 O enunciado-acontecimento........................................................................................... 56 
2.3 Escavando a superfície: o trabalho da arqueologia......................................................... 59 
2.4 Modalidades de enunciação: posições do sujeito........................................................... 62 
2.5 A arqueo-genealogia: certas exigências de método........................................................ 65 
  
Capítulo 3 – CAMPO EMPÍRICO....................................................................................... 68 
  
3.1 As fontes ........................................................................................................................ 69 
3.2 Dos usos da metáfora ..................................................................................................... 71 
3.3 A ambivalência como dinâmica disjuntiva afirmativa .................................................. 74 
3.4 Imagem-texto ................................................................................................................. 79 
  
Capítulo 4 - A VIRADA CIBERNÉTICA: o a priori histórico da informação .................. 82 
  
4.1 A virada cibernética........................................................................................................ 84 
4.2 Imagens dos autômatos na história................................................................................. 94 
4.3 Cibernética e biologia: a biologia molecular como ciência da informação.................... 99 
4.4 Do corpo-máquina ao corpo-informação........................................................................ 104
  
Capítulo 5 – CORPO E TECNOLOGIA I – a produção teórica hipercrítica....................... 118

  
Introdução............................................................................................................................. 119

5.1 Corpo cyborg ................................................................................................................. 122

2.2 Corpo pós-humano ......................................................................................................... 136

2.4 Corpo-informação .......................................................................................................... 147

Conclusão.............................................................................................................................. 160



 10

  
Capítulo 6 – CORPO E TECNOLOGIA II – a produção discursiva da mídia..................... 177
  
Introdução............................................................................................................................. 178
6.1 Robótica, biônica e inteligência artificial ...................................................................... 181
6.2 Bioengenharia e o coração artificial .............................................................................. 203
6.3 Nanotecnologia, nanomedicina e robôs cirurgiões......................................................... 211
6.4 Clonagem, xenotransplante e células-tronco ................................................................. 227
6.5 Biotecnologia e os transgênicos...................................................................................... 235
6.6 Genômica, Projeto Genoma Humano e a medicina biomolecular.................................. 244
Conclusão ............................................................................................................................. 262
  
CONSIDERAÇÕES FINAIS: o pós-humano como horizonte biotecnológico ................... 277
  
O Biopoder Hoje................................................................................................................... 280
Da oposição metafísica natureza/cultura: as desconstruções do humano............................. 282
O pós-humano e a imortalidade: rumo a uma nova formação discursiva?........................... 291
A arqueo-genealogia como ontologia do presente ............................................................... 297
  
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ................................................................................ 300
 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 11

 

APRESENTAÇÃO 

A atual aceleração tecnológica, impulsionada por desenvolvimentos científico-

tecnológicos mais recentes em campos tão diversos, como a robótica, a inteligência 

artificial, a biônica, a bioengenharia, a nanotecnologia, a biologia molecular, a 

genômica, a biotecnologia e todo conjunto emergente das novas tecnologias da 

informação, tem propiciado cenários inusitados no que concerne às possibilidades de 

transformação tecnológica do corpo.  

Na biônica, o desenvolvimento de braços mecânicos, por exemplo, envolve 

uma complexa mistura de componentes mecânicos, eletrônicos e biológicos, como 

fibra de carbono, carne, metal, pele sintética de silicone, microssensores, bateria 

elétrica. A produção do coração artificial na bioengenharia; na robótica e na 

inteligência artificial, desenvolvem-se “máquinas inteligentes” e “robôs sentimentais”. 

A partir da convergência da engenharia de tecidos, das técnicas da clonagem, 

do xenotransplante, do cultivo de células-tronco, é anunciada uma revolução nas 

práticas de transplantes, abrindo a perspectiva para que órgãos humanos, como 

fígados, rins, pulmões e corações, possam ser “fabricados” como “peças de reposição” 

e colocados à comercialização. Uma lógica da produção da vida está subjacente à 

engenharia de tecidos, pois, com ela, aprendemos que é possível produzir vida em um 

laboratório. 

Na nanotecnologia e nanomedicina, micromáquinas invisíveis a olho nu 

(“nanorrobôs”) poderão ser implantados em nossas artérias, “viajando” assim pelo 

corpo humano com o objetivo de realizar diagnósticos precisos, combater doenças e 

mesmo reconstruir estruturas no seu interior. 



 12

Máquinas que fazem cirurgias (“robôs cirurgiões”), médicos que cuidam de 

pacientes pela internete, prontuário eletrônico, telemedicina, “remédios inteligentes” 

parecidos com chips, seres híbridos, meio drogas, meio máquinas, “cirurgias sem 

cortes”, são todos exemplos daquilo que vem sendo anunciado como a “revolução 

tecnológica” nos hospitais e consultórios médicos. Paralelamente a isso, 

“supermáquinas”, que unem as mais sofisticadas tecnologias de diagnósticos por 

imagens, como a ressonância magnética funcional e a tomografia computadorizada, 

realizam a “dissecação tecnológica do corpo”. Todos esses desenvolvimentos na 

medicina podem ser sintetizados no enunciado “Lição de Anatomia” veiculado pela 

revista Veja de 07/04/1999: “A medicina comemora. Nunca foi tão fácil desvendar as 

entranhas do corpo humano”. 

A máquina do computador, máquina cibernética por excelência, e as novas 

tecnologias digitais a ela articulas, pelas possibilidades de transformação tecnológica 

do corpo que instaura, faz multiplicar e proliferar novas metáforas e imagens do corpo: 

“corpo-hipertexto” ou “hipercorpo” no ciberespaço e na cibercultura; “corpo-genoma”, 

“corpo-programa”, “corpo código-livro” na biotecnologia, na genômica, no Projeto 

Genoma Humano; “corpo virtual”, “corpo digital” na realidade virtual, na telemedicina 

e no Projeto Humano Visível; “corpo-imagem” na computação gráfica, nas novas 

tecnologias de diagnóstico por imagens.  

Sendo o DNA essencialmente “informação digital”, com a genômica passamos 

a ler “virtualmente” todo o “texto do genoma humano”. O livro da vida, uma vez 

decifrado, abre a perspectiva para que novos ‘textos genéticos’ sejam reescritos.  Os 

casos veiculados pela mídia dos transgênicos - macaco Rhesus, “cabra-aranha”, o 

“frankenfish”, a produção de modelos animais e vegetais como fábricas químicas e 

biológicas, a realidade do xenotransplante, etc. - já são exemplares das novas sintaxes 



 13

tornadas possíveis com a decifração do ‘alfabeto da vida’– o DNA. A decodificação do 

genoma transforma o DNA numa matriz de possibilidades, sujeito agora a constantes 

atualizações. O corpo, ou melhor, a forma corpo, também está sujeita a ‘atualizações’ 

que o processo de digitalização da vida instaura no mundo vivo como um todo.  

São esses os cenários que tornam possível hoje uma explosão de 

discursividades agenciadas ao dispositivo das novas tecnologias, o que pode ser 

observado nos mais diversos espaços institucionais e campos do saber, como a 

filosofia, a teoria social, as artes em geral, a mídia, fazendo multiplicar enunciados, 

imagens e metáforas associadas ao universo pós-biológico, pós-orgânico, pós-humano.  

A insistência, repetição e regularidade de certos enunciados, uma vez 

relacionados aos espaços institucionais que lhes produzem e fazem proliferar (a mídia 

e o campo acadêmico), são tomados na forma de uma problemática sobre as relações 

entre corpo e novas tecnologias. 

Articulados a essa temática geral – as relações entre corpo e novas tecnologias - 

buscamos saber em que medida essa produção discursiva 1) promove rupturas na 

condição atual do corpo; 2) acena para uma nova formação discursiva, o que 

realizamos a partir de uma perspectiva arqueo-genealógica. 

Sendo a arqueo-genealogia uma análise das práticas e formações discursivas 

centradas na descrição de enunciados, nosso trabalho consiste, basicamente, em 

colocar “as coisas efetivamente ditas” na situação de “coisas relacionais”. Ou seja, 

nosso objetivo é identificar os enunciados que sugiram rupturas na condição do corpo 

(“corpo obsoleto”, “corpo pós-orgânico”, “corpo ciborgue”) ou que mesmo acenam 

para uma nova formação discursiva (“Homo Cibernéticus”, “Ciborgue”, “Robô 

Sapiens”, “Cibionte”, “Pós-humano”), relacionando-os aos lugares de produção dos 

discursos e àqueles que lhes fazem proliferar – a mídia e o campo acadêmico.  



 14

Do ponto de vista da metodologia por nós adotada – da arqueo-genealogia, é 

importante elucidar desde já o que entendemos por “discurso” e “corpo”. Seguindo 

Foucault (1995a), concebemos os discursos como práticas discursivas, ou seja, 

práticas que formam sistematicamente os objetos de que falam. Os discursos, em sua 

materialidade constituidora da realidade, são uma produção social, cultural e histórica, 

assim como o são os objetos que informam. Entendemos, portanto, que o corpo é uma 

produção social, cultural e histórica, uma vez que informado de discursos. 

Nesse ponto, é preciso assinalar um pressuposto fundamental da pesquisa: da 

ótica da arqueo-genealogia, o objeto “corpo” não preexiste às práticas discursivas que 

o produzem. As noções de corpo (corpo orgânico, corpo máquina, corpo informação, 

etc.), que são sempre produções históricas, são constituídas pelo conjunto do que é dito 

no grupo de enunciados que o nomeiam, recortam, classificam, descrevem, explicam, 

julgam. E aqui consiste o trabalho do arqueo-genealogista: articular um conjunto de 

enunciados dispersos e heterogêneos às práticas e formações discursivas das quais são 

dependentes. 

Em coerência com esse pressuposto, deslocamos a análise do princípio do 

autor concebido como “sujeito” (origem e fundamento) do discurso para o “campo dos 

acontecimentos discursivos”.  

  Assim como operamos o descentramento do autor (sua suposta originalidade), 

também não buscamos criar “novos enunciados”, ou “inventar uma nova linguagem” 

para aquilo que vem sendo dito sobre o corpo. Toda a análise se deteve nos próprios 

enunciados na forma como são efetivamente ditos. Identificar a que maquinaria 

imagético-discursiva os enunciados pertencem, eis um dos princípios balizadores da 

nossa pesquisa. 



 15

Nos capítulos 1 e 2 da tese, discorremos sobre a arqueo-genealogia em sua 

relação com o corpo, quando elucidamos as nossas categorias de análise (enunciado, 

práticas e formações discursivas, biopoder e dispositivo). Momento também em que 

buscamos elucidar nossa postura com relação a Foucault, os usos que fazemos desse 

autor, entendendo que a problemática corpo e tecnologia perpassa sua obra, sempre 

tratada como práticas de objetivação, individualização e normalização. 

No capítulo 3, delimitamos as fontes, os lugares de produção e circulação dos 

discursos e imagens do corpo, estabelecemos os critérios para a escolha das fontes, 

tópico 3.1. Nos tópicos seguintes, discorremos sobre: 3.2 A importância da metáfora 

como recurso analítico; 3.3 A ambivalência como dinâmica disjuntiva afirmativa, os 

‘indecidíveis’ (o phármakon e o suplemento), a lógica da tecnologia como 

“suplemento perigoso”; 3.4 Nos limites da arqueo-genealogia, apresentamos 

argumentos em favor do uso da imagem como mais um recurso analítico produtivo.  

No capítulo 4, buscamos elucidar as bases teóricas do corpo-máquina e do 

corpo-informação. Fundamentalmente, é nosso objetivo realizar uma arqueo-

genealogia das relações entre a cibernética e a biologia molecular que culminou na 

constituição da biologia numa ciência da informação, analisando como se deu, do 

ponto de vista sócio-histórico, esse processo de convergência científica e tecnológica 

que possibilitou a produção de novas imagens da vida e do corpo. Com isso, 

esperamos poder identificar as condições de possibilidade dos discursos – o a priori 

histórico - que hoje versam sobre o corpo ciborgue, corpo informação e o corpo pós-

humano. 

No Capítulo 5, analisamos a produção discursiva do campo acadêmico, que 

nomeamos produção discursiva teórico-hipercrítica. A produção discursiva acadêmica 

que tomamos como material de análise se insere no campo da teoria social 



 16

contemporânea, nos estudos que delineiam os campos da Antropologia do Ciborgue, e 

dos Estudos Feministas de Ciência e Tecnologia. 

 No capítulo 6, analisamos a produção discursiva da mídia ao nível da 

divulgação científica, especificamente, o Jornal Folha de São Paulo, as Revistas Veja, 

Superinteressante e Scientific American. 

As produções discursivas (do campo acadêmico e da mídia) que problematizam 

as relações entre corpo e novas tecnologias apontam para rupturas na condição atual do 

corpo? Oferecem indicadores que acenam para uma nova formação discursiva? Eis 

então, podemos repetir, as questões balizadoras da pesquisa. 

 As produções discursivas analisadas indicam a configuração de uma nova 

formação discursiva – que nomeamos de “pós-humana” marcada por uma mutação 

arqueológica: a passagem do corpo-máquina ao corpo-informação.  

Com efeito, se se afigura inegável que as produções discursivas agenciadas ao 

dispositivo das novas tecnologias promovem rupturas na condição do corpo - para nós, 

consubstanciada na passagem do corpo-máquina ao corpo-informação -, no entanto, foi 

possível identificar uma série de ambigüidades que revelam o quanto a passagem é 

problemática. 

Se, de fato, estamos ingressando numa nova formação discursiva sobre o corpo 

– a exemplo dos discursos do corpo ciborgue, corpo pós-humano, corpo informação, 

tomamos esses discursos, eles mesmos, como práticas de saber-poder e os efeitos de 

verdade daí decorrentes, que conformam essa mesma formação discursiva.   

 
 

 

 

 



 17

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO  1 

PODER-CORPO: A GENEALOGIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 18

 

 

 

1.1 Objeto de estudo 

O objetivo mais geral da pesquisa é analisar as formas de problematização das 

relações entre corpo e novas teconologias realizadas pelas produções discursivas da 

mídia e do campo acadêmico que delineiam as novas configurações em que passamos 

a reconhecer o corpo. Especificamente, buscamos identificar se há (1) rupturas na 

condição atual do corpo e (2) indicadores que apontam para a configuração de uma 

nova formação discursiva, como uma gama de discursos, numa variedade de práticas 

imagético-discursivas, parece sinalizar hoje. 

Entre os campos científicos e as tecnologias que particularmente nos 

interessam, destacam-se a biologia molecular, a engenharia genética ou tecnologia do 

DNA recombinante, tecnologias biomédicas tais como terapia gênica, exames de 

diagnósticos genéticos, a tecnologia do biochip, e campos como a robótica, a 

inteligência artificial, a biônica (tecnologias de próteses mecânicas, eletrônicas e 

digitais), técnicas de implante e transplante de órgãos, a bioengenharia e produção de 

órgãos, clonagem e técnicas que envolvam a células-tronco, xenotransplante e 

nanotecnologia. Pela especificidade de nossa pesquisa é importante registrar que essas 

tecnologias, tratadas aqui como práticas discursivas, são dependentes dessa operação 

fundamental de “tradução do mundo em um problema de codificação de informação” 

(Haraway, 2000: 70). 

Valendo-nos, do ponto de vista do método, de uma orientação que chamamos 

de arqueo-genealógica, notadamente de inspiração foucaultiana, lançamos mão aqui 

das noções e conceitos circunscritos por essa abordagem, tais como enunciado, prática 



 19

discursiva, formação discursiva, posições do sujeito, a priori histórico - que delineiam 

o campo da arqueologia – e vontade de saber-poder, regime de verdade, dispositivo, 

tecnologias do corpo, biopoder – que compõem o leque de preocupações da 

genealogia. Um tratamento teórico desses conceitos, bem como uma caracterização da 

arqueologia e da genealogia é o objetivo desse e do próximo capítulo. 

A interseção buscada entre arqueologia e genealogia se faz necessária tendo em 

vista a própria especificidade do objeto da pesquisa - as relações contemporâneas entre 

corpo e tecnologia – tratada ao nível das práticas discursivas. Tendo em mente a 

caracterização geral da genealogia1 como uma análise histórica das condições políticas 

de possibilidades dos discursos, que está no “ponto de articulação do corpo com a 

história” (Foucault, 1998a: 22)2 e a arqueologia como esse trabalho de atuar “na 

superfície”, escavando-a, ou seja, como análise das condições que possibilitaram o 

surgimento e a transformação dos saberes numa determinada época, a escolha da 

arqueo-genealogia como perspectiva metodológica para o objeto aqui focado se 

mostra produtiva quando pensamos que a análise das formações discursivas e dos seus 

enunciados deve ser feita em função das estratégias de poder - os dispositivos de 

poder, aqui tomados como dispositivos das novas tecnologias - , que numa sociedade 

como a nossa investem os corpos e parecem mesmo atestar sua obsolescência, senão o 

seu desaparecimento enquanto corpo natural.  

Assim, nosso objetivo mais geral é entender alguns meandros por meio dos 

quais têm se produzido as noções contemporâneas de corpo, entendendo que o “corpo” 

                                                           
1 Quanto ao aspecto genealógico, este concerne à formação efetiva dos discurso: a genealogia estuda sua 
formação ao mesmo tempo dispersa, descontínua e regular, daí ela complementar a arqueologia. A parte 
genealógica da análise se detém nas séries da formação efetiva do discurso: procura apreendê-lo em seu 
poder de afirmação, e por aí entendendo não um poder que se oporia ao poder de negar, mas o poder de 
constituir domínios de objetos, a propósito das quais se poderia afirmar ou negar proposições 
verdadeiras ou falsas – porque o discurso, em última análise, remete sobretudo ao campo das lutas. 
2 “Nietzsche, a Genealogia e a História, in Microfísica do Poder. 



 20

é, como todos os objetos de pensamento, dotado de pura historicidade. O corpo  

considerado na sua historicidade se configura e adquire forma a partir das práticas de 

saber e de poder, com os efeitos de verdade que o constituem. Assim, entendemos que 

as noções contemporâneas de corpo são produzidas por meandros que são, eles 

mesmos, sócio-históricos, resultado dessas práticas de saber e poder que são 

constitutivas. 

A idéia aqui é estabelecer uma tensão entre a naturalização do corpo e sua 

historicidade, partindo do pressuposto segundo o qual o corpo não é natural, mas um 

objeto fruto da trama sócio-histórica. Como diria Foucault (1998a: 27)3,  

“(...) pensamos em todo caso que o corpo tem apenas as leis de sua fisiologia, e 
que ele escapa à história. Novo erro; ele é formado por uma série de regimes 
que o constróem; ele é destroçado por ritmos de trabalho, repouso e festa; ele é 
intoxicado por venenos – alimentos ou valores, hábitos alimentares e leis 
morais simultaneamente; ele cria resistências”.   
 
Uma teorização social que busque problematizar a produção do corpo 

considerando essa sua historicidade, a partir das práticas que o constituem, não pode se 

apoiar em nenhuma “constância”, pois nada no homem – nem mesmo seu corpo - é 

bastante fixo para servir como fundamento de uma teoria. Nas Ciências Sociais 

estamos habituados a falar de fatos sociais, de ação social, de estruturas sociais, mas 

nos esquecemos com freqüência de que tudo na sociedade e na história ocorre através 

dos corpos. O campo da produção sociológica, como campo de produção do saber, está 

recortado por relações de poder que incidem sobre o discurso sociológico, de que são 

resultado todos os conceitos-chave desse discurso (agência-estrutura, indivíduo-

sociedade, micro-macro). Este campo deve ser, ele mesmo, questionado 

constantemente pelo analista. A análise sociológica deve se constituir também dessa 

volta crítica sobre si mesma. A sociologia deve, portanto, operar deslocamentos 



 21

produtivos para se pensar a emergência de novos objetos sociais, colocando outros 

conceitos e enunciados em funcionamento.  

As formas contemporâneas de indissociabilidade saber-poder, vale dizer, as 

novas tecnologias do poder, implicam uma nova produção social do corpo, a qual 

deveria resultar também um novo aporte conceitual e empírico por parte da sociologia. 

A emergência de formas de produção de saberes e de intervenções sobre a vida – que 

significam, inclusive, uma modificação das fronteiras espaciais e temporais do corpo 

humano – estaria determinando rearticulações entre as diversas instâncias científicas, 

técnicas, sociais e políticas do exercício de poder. 

Trata-se, no nosso caso, de efetuar um deslocamento do corpo como 

fundamento para o corpo como problema. A questão, então, é saber como o corpo 

entra nas relações sócio-históricas, com as dadas práticas de saber e poder de que é 

investido, ou melhor, a questão é como analisar essas relações em que o corpo está 

imerso e que o produzem. 

 

1.2 Discurso e verdade 

“A historicidade que nos domina e nos determina é belicosa e não lingüística. 
Relação de poder, não relação de sentido” (Foucault, 1998: 5)4. 
 
É preciso, para isso, rompermos com as transparências das linguagens, 

pensarmos o corpo como acúmulo de camadas discursivas e de práticas sociais, 

trabalhando nessa região em que discurso e corpo se encontram.  

Procedemos nossa investigação valendo-nos das contribuições de Michel 

Foucault no que tange ao sentido que este autor atribui ao termo discurso. 

                                                                                                                                                                        
3 “Nietzsche, a Genealogia e a História, in Microfísica do Poder. 
4 “Verdade e Poder”, in Microfísica do Poder. 



 22

O que interessa a Foucault é ver, historicamente, como se produzem efeitos de 

verdade no interior dos discursos que, em si mesmos, não são nem verdadeiros nem 

falsos. Assim, a verdade se dá necessariamente no discurso. Aí, está em causa o que 

Foucault entende por “verdades”, que não são, para ele, o conjunto das proposições 

verdadeiras que se há de descobrir e aceitar, mas o que permite dizer e reconhecer 

proposições tidas por verdadeiras: o que permite destrinçar o verdadeiro do falso e a 

partir do que se prende ao verdadeiro como efeitos específicos de poder. A “verdade” 

está ligada circularmente a sistemas de poder que a produzem e a sustentam e a efeitos 

de poder que ela induz e que a reconduzem. Foucault fala de “regime” político, 

econômico, institucional de produção da verdade. 

O discurso, em seus efeitos de verdade, suscita, fabrica algo que não existe. 

Trata-se, para Foucault, de saber-fazer uma verdade: “a verdade não é da ordem 

daquilo que é, mas do que ocorre: acontecimento. Ela não é constatada, mas suscitada: 

produção no lugar do apofântico (Foucault, 1999: 282)5. 

Foucault contrapõe a uma concepção de verdade concebida como representação 

(e intervenção na) da realidade não afetada pelo poder, uma concepção de verdade 

como saturada de poder e internamente constitutiva da realidade. A produção de 

verdade é inteiramente infiltrada pelas relações de poder: 

 

(...) a verdade não existe fora do poder ou sem poder (...) A verdade é deste 
mundo; ela é produzida neste mundo graças a múltiplas coerções e nele produz 
efeitos regulamentados de poder. Cada sociedade tem seu regime de verdade, 
sua “política geral” de verdade: isto é, os tipos de discurso que ela acolhe e faz 
funcionar como verdadeiros; os mecanismos e as instâncias que permitem 
distinguir os enunciados verdadeiros dos falsos, a maneira como se sanciona 
uns e outros; as técnicas e os procedimentos que são valorizados para a 
obtenção da verdade; o estatuto daqueles que têm o encargo de dizer o que 
funciona como verdadeiro (Foucault, 1998a:12). 

                                                           
5 “A Casa dos Loucos”, in Ditos e Escritos I. 



 23

 
Portanto, Foucault (Ibid.: Idem) identifica o que denomina de “economia 

política” da verdade, apontando cinco características que, para ele, seriam 

historicamente importantes: a “verdade” é centralizada na forma do discurso científico 

e nas instituições que o produzem; está submetida a uma constante incitação 

econômica e política (necessidade de verdade tanto para a produção econômica, quanto 

para o poder político); é objeto, de várias formas, de uma imensa difusão e de um 

imenso consumo (circula nos aparelhos de educação ou de informação, cuja extensão 

no corpo social é relativamente grande); é produzida e transmitida sob o controle, não 

exclusivo, mas dominante, de alguns grandes aparelhos políticos ou econômicos 

(universidade, exército, meios de comunicação); enfim, é objeto de debate político e de 

confronto social. 

Aqui, então, concebem-se os discursos como “práticas que formam 

sistematicamente os objetos de que falam” (Foucault, 1995a: 56)6: os discursos, em sua 

materialidade constituidora da realidade,  são uma produção social, cultural e histórica, 

assim como o são os objetos que informam. Entendemos, portanto, que o corpo é uma 

produção social, cultural e histórica, uma vez que informado de discursos. 

Não podemos esquecer que dis-cursus é, originalmente, a ação de correr para 

todo lado, são idas e vindas, démarches, intrigas. E o corpo, tal como aqui queremos 

pensá-lo, é território  reticular formado por redes de imagens e falas tecidas nas 

relações sociais. 

Assim é que as formas de linguagem aqui tomadas para análise, a produção 

acadêmica e a mídia impressa, o são tomadas como ações, práticas inseparáveis de 

uma instituição. Estas práticas não apenas representam o real, mas instituem reais. 

                                                           
6 A Arqueologia do Saber. 



 24

Acreditamos que os discursos não se enunciam a partir de um espaço objetivamente 

determinado do exterior, são eles próprios que inscrevem seus espaços, que os 

inscrevem e os pressupõem para se legitimarem. 

 

1.3 Dispositivo e regime de visibilidade-dizibilidade 

“Há muito tempo se sabe que o papel da filosofia não é descobrir o que está 
escondido, mas sim tornar visível o que precisamente é visível – ou seja, fazer 
aparecer o que está tão próximo de nós, tão imediato, o que está tão 
intimamente ligado a nós mesmos que, em função disso, não o percebemos” 
(Foucault, 2004: 44)7. 
 
Cada época diz tudo o que pode dizer em função de suas condições de 

enunciação, assim como vê e faz ver tudo o que pode em função de seus campos de 

visibilidade. Tudo é sempre dito e visto em cada época histórica. Eis aqui um dos 

pressupostos fundamentais da arqueo-genealogia (Cf. Deleuze, 1995). 

O saber constitui um agenciamento prático, um dispositivo de enunciados e 

visibilidades, e a função do arqueólogo é definir o que se pode ver e o que se pode 

dizer numa época histórica. 

Quando falamos na emergência de uma nova visibilidade e dizibilidade do 

corpo, falamos da emergência de novos conceitos, novos temas, novos objetos, figuras, 

imagens que permitem ver e falar de forma diferenciada de como se via e se dizia o 

corpo anteriormente. Que permitem organizá-lo de uma nova forma, que colocam 

novos problemas, que, por sua vez, colocam novos focos de luz, iluminam outras 

dimensões da trama social e histórica. Tanto na visibilidade quanto na dizibilidade 

articulam-se o pensar o corpo e o produzir o corpo, as práticas imagético-discursivas 

que recortam e articulam o diagrama de forças que as cartografam. É nesse nicho de 

articulação visibilidade-dizibilidade que, de acordo com as análises que 



 25

empreendemos, chegamos a uma percepção consistente da atual condição do corpo 

como ambivalente.  

Pensar o corpo é tomá-lo como um grupo de enunciados e imagens que se 

repetem, com certa regularidade, em diferentes discursos, em nossa época, com 

diferentes estilos e não pensá-lo como uma homogeneidade, uma identidade presente 

na natureza.  

O corpo, entendido como espaço recortado por práticas de saber, de poder e 

objetivação, palco de lutas e conflitos, como o que há de mais descontínuo, matéria a 

ser trabalhada e reelaborada constantemente pelas práticas sociais também 

heterogêneas, é tomado aqui, enfim, como invenção, pela repetição regular de 

determinados enunciados e imagens que lhe são correlativas, que pretendem falar e 

mostrar sua verdade mais interior. Um território, pois, que está sujeito a um 

movimento pendular de construção, mas também de desconstrução, contrariando a 

imagem de eternidade que sempre se associa ao corpo – “o corpo sempre existiu”. O 

corpo, pois, aparece não como fundamento biológico da nossa existência, mas como 

materialidade sujeita a transformações. Mesmo os discursos, facilmente identificáveis 

em nossas análises, que se valem de uma linguagem organicista-naturalista, tratando o 

corpo como “o nosso organismo”, “a nossa espécie”, “a nossa natureza”, são tomados 

como práticas discursivas, sendo, portanto, pertencentes a uma formação sócio-

histórica determinada.  

Nesse ponto, é interessante notar que noções, tais como “sexualidade”, 

“organismo” nem sempre existiram. Em O uso dos Prazeres, Foucaut (1990: 9) afirma 

que “sexualidade” é um termo recente só tendo aparecido no início do século XIX. O 

mesmo ocorrendo com a noção de “organismo”, surgida no final do século XVIII no 

                                                                                                                                                                        
7 “A Filosofia Analítica da Política”, in Ditos e Escritos V. 



 26

âmbito da história natural (Cf. Foucault, 1995a: 198)8. Tais noções foram 

“inventadas”, vale dizer, “objetivadas” na história. 

Seguindo Foucault (1998a: 22)9 - “O corpo [é] superfície de inscrição dos 

acontecimentos (enquanto a linguagem os marca e as idéias os dissolvem), lugar de 

dissociação do eu (que supõe a quimera de uma unidade substancial, volume em 

perpétua pulverização”. A genealogia, “como análise da proveniência, está portanto no 

ponto de articulação do corpo com a história. Ela deve mostrar o corpo inteiramente 

marcado de história e a história arruinando o corpo” (idem). 

Já nossa preocupação com o poder não implica, no entanto, uma análise do que 

está oculto sob os textos ou imagens, mas, ao contrário, do que elas criam em sua 

exterioridade, em seus efeitos de superfície, e da própria diferença com  que 

descrevem. Não tomamos os discursos como documentos de uma verdade sobre o 

corpo, mas como monumentos de sua construção.  

O que fazemos é a problematização das práticas imagético-discursivas que têm 

dado conformação a estas idéias, que lhes dão uma visibilidade e uma linguagem. 

Privilegiamos, no entanto, neste debate, aquele que se trava especialmente em torno de 

determinados tipos de tecnologias, especialmente aquelas que emergem do encontro da 

cibernética, biologia molecular e tecnologias da informação, a saber: robótica, 

inteligência artificial, engenharia genética – ou tecnologia do DNA recombinante, a 

biônica e a bioengenharia e tecnologias de próteses (mecânicas, eletrônicas e digitais), 

                                                           
8 Em As Palavras e as Coisas, Foucault (1995b) afirma que idéias como a evolução, a especificidade da 
vida, a noção de organismo eram estranhas à história natural. Ele chega mesmo a objetar aqueles que 
pretendem fazer “histórias da biologia” no século XVIII quando a própria biologia não existia. “Se a 
biologia não existia”, diz Foucault (1995b: 141), “o era por uma razão bem simples: é que a própria vida 
não existia. Existiam apenas seres vivos e que apareciam através de um crivo do saber constituído pela 
história natural”. 
9 “Nietzsche, a Genealogia e a História, in Microfísica do Poder. 
 



 27

tecnologias de implante e transplante de órgãos, bioengenharia e produção de órgãos, 

clonagem e células-tronco, xenotransplante e nanotecnologia. 

Nos enunciados e imagens difusos e dispersos que se veiculam nas fontes em 

análise, o corpo aparece radiografado, auscultado, em suas menores dobras, substituído 

por pedaços, enxertado em todos os sentidos, prometido à sobrevivência de seus 

órgãos, fonte de pesquisas e de práticas de saberes tecno-científicos, provocando uma 

inflação de significações que confluem para a composições de noções do corpo como 

corpo pós-humano, corpo pós-biológico, corpo-prótese, corpo obsoleto, corpo cyborg, 

corpo informação, corpo virtual. Foi em torno destas idéias mestras que emergiu um 

conjunto de regras de enunciação que chamamos de práticas discursivas das novas 

tecnologias do corpo e todo dispositivo de poder que a sustenta, que chamamos de 

dispositivo das novas tecnologias, notadamente aquelas tecnologias que ganham maior 

evidência a partir da segunda metade da década de 1990. 

Este trabalho tematiza, pois, as formas contemporâneas de ver e dizer o corpo, 

que, talvez, abrem caminho para novas formas de senti-lo e de conhecê-lo. Estas novas 

formas de ver e dizer estão relacionadas com outras séries de práticas, desde as 

econômicas, as sociais, as políticas, até as artísticas, que não estabelecem entre si 

qualquer determinação, mas que se conectam, se afastam ou se aproximam, formando 

uma teia de práticas imagético-discursivas e uma dispersão de práticas que lhe são 

transversais; relações de força e de sentido, que, seguindo Foucault, estamos chamando 

de dispositivo das novas tecnologias para ressaltar seu caráter estratégico.  

O dispositivo supõe que se trata de uma certa manipulação das relações de 

força, de uma intervenção racional e organizada nestas, seja para desenvolvê-las em 

determinada direção, seja para bloqueá-las, estabilizá-las e utilizá-las. O que é 

fundamental é que o dispositivo está sempre inscrito em um jogo de poder, ligado a 



 28

uma ou a configurações de saber que dele nascem. Em resumo, “é isto o dispositivo: 

estratégias de relações de forças sustentando tipos de saber e sendo sustentado por 

eles” (Foucault, 1998a: 246)10. 

Assim, concebemos os dispositivos das novas tecnologias como práticas de 

poder-saber que investem o corpo hoje, no sentido em que remetem às relações de 

força; e como práticas de saber por estarem relacionadas aos regimes de verdade que 

configuram os contornos em que o corpo passa a se reconhecer. No ponto de 

articulação dessas práticas de poder–saber se produz uma nova dizibilidade e uma 

nova visibilidade do corpo, a ponto de passarmos a vê-lo e dizê-lo de uma nova forma. 

Entendemos que é a relação do dispositivo das novas tecnologias com as 

práticas discursivas de transformação tecnológica do corpo, que aqui são consideradas 

como práticas de saber e de poder, que produz alguns efeitos de verdade, tais como 

corpo pós-humano, corpo pós-biológico, corpo ciborgue, corpo informação. 

 

1.4 Corpo e dispositivos tecnológicos em Michel Foucault 

“Através de quais jogos de verdade o homem se dá seu ser próprio a pensar 
quando se percebe como louco, quando se olha como doente, quando reflete 
sobre si como ser vivo, ser falante e ser trabalhador, quando se julga e se pune 
enquanto criminosos? Através de quais jogos de verdade o ser humano se 
reconheceu como homem de desejo?” (Foucault, 1990: 12)11.  

 
 Desde a História da Loucura até Vigiar e Punir e Vontade de Saber, Foucault 

se ocupou em pensar as relações entre saber e poder em um conjunto de práticas nas 

quais se realiza, em uma só operação, tanto a produção de determinados 

conhecimentos sobre o homem como sua cultura técnica no interior de um 

determinado conjunto de instituições. 

                                                           
10 “Sobre a História da Sexualidade”, in Microfísica do Poder. 
11 O Uso dos Prazeres. 



 29

 Desde já é importante assinalar um pressuposto fundamental da arqueo-

genealogia. Foucault se mantém totalmente distante da idéia de que existe uma 

natureza ou uma essência humana que, após um certo número de processos históricos, 

econômicos e sociais, foi mascarada, alienada ou aprisionada em mecanismos, e por 

mecanismos de repressão. Segundo essa hipótese, diz Foucault (2004: 265)12, “basta 

romper esses ferrolhos repressivos para que o homem reconcilie consigo mesmo, 

reencontre sua natureza ou retome contato com sua origem e restaure uma relação 

plena e positiva consigo mesmo”.   

Com efeito, para Foucault, o “sujeito” não é uma substância. É uma forma, e 

essa forma é variável. O que lhe interessa é, precisamente, apreender a constituição 

histórica dessas diferentes formas do sujeito, em relação aos jogos de verdade. Daí que 

ele procurou mostrar “como o sujeito se constituía, nessa ou naquela forma, como 

sujeito louco ou são, como sujeito delinqüente ou não, através de um certo número de 

práticas, que eram jogos de verdade, práticas de poder” (Foucault, 2004: 275). Ora, o 

que está em questão nesses “jogos de verdade” e “práticas de poder” é nada menos do 

que o status da razão e da desrazão; o status da vida e da morte, do crime e da lei. 

Tudo isso faz parte do nosso cotidiano, e é esse cotidiano que aos olhos de Foucault é 

essencial. 

 Uma chave possível de leitura da obra de Foucault é essa articulação entre 

saber e poder em cujo interior se produz o indivíduo. É no momento em que se 

objetivam certos aspectos do humano  (sua natureza patológica, sua finitude essencial, 

a verdade de si inscrita no interior de si mesmo) que se torna possível a produção 

institucionalizada dos indivíduos. E, inversamente, é no momento em que se desdobra 

sobre o social um conjunto de práticas institucionalizadas de produção dos indivíduos 

                                                           
12 “A Ética do Cuidado de Si como Prática da Liberdade”, in Ditos e Escritos V. 



 30

que se torna possível sua objetivação “científica” e toda a engenharia mesma de 

sustentação do edifício social.  

 Tais práticas podem ser consideradas como um conjunto de dispositivos 

orientados à produção de indivíduos mediante certas tecnologias de classificação e 

divisão – por um agenciamento espacial, discursivo e de visibilidade – relacionados a 

procedimentos de objetivação, metaforizadas exemplarmente no panoptismo, essa 

imensa máquina de visibilidade plena descrita em Vigia e Punir, e entre os quais o 

“exame” tem uma posição privilegiada. 

 Já na Vontade de Saber, primeiro volume da História da Sexualidade, a análise 

que ali se fazia do “dispositivo da sexualidade” demonstrou uma engrenagem 

sistemática de “exame” e “confissão”, tecnologias orientadas à objetivação médica, 

psicológica ou social da sexualidade, à produção da sexualidade como “objeto” de um 

conjunto de disciplinas mais ou menos científicas e das tecnologias orientadas ao 

trabalho do sujeito sobre si próprio em relação à tentativa de estabelecer, em sua 

própria sexualidade, a verdade de si e a chave de sua liberação. 

 O indivíduo aparece então como o resultado da articulação entre, por um lado, 

as práticas institucionalizadas que o capturam e os discursos que o nomeiam  e a 

visibilidade que dele se produz a partir dessa articulação espacial-discursiva. 

 Olhando em retrospectiva o seu trabalho e tentando resumir qual fora a sua 

empresa, Foucault (2002: 217) 13 afirmou que “assim como Nietzsche fez a genealogia 

da moral moderna”, o seu trabalho se concentrou em fazer uma “genealogia das 

tecnologias modernas”. Daí que, para nós, é legítimo afirmar a centralidade do 

problema da tecnologia na obra de Foucault – problema tomado em termos de uma 

preocupação com as técnicas de individuação. Esse é o registro a partir do qual 



 31

estamos situados ao trabalhar com Foucault, mobilizando-o como produtivo para 

pensar nosso objeto de estudo. Esse é o modo de leitura de sua obra em que nos 

inscrevemos.  

Impõe-se, aqui, um breve comentário sobre a “ordenação” que comumente se 

faz da obra de Foucault. O mais habitual tem sido falar em termos de descontibuidades 

cronológicas. Haveria uma etapa, entre 1961 e 1969, em que a questão do saber e o 

método da arqueologia seriam dominantes; uma segunda etapa, até 1976, relacionada 

mais com a questão do poder e a metodologia da genealogia; e uma terceira e última 

etapa, baseada nas tecnologias do eu e dominada pela preocupação com a ética.  

Dreyfus e Rabinow (1995) impuseram essa divisão cronológica que é, com 

reservas, compartilhada por Deleuze (1995). Por outro lado, há em Foucault um 

esforço constante em reaproriar-se de seus primeiros trabalhos no contexto geral dos 

subseqüentes. Ele fez isso quando da publicação de Vigiar e Punir, dizendo que 

sempre havia se ocupado do poder, e em várias ocasiões com relação aos seus últimos 

escritos.  

Já em entrevista concedida a Dreyfus e Rabinow (op.cit.), Foucault afirma que 

três domínios de genealogias são possíveis: “ontologias históricas de nós mesmos” em 

nossas relações com a verdade (através da qual nos constituímos como sujeitos de 

saber), o poder (através do qual nos constituímos como sujeitos de ação sobre os 

outros) e a moral (através da qual nos constituímos como agentes morais). 

Assim, quando Foucault oferece retrospectivamente uma revisão de seu 

trabalho, parece que se podem considerar três dimensões, domínios ou eixos (saber, 

poder e subjetivação), mas que não podem ser identificados com divisões cronológicas 

absolutamente estanques. Foucault os situa sob a rubrica de algum problema geral ou 

                                                                                                                                                                        
13 Ditos e Escritos IV. 



 32

uma certa “unidade de intenção”: o estudo das “diferentes modalidades de 

subjetivação”, a “ontologia histórica do presente”, a “história da verdade” ou as 

“condições de possibilidade da experiência”. Essas expressões, entretanto, devem ser 

tomadas como indicações para a leitura e, em nenhum caso, como a entrada para um 

sistema arquitetônico de pensamento.  

Foucault não foi um pensador de sistemas – não se ocupou em criar um 

“sistema Foucault’. Desse modo, não se faz aqui uma “leitura genética”, buscando 

apreender a coerência de um percurso que esbarra nos limites de uma obra; nem se faz 

uma leitura “estrutural tradicional”, pois não se busca a coerência de um sistema ou as 

incoerências dele. Não apontamos insuficiências, nem nos preocupamos em perguntar 

sobre a atualidade da obra de Foucault – se as respostas que ele deu aos seus 

problemas ainda nos servem. Do contrário, o modo de leitura que aqui inscrevemos 

leva em conta, exatamente, a maneira de Foucault colocar as questões – um certo 

modo de perguntar, um estilo de problematização. 

Não sendo Foucault um autor de sistemas, o trabalho do leitor é o trabalho de 

ordenação da obra a partir da inscrição de uma chave de leitura, de um modo de 

entendê-la e de trabalhar com ela, que aqui assume a seguinte forma: a problemática 

corpo e tecnologia perpassa a obra de Michel Foucault. 

Um dos objetivos nossos aqui é exatamente mostrar como o trabalho sobre essa 

relação é uma preocupação constante do autor. Para nós, a empresa de Foucault pode 

ser sintetizada na busca por: a) explicitar os estreitos laços entre os dispositivos 

tecnológicos (como práticas de saber e de poder que incessantemente estão sendo 

inventados pelos homens) e a produção de corpos, sujeitos, verdades; b) estabelecer as 

relações entre dispositivos tecnológicos e práticas de objetivação, individualização, 

normalização e de subjetivação (ou seja, os corpos, os indivíduos, os sujeitos – para 



 33

além de qualquer compreensão em termos de naturalização, essencialização, 

substancialização são produções sócio-históricas determinadas;  corpo-forma e não 

corpo-substância ).  

Passemos, então, em revista como essa problemática – corpo e tecnologia - 

atravessa a obra de Foucault. 

Em História da Loucura, Foucault mostra como a loucura constitui-se, na 

modernidade, como doença mental - patologização da loucura pela psiquiatria e 

psicologia a partir de práticas de objetivação. Procedimentos de medicalização, 

métodos terapêuticos - observa-se a invenção de uma série de procedimentos 

utilizados, no interior do hospício, para produzir a cura.  

Esta queda na objetividade – a constituição da loucura como objeto de 

conhecimento - representa um passo a mais na radicalização do processo de dominação 

da loucura pela razão.  

É a partir de uma operação de retirada do louco do espaço público e capturada a 

sua presença - retirando seu corpo e criando para ele um espaço que lhe fosse seu de 

fato e de direito – que a loucura foi finalmente dominada e plenamente integrada ao 

mundo da racionalidade, que produz dela, para o mundo e para próprio louco, uma 

nova percepção. 

Objeto de conhecimento no próprio espaço de reclusão – o asilo -, o 

conhecimento da loucura é uma peça do mecanismo de controle estabelecido no 

próprio internamento. É porque é vigiada – e isso por magistrados, advogados, 

médicos, ou homens que possuem apenas experiência – que a loucura é interrogada 

pelo olhar, considerado neutro. O guarda vira sujeito de conhecimento (observa, anota, 

relata) e a loucura torna-se a partir de então, “forma olhada, coisa investida pela 

linguagem, realidade que se conhece; torna-se objeto”. É por via dessas técnicas que 



 34

produz-se uma nova percepção – visibilidade – da loucura, em que o louco deve se 

reconhecer e identificar-se.  Logo, o louco é individualizado como doente mental, não 

descolado de uma imensa engenharia de produção de um novo edifício social, mas 

exatamente articulado a ela. O louco foi circunscrito, isolado, patologizado por 

problemas econômicos, políticos e assistenciais e não por puro exame médico, 

terapêutica “neutra” e “científica” fundadora da psiquiatria. As técnicas da psiquiatria 

estão na base da construção do projeto moderno – projeto de ordenação e higienização 

por excelência, de que a figura da loucura começa a destoar: ao mesmo passo que 

aprofunda-se nessa construção, mais as técnicas de individuação do louco se 

especificam. 

A História da Loucura tem na psiquiatria o seu alvo principal: seu objetivo é 

estabelecer as condições históricas de possibilidade dos discursos e das práticas que 

dizem respeito ao louco considerado como doente mental e, portanto, explicitar as 

condições de possibilidade histórica da psiquiatria. O livro demonstra, por um lado, 

que a psiquiatria é uma “ciência“ recente: que a doença mental não tem nem mesmo 

duzentos anos, como também que a intervenção da medicina com relação ao louco, em 

vez de ser atemporal, é historicamente datada. História da Loucura mostra que não é 

possível falar rigorosamente de doença mental antes do final do século XVIII, 

momento em que se inicia o processo de patologização do louco. Por outro lado, a 

psiquiatria é o resultado de um processo de um processo histórico mais amplo, que 

pode ser balizado em períodos e épocas, que de modo algum diz respeito à descoberta 

de uma natureza específica, de uma essência da loucura, mas à sua progressiva 

dominação e integração à ordem da razão. 

O livro analisa os discursos sobre a loucura, centra-se no estudo dos espaços 

institucionais de controle do louco (lugares de reclusão) e dos saberes a eles 



 35

intrinsecamente relacionados. Foi analisando os saberes teóricos, mas sobretudo as 

práticas de internamento e as instituições sociais – família, Igreja, justiça, medicina – 

com elas relacionadas e, finalmente, generalizando a análise até as causas econômicas 

e sociais das modificações institucionais que História da Loucura foi capaz de 

explicitar as condições de possibilidade históricas da psiquiatria.  

Nascimento da Clínica propõe caracterizar a transformação fundamental na 

organização do conhecimento médico e de suas práticas, que assegura o deslocamento 

histórico da medicina clássica – que tem como objeto a doença considerada como 

essência abstrata – para a medicina clínica – um saber sobre o indivíduo como corpo 

doente exigindo uma intervenção que dê conta da sua singularidade. 

A ruptura que inaugura a medicina moderna é o deslocamento de um espaço 

ideal para um espaço real, corporal em outros termos; é a oposição entre um olhar de 

superfície que se limita deliberadamente à visibilidade dos sintomas e um olhar de 

profundidade que transforma o invisível em visível pela investigação do organismo 

doente. Em suma, a característica básica da ruptura é a mudança nas próprias formas 

de visibilidade do corpo doente.  

A anátomo-clínica se constitui precisamente a partir dessa relação que se 

estabelece entre os métodos da clínica e da anatomia patológica: a clínica que se 

propõe a ler os sintomas patológicos; a anatomia patológica que estuda as alterações 

dos tecidos.  

De superficial, o olhar médico se torna profundo na medida em que deve 

penetrar no volume empírico constituído pelo corpo do doente, localizar a sede da 

doença no próprio corpo, determinando a lesão considerada como fenômeno primitivo 

com relação aos sintomas, agora fenômenos secundários. A doença se localiza no 

corpo; a lesão explica os sintomas.   



 36

Para diagnosticar a doença, agora o olhar médico deve penetrar verticalmente 

no corpo, em um percurso que se estende da superfície sintomática à superfície tissular 

que lhe é interior, do manifesto ao escondido. 

Eis a grande modificação no saber médico produzida pela anátomo-clínica: o 

acesso do olhar ao interior do corpo doente que faz com que a doença deixe de ser um 

entidade nosológica para se tornar uma realidade existente no corpo e identificada pela 

lesão. O espaço da doença é o próprio espaço do organismo. A doença é o próprio 

corpo tornado doente. Percebê-la é perceber o corpo.  

Na medicina classificatória, a doença é mais importante que o doente e o 

médico: é uma essência pura, que acede à sua verdade visível no momento em que se 

integra no espaço plano da classificação. Com Bichat a doença se torna, ao mesmo 

tempo, corporal – e não mais ideal – e analítica, na medida em que o tipo de percepção 

médica que ele inaugura considera o próprio processo patológico como analítico, isto 

é, faz da doença uma análise real.  

Foi preciso inventar o corpo doente como pura realidade para que pudesse 

surgir a experiência da clínica médica. A clínica está ligada a uma nova forma de 

percepção da doença e a novas técnicas de indidualização do corpo doente: abertura e 

dissecação de cadáveres; individualização da doença no corpo do indivíduo.  

As formas da racionalidade médica penetram na maravilhosa espessura da 

percepção, oferecendo, como face primeira da verdade, a tessitura das coisas, sua cor, 

suas manchas, sua dureza, sua aderência. O espaço da experiência parece identificar-se 

com o domínio do olhar atento, da vigilância empírica aberta apenas à evidência dos 

conteúdos visíveis:  

 



 37

“Cabia a esta linguagem das coisas e, sem dúvida, apenas a ela, autorizar, a 
respeito do indivíduo, um saber que não fosse simplesmente de tipo histórico 
ou estético. O fato de a definição do indivíduo consistir em um labor infinito 
não seria mais um obstáculo para a experiência que, aceitando seus próprios 
limites, prolongava indefinidamente sua tarefa. A qualidade singular, a cor 
impalpável, a forma única e transitória, adquirindo o estatuto de objeto, 
adquiriram peso e solidez. Nenhuma luz poderá dissolvê-las nas verdades 
ideais; mas a aplicação do olhar sucessivamente as despertará e lhes dará 
objetividade. O olhar não é mais redutor, mas fundador do indivíduo em sua 
qualidade irredutível” (Foucault 1998b: xiii). 

 
 A experiência clínica – esta abertura, que é a primeira na história ocidental, do 

indivíduo concreto à linguagem da racionalidade, este acontecimento capital da relação 

do homem consigo mesmo e da linguagem com as coisas – foi logo tomada como um 

confronto simples, sem conceito, entre um olhar e um rosto, entre um golpe de vista e 

um corpo mudo, espécie de contato anterior a todo discurso e livre dos embaraços da 

linguagem, pelo qual dois indivíduos vivos são “enjaulados” em uma situação comum 

mas não recíproca. A este olhar paciente atribui-se até mesmo o poder de atingir, por 

uma dosada adição de raciocínio – nem muito nem tão pouco – a forma geral de 

qualquer constatação científica:  

“Para poder propor a cada um dos nossos doentes um tratamento perfeitamente 
adaptado à sua doença e a si próprio, procuramos formar, de seu caso, uma 
idéia objetiva e completa, reconhecemos em um dossiê individual (sua 
‘observação’) a totalidade das informações que dispomos a seus respeito. Nós 
‘o observamos’ do mesmo modo que observamos os astros ou uma experiência 
de laboratório” (Sournia, 1962: 19 apud Foucault, 1998b: xiv). 
 
Nem todos os poderes de um espaço visionário através do qual se 

comunicavam médicos e doentes, fisiólogos e práticos (nervos tensos e torcidos, secura 

ardente, órgãos endurecidos ou queimados, novo nascimento do corpo no elemento 

benéfico do frescor e das águas) desapareceram; foram antes deslocados e como que 

encerrados na singularidade do doente, na região dos “sintomas subjetivos” que define 

para o médico não mais o modo do conhecimento, mas o mundo dos objetos a 

conhecer. Trata-se mais de uma reorganização do que de uma súbita, inaudita e total 



 38

transformação da medicina, situada ao nível de uma nova percepção da doença e de 

uma nova dizibilidade dela e de uma nova visibilidade que aí se produz:   

“(...) a presença da doença no corpo, suas tensões, suas queimaduras, o mundo 
surdo das entranhas, todo o avesso negro do corpo (...) são tão contestados em 
sua objetividade pelo discurso redutor do médico, quanto fundados como 
objetos por seu olhar positivo. As figuras da dor não são conjuradas em 
benefício de um conhecimento neutralizado; foram redistribuídas no espaço em 
que se cruzam os corpo e os olhares. O que mudou foi a configuração surda em 
que a linguagem se apoia, a relação de situação e de postura entre o que fala e 
aquilo de que se fala” (Foucault, 1998b: ix). 
 

 Em Vigiar e Punir, Foucault vai ocupar-se com as transformações das práticas 

penais na modernidade. 

 O objetivo do livro, segundo suas palavras: fazer “uma história correlativa da 

alma moderna e de um novo poder de julgar”; uma genealogia do que chama de 

“complexo científico-jurídico em que o poder de punir se apóia, recebe suas 

justificações e suas regras, estende seus efeitos e mascara sua exorbitante 

singularidade” (Foucault, 1997:26). A questão para Foucault é saber “se esta entrada 

da alma no palco da justiça penal, e com ela a inserção na prática judiciária de todo um 

saber ’científico’ não é o efeito de uma transformação na maneira como o próprio 

corpo é investido pelas relações de poder” (idem:ibid).  

Aí, Foucault descreve as técnicas, saberes e discursos “científicos” que se 

formam e entrelaçam com a prática do poder de punir e demonstra que dos suplícios à 

disciplina, há na realidade não uma suavização do poder sobre o corpo, mas, sim, uma 

mudança de como o corpo é investido pelas relações de poder. De um lado a outro, o 

corpo não desaparece como alvo do poder, mas é apenas submetido a novas 

modalidades de poder.  

  Esse tipo específico de poder ele denominou poder disciplinar – uma técnica, 

um dispositivo, um mecanismo, um instrumento de poder; técnicas que permitem o 



 39

controle minucioso das operações do corpo, que asseguram a sujeição constante de 

suas forças e lhes impõe uma relação de docilidade-utilidade.  É o diagrama de um 

poder que não atua do exterior, mas trabalha o corpo dos homens, manipula seus 

elementos, produz seu comportamento, enfim, fabrica o tipo de homem necessário ao 

funcionamento e à manutenção da sociedade industrial capitalista. Ligada à explosão 

demográfica do século XVIII e ao crescimento do aparelho de produção, a dominação 

política do corpo que a disciplina realiza responde à necessidade de sua utilização 

racional, intensa, máxima em termos econômicos.  

Nos séculos XVII e XVIII, viram-se aparecer técnicas, tecnologias de poder 

que eram essencialmente centradas no corpo, no corpo individual. O poder disciplinar 

ou a disciplina do corpo humano centrou-se no corpo como máquina: no seu 

adestramento, na ampliação de suas aptidões, na extorsão de suas forças, no 

crescimento paralelo de sua docilidade, na sua integração em sistemas de controle 

eficazes e econômicos. Enfim, teríamos aí uma verdadeira “anátomo-política do corpo 

humano”.  

Foucault (1998) ao abordar a relação poder-corpo, chama nossa atenção para o 

fato de que nada é mais material, nada é mais físico, mais corporal que o exercício do 

poder. A materialidade do poder se exerce sobre o próprio corpo dos indivíduos, de 

forma que “o poder penetrou no corpo, encontra-se exposto no próprio corpo” (p.147). 

O investimento político sobre os corpos é definido pelo autor como um mergulho do 

corpo no campo político. 

Situemos, então, as características básicas da disciplina. 1) a disciplina é um 

tipo de organização do espaço (uma técnica de distribuição dos indivíduos através da 

inserção dos corpos num espaço individualizado, classificatório, combinatório, que 

isola-os em um espaço fechado, esquadrinhado-os, hierarquizado-os, tornando-os 



 40

capazes de desempenhar funções diferentes, segundo objetivos específicos que dele se 

exige. 2) é um controle do tempo (estabelece uma sujeição do corpo ao tempo, com o 

objetivo de produzir o máximo de rapidez e o máximo de eficácia); 3) tem na 

vigilância um de seus principais instrumentos de controle (vigilância contínua, 

permanente, presente em toda extensão do espaço. Olhar invisível, que a tudo vê sem 

ser visto, impregnando quem é vigiado de tal forma que este adquira de si a visão de 

quem o olha); 4) implica um registro contínuo de conhecimento (ao mesmo tempo que 

exerce um poder, produz um saber. O olhar que observa para controlar é o mesmo que 

extrai, anota e transfere as informações para os ponto mais altos da hierarquia do 

poder). 

Além de serem relacionadas – umas servindo às outras –, essas técnicas se 

adaptam às necessidades específicas de determinadas instituições que, cada uma à sua 

maneira, realizam objetivo similar, quando consideradas do ponto de vista político. 

Em Vontade de Saber, primeiro volume da História da Sexualidade, a partir da 

análise que ali fazia do que chamou “dispositivo da sexualidade”, Foucault  

demonstrou uma engrenagem sistemática de “exame” e “confissão”, tecnologias 

orientadas à objetivação médica, psicológica ou social da sexualidade, à produção da 

sexualidade como “objeto” de um conjunto de disciplinas mais ou menos científicas e 

das tecnologias orientadas ao trabalho do sujeito sobre si próprio em relação à tentativa 

de estabelecer, em sua própria sexualidade, a verdade de si e a chave de sua liberação. 

A confissão – a “formidável injunção para dizer o que se é” – é um ritual que adquire 

status científico como uma operação terapêutica, tem efeitos discerníveis de poder: a 

verdade é corroborada pela atribuição de dizê-la, retratá-la, o que deve produzir 

“modificações intrínsecas na pessoa que a enuncia” (Foucault, 1993: 26). 



 41

Trata-se menos de um discurso sobre o sexo do que de uma multiplicidade de 

discursos, produzidos por toda uma série de mecanismos que funcionam em diferentes 

instituições.  

Combatendo o que chama de hipótese repressiva – que afirma a existência de 

uma toda injunção proibitiva em torno do sexo - em vez da preocupação uniforme em 

esconder o sexo, a característica geral de nossos três últimos séculos será, para 

Foucault, justamente, a variedade, a larga dispersão dos aparelhos inventados para dele 

falar, para escutar, registrar, transcrever e redistribuir o que dele se diz: “Uma explosão 

de discursividades distintas, que tomaram forma na demografia, na biologia, na 

medicina, na psiquiatria, na psicologia, na moral, na crítica política” (Foucault, 

1993:35).  

O importante nessa história é que tenha sido construído em torno do sexo e a 

propósito dele, um imenso aparelho para produzir a verdade, mesmo que para mascará-

la no último momento. O importante é que o sexo não tenha sido somente objeto de 

sensação e de prazer, de lei ou de interdição, mas também de verdade e falsidade, que a 

verdade do sexo tenha-se tornado coisa essencial, útil ou perigosa, perigosa ou temida; 

em suma, que o sexo tenha se constituído em objeto de verdade. 

Desde então nos tornamos uma sociedade singularmente confessanda. A 

confissão (a obrigação da confissão) difundiu amplamente seus efeitos: na justiça, na 

medicina, na pedagogia, nas relações familiares, nas relações amorosas, na esfera mais 

cotidiana e nos ritos mais solenes; confessam-se os crimes, os pecados, os 

pensamentos e os desejos, confessam-se passado e sonhos, confessa-se a infância; 

confessam-se as próprias doenças e misérias; emprega-se a maior exatidão para dizer o 

mais difícil de ser dito; confessa-se em público, em particular, aos pais, aos 



 42

educadores, ao médico, àqueles a quem se ama; fazem-se a si próprios, no prazer e na 

dor, confissões impossíveis de confiar a outrem, com o que se produzem livros:  

 
“Confessam-se – ou se é forçado a confessar. Quando a confissão não é 
espontânea ou imposta por algum imperativo interior, é extorquida; 
desencavam-na  na alma ou arrancam-na ao corpo. (...) O homem, no Ocidente, 
tornou-se um animal confidente” (Foucault, 1993: 59). 
 
A verdade do sexo responde à pergunta “quem somos?” e integra-se na 

injunção mais geral da sociedade ocidental que, desde os gregos, ordena “conhece-te a 

ti mesmo”.  

A tecnologia da confissão articula-se a uma terapêutica do corpo sexualizado: a 

“sexualidade” é o correlato dessa prática desenvolvida lentamente, que é uma scientia 

sexualis. No ponto de intersecção entre uma técnica de confissão e uma discursividade 

científica, lá onde foi preciso encontrar entre elas alguns grandes mecanismos de 

ajustamento (técnica de escuta, postulado de causalidade, princípio de latência, regra 

de interpretação, imperativo de medicalização), a sexualidade foi definida como sendo, 

“por natureza”, um domínio penetrável por processos patológicos, solicitando, 

portanto, intervenções terapêuticas ou de normalização, um campo de significações a 

decifrar, um lugar de processos ocultos por mecanismos específicos, um foco de 

relações causais infinitas, uma palavra obscura que é preciso, ao mesmo tempo, 

desencavar e escutar. É a “economia dos discursos”, ou seja, sua tecnologia intrínseca, 

as necessidades de seu funcionamento (as exigências funcionais do discurso que deve 

produzir sua verdade/da sexualidade), as táticas que instauram, os efeitos de poder que 

os sustêm e que veiculam – é isso, e não um sistema de representações, o que 

determina as características fundamentais do que eles dizem. A história da sexualidade 

– isto é, daquilo que funcionou no século XIX como domínio de verdade específica – 

deve ser feita, antes de mais nada, do ponto de vista de uma história desses discursos.  



 43

Isso resume a hipótese geral do trabalho: de que a sociedade que se 

desenvolveu no século XVIII – chame-se, burguesa, capitalista ou industrial – não 

reagiu ao sexo com uma recusa em reconhecê-lo. Ao contrário, instaurou todo um 

aparelho para produzir discursos verdadeiros sobre ele.  Não somente falou muito e 

forçou todo mundo a falar dele, como também empreendeu a formulação de sua 

verdade regulada. Como se suspeitasse nele um segredo capital. Como se tivesse 

necessidade dessa produção de verdade. Como se lhe fosse essencial que o sexo se 

inscrevesse não somente numa economia do prazer, mas, também, num regime 

ordenado de saber. Dessa forma, ele se tornou, progressivamente, o objeto da grande 

suspeita, o sentido geral e inquietante que, independemente de nós mesmos, percorre 

nossas condutas (determina nossos comportamentos) e nossas existências, o ponto 

frágil através do qual nos chegam as ameaças do mal, o fragmento de noite que cada 

um traz consigo. Significado geral, segredo universal, causa onipresente, medo que 

nunca termina. De tal modo que, nessa “questão” do sexo (nos dois sentidos: de 

interrogatório e de problematização, de exigência de confissão e de integração a um 

campo de racionalização), desenvolveram-se processos sempre em mútua referência: 

nós dizemos a sua verdade, decifrando o que dela ele nos diz; e ele nos diz a nossa, 

liberando o que estava oculto. “Foi nesse jogo que se constituiu, lentamente, desde 

vários séculos, um saber do sujeito” (Foucault, 1993: 68). 

O dispositivo de sexualidade tem como razão de ser não o reproduzir, mas o 

proliferar, inovar, anexar, inventar, penetrar nos corpos de uma maneira cada vez mais 

detalhada e controlar as populações de modo cada vez mais global:  

“A sexualidade está ligada a dispositivos recentes de poder, (...) desde então, 
não se ordena em função da reprodução; esta articulação desde a origem se 
vinculou a uma intensificação do corpo, à sua valorização como objeto de saber 
e como elemento nas relações de poder” (Idem:102). 
 



 44

De um ponto a outro dessa tecnologia do sexo escalona-se toda uma série de 

táticas diversas que combinam, em proporções variadas, o objetivo da disciplina do 

corpo e o da regulação das populações. O sexo é acesso, ao mesmo tempo, à vida do 

corpo e à vida da espécie. É por isso que, a partir do século XIX, a sexualidade foi 

esmiuçada em cada existência, nos seus mínimos detalhes, tornou-se a chave da 

individualidade: ao mesmo tempo, o que permite analisá-la e o que torna possível 

constituí-la. Mas vemos a sexualidade também se tornar tema de operações políticas, 

de intervenções econômicas, por meio de incitações ou freios à procriação, de 

campanhas ideológicas de moralização; é empregada como índice da força de uma 

sociedade, revelando tanto sua energia política como seu vigor biológico.  

Tendo o sexo como foco de disputa política, desenvolveu-se toda uma 

tecnologia da vida. 

O sexo insere-se, simultaneamente, em dois registros: dá lugar a vigilâncias 

infinitesimais, a controles constantes, a ordenações espaciais de extrema 

meticulosidade, a exames médicos e psicológicos infinitos, a todo um micropoder 

sobre o corpo, e dá margem a medidas maciças, a estimativas estatísticas, intervenções 

que visam todo o corpo social ou grupos tomados globalmente. 

Se os séculos XVII e XVIII viram aparecer técnicas, tecnologias de poder que 

eram essencialmente centradas no corpo, no corpo individual - o poder disciplinar ou 

uma anátomo-política do corpo humano, centrada no corpo como máquina (no seu 

adestramento, na ampliação de suas aptidões, na extorsão de suas forças, no 

crescimento paralelo de sua docilidade, na sua integração em sistemas de controle 

eficazes e econômicos), a segunda metade do século XVIII vê aparecer algo de novo, 

que é uma outra tecnologia de poder, não disciplinar, mas que não a exclui, que a 

integra. O biopoder passa a centrar-se no corpo-espécie, e esse concebido como 



 45

suporte dos processos biológicos: a proliferação, os nascimentos e a mortalidade, o 

nível de saúde, a duração da vida, a velhice, a longevidade, as incapacidades biológicas 

diversas, ou seja, a preocupação com as relações entre os seres humanos como espécie, 

como seres vivos, e seu meio de existência emergem como áreas de intervenção, de 

saber e de poder. É disso tudo que a biopolítica vai extrair seu saber e definir o campo 

de intervenção de seu poder. Eis então o campo de aplicação do biopoder: a população. 

Realiza-se toda uma série de intervenções e controles reguladores: “uma biopolítica da 

população”.  

A biopolítica lida com a população como problema a um só tempo científico e 

político, como problema biológico e problema de poder (Foucault, 1999, p. 293). 

Nos mecanismos implantados pela biopolítica serão de fundamental 

importância as previsões, as estimativas estatísticas, as medicalizações globais. Será 

preciso reduzir a morbidade, prolongar a vida, estimular a natalidade. Em todo caso, 

trata-se de levar em conta a vida, os processos biológicos do homem-espécie e de 

assegurar sobre eles não uma disciplina, mas uma regulamentação. 

O biopoder atua para “fazer viver” e intervém nesse nível para “aumentar a 

vida, para controlar seus acidentes, suas eventualidades, suas deficiências” (Idem, 

p.295), daí por diante “a morte, como termo da vida, é o limite, a extremidade do 

poder. Ela está do lado de fora, em relação ao poder. O poder se interessará pela morte 

apenas enquanto uma questão geral, global, estatística. Isso o que o poder tem domínio 

não é a morte, é a mortalidade” (Idem, p.296). 

Assim, “as disciplinas do corpo e as regulações da população constituiriam os 

dois pólos em torno dos quais se desenvolveu a organização sobre a vida” (Foucault, 

1993, p.131).  



 46

Foucault concebe as sociedades modernas como sociedades de normalização, 

isto é, sociedades “em que se cruzam a norma da disciplina e a norma de 

regulamentação”. A norma é o que pode tanto se aplicar a um corpo que se quer 

disciplinar quanto a uma população que se quer regulamentar. 

 Dizer que o poder, no século XIX, tomou posse da vida, que se incumbiu da 

vida, é dizer que ele conseguiu cobrir toda a superfície que se estende do orgânico ao 

biológico, do corpo à população mediante o jogo duplo das tecnologias de disciplina e 

das tecnologias de regulamentação. 

 A entrada dos fenômenos próprios à vida da espécie humana na ordem do saber 

e do poder, no campo das técnicas políticas, as pressões por meio das quais os 

movimentos da vida e os processos da história interferem entre si na constituição de 

uma “bio-história” ou de uma “bio-política” (Foucault, 1993:134) – esse insight de 

Foucault consideramos como produtivo para uma análise mais conseqüente14. 

O importante é entender, para início de uma análise profícua, que, em Foucault, 

o corpo não é natural. Nem sequer está protegido nos contornos de seus limites 

biológicos – mesmo esses são uma produção sócio-histórica na medida em que podem 

servir como matéria plástica de infinitas práticas sociais heterogêneas.  E essa própria 

compreensão da historicidade do corpo conduz o autor a operar sucessivos 

deslocamentos em relação aos seus objetos e conceitos.  

Não há em Foucault um corpo natural considerado em termos de inteireza – 

resguardado nos contornos naturais da espécie - que preexista aos dispositivos 

                                                           
14 O dispositivo da sexualidade estruturou toda uma maquinaria de produção da verdade, uma vez que 
no sexo residiria nossa verdade mais profunda. Hoje estamos dando uma nova resposta à pergunta 
“quem somos?”, na atuação de um novo dispositivo e na estruturação de uma nova maquinaria de 
produção da verdade: o dispositivo do DNA. Hoje, o DNA, e não o sexo, é que é exibido como o 
segredo que é indispensável desencavar. A idéia de uma nova biopolítica estruturada a partir do 
dispositivo do DNA  - centrada na Empresa e não no Estado - é objeto de análise no decorrer do nosso 
trabalho. 



 47

tecnológicos que o constituem ou fabricam. Na realidade, o que faz com que um corpo, 

gestos, discursos, desejos sejam identificados como indivíduos, é precisamente um dos 

efeitos primeiros de poder. 

O indivíduo é uma produção do poder e do saber. Ele não pode ser considerado 

uma espécie de matéria inerte, anterior e exterior às relações de poder que seria por 

elas atingido, submetido e, finalmente, destruído.  

Tornou-se um hábito explicar o poder capitalista como algo que descaracteriza, 

massifica, o que implica a existência anterior de algo como uma individualidade, com 

características, desejos, comportamentos, hábitos, necessidades, que seria investida 

pelo poder, sufocada, dominada, impedida de se expressar.  

Já para Foucault, o adestramento do corpo, o aprendizado do gesto, a regulação 

do comportamento, a normalização do prazer, a interpretação do discurso, com o 

objetivo de separar, comparar, distribuir, avaliar, hierarquizar, tudo isso faz com que 

apareça pela primeira na história essa figura singular, individualizada – o homem – 

como produção já do poder. Mas também, e ao mesmo tempo, como objeto de saber.  

Foucault observou os sucessivos deslocamentos e novas modalidades de poder 

que investem o corpo  das mais variadas formas. O corpo é investido por práticas de 

saber e poder que são em si mesmas variadas: o fundamental é que o corpo é 

objetivado de forma diversa na história, cada época e cada sociedade se encarregando 

de inventar e inventariar as suas.  

 Não seria produtivo fixar Foucault a análise de uma modalidade de poder – de 

tipo apenas disciplinar, formação histórica específica da sociedade industrial. Claro 

que Foucault analisou uma formação histórica especifica e identificou determinadas 

modalidades e dispositivos tecnológicos que lhe eram próprios – para se produzir os 

                                                                                                                                                                        
 



 48

tipos de corpos necessários àqueles períodos. Mas, temos que perceber que Foucault 

estava atento a esses deslocamentos e à idéia de que, em cada formação histórica, os 

corpos serão investidos por novas práticas de saber-poder que cada época será capaz de 

produzir.  

Não estamos querendo aqui criar um universal-atemporal que Foucault teria 

encontrado – o corpo - e que seria um absoluto que recobriria o mundo até os fins dos 

tempos.  Não há nada que assegure a “permanência” do corpo, ou que o poder deva ser 

exercido infinitamente como uma “potenciação dos corpos individuais” ou como 

“higiene da espécie”.  Essas técnicas podem investir no corpo, mesmo que seja para 

dissolvê-lo. Isso é o que, para nós, caracterizaria a modalidade de poder típico de nossa 

época.  

  A condição de possibilidade dos discursos que hoje asseveram uma dissolução 

do corpo – e buscam implodi-lo – é que eles estão ancorados em novas modalidades de 

poder e práticas de saber (os dispositivos das novas tecnologias agenciados à ciência 

da cibernética, às ciências da informação e às ciências da vida - notadamente, a 

biologia molecular), que colocam em movimento esse processo mais geral de 

digitalização e virtualização dos corpos, que se funda na indefinida possibilidade 

plástica de operar com o corpo. 

Algo que fica claro na leitura que fizemos de como aparece a relação corpo e 

tecnologia em Foucault é que não há nele um conceito de uma tecnologia per si – um 

conhecimento da técnica que será posteriormente aplicada, já que as técnicas 

funcionam como dispositivos tecnológicos que emergem das próprias práticas. Elas 

são criadas e recriadas em ato: na observação do louco, no registro detalhado da sua 

observação, no seu relato.  



 49

Se o corpo é sempre investido por práticas de saber e de poder - compreendidas 

como dispositivos tecnológicos para assinalar seu caráter estratégico, que remetem às 

relações de força presentes numa dada sociedade – pertencentes a formações sócio-

históricas específicas, práticas essas que o objetivam e o constituem, há de se 

perguntar: que dispositivos tecnológicos investem no corpo a partir das relações 

contemporâneas corpo e tecnologia? Quais transformações na condição do corpo 

podem ser produzidas por esses dispositivos?  

O dispositivo como prática de saber e de poder é concebido sempre em termos 

de estratégia. Estamos tratando práticas de poder no sentido em que remetem a 

relações de força; e práticas de saber relacionadas aos regimes de verdade que 

configuram os contornos em que o corpo passa a se reconhecer. No ponto de 

articulação dessas técnicas – do dispositivo das novas tecnologias - produz-se uma 

nova dizibilidade e uma nova visibilidade do corpo, a ponto de passarmos a vê-lo e 

dizê-lo de uma nova forma (corpo molecular-digital, corpo programa, corpo virtual, 

corpo digital, corpo-texto). 

 Quais são as dimensões do dispositivo? Que novas configurações podem ser 

observadas e que dispositivos podem ser identificados, como condição de 

possibilidade dessas mesmas configurações? 

  As configurações são essas: uma proliferação de discursos e multiplicação de 

enunciados do tipo “corpo-informação”, “corpo obsoleto”, “corpo pós-biológico”, 

“corpo pós-humano”. Mas, qual sua condição de possibilidade?  

Todos esses discursos dão configurações a uma nova matriz de 

dizibilidade/visibilidade do corpo. Mas, quais dispositivos dão suporte a essa produção 

discursiva? Como se articulam esses dispositivos?  



 50

Há toda uma proliferação de discursos em curso: há que identificar os 

dispositivos que se articulam na produção deles e analisar os seus efeitos de verdade.  

 



 51

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO  2  

A ARQUEOLOGIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 52

 

 
 
2.1 Teoria como caixa de ferramentas  

“A dimensão arqueológica da análise permite analisar as próprias formas da 
problematização (...) Problematização da loucura e da doença a partir das 
práticas sociais e médicas, definindo um certo perfil de “normalização”; 
problematização da vida, da linguagem e do trabalho em práticas discursivas 
obedecendo a certas regras ‘epistêmicas’; problematização do crime e do 
comportamento criminoso a partir de certas práticas punitivas obedecendo a um 
modelo ‘disciplinar’ (Foucault, 1990: 16)15.  
 

A quem se propõe a trabalhar com Michel Foucault, uma questão de fundo se 

impõe: Como lidar com um autor que nunca quis ser modelo, que não quis ser 

‘fundador’ de uma discursividade?16 Como trabalhar com um autor que criticou as 

noções convencionais de obra e comentário? Enfim, como trabalhar com um autor que 

não quis ser autor17, como é o caso de Foucault? Essas questões nos levarão a 

problematizar, até o ponto onde seja possível explicitar, o que entendemos por teoria. 

 Para Foucault (1987)18, Nietzsche inaugura novas técnicas de interpretação, a 

partir do que a interpretação é tarefa infinita. Não há para Nietzsche um significado 

original. Não há nada absolutamente primário a interpretar, porque no fundo já tudo é 

interpretação, cada símbolo é em si mesmo não a coisa que se oferece à interpretação, 

mas a interpretação de outros símbolos: “se se prefere, não houve nunca um 

interpretandum que não tivesse sido interpretans, é uma relação mais de violência que 

de elucidação”, a que se estabelece na interpretação (Foucault, 1987: 23). 

                                                           
15 O Uso dos Prazeres. 
16 Para Foucault (1992), Freud e Marx são exemplos de “fundadores/instauradores de discursividades”, 
pois, estabeleceram a possibilidade e a regra de formação de outros textos; o que parece justificar a 
necessidade dos constantes “retornos a” esses autores. 
17 Para uma problematização do “princípio do autor”, da “função” autor em Fucault, ver o tópico 2.4 
desta tese. Ver, também, Foucault (1992). 
18 Nietzsche, Marx e Freud. 



 53

Foucault tomou Nietzsche menos como objeto de análise que como grille de 

lecture e relacionou-se com ele menos como o comentador e seu interpretandum que 

como o pensador com sua caixa de ferramentas. Foucault preocupou-se não em fazer 

trabalhos sobre Nietzsche, mas em usar Nietzsche em seus trabalhos. Não buscou a 

atualidade dos textos de Nietzsche, mas pensou sua atualidade com Nietzsche; ocupou-

se menos da verdade dos textos de Nietzsche do que em problematizar a verdade. 

Nas palavras de Foucault: “O único sinal de reconhecimento que se pode ter 

para com um pensamento como o de Nietzsche, é precisamente utilizá-lo, deformá-lo, 

fazê-lo ranger, gritar. Que os comentadores digam se se é ou não fiel, isto não tem o 

menor interesse” (Foucault, (1998a: 143)19. 

 Há pensadores que não se prestam a comentários, não são pensadores de 

sistemas. Esse é o caso de Nietzsche; foi assim que Foucault se relacionou com 

Nietzsche; é assim que nos relacionamos com Foucault. O melhor tributo que se pode 

fazer a um autor que não quis ser autor é usá-lo. Tomamos Foucault não por pensador-

de-sistemas, mas um pensador-de-problemas, que fez experimentos com o pensar. 

Nele, as palavras não valem como significações, representações das coisas. E querer 

comentá-lo, revelar o sentido de seu discurso, implica tomar partido da interioridade e 

da representação. É preciso, ao contrário, fazer uma leitura intensiva, produzir novas e 

diferentes intensidades. 

 A questão é pensar não na atualidade do texto foucaultiano, mas pensar a 

atualidade através dele. O que interessa é utilizar, pôr para funcionar Foucault, 

mobilizá-lo como caixa de ferramentas para encontrar formas de problematização que 

sejam interessantes e produtivas – sem ir ao texto para encontrar o sentido ou a 

intenção por trás do texto, a intenção original do autor. Interessa-nos aqui pensar que 



 54

ferramentas Foucault oferece para problematizar a nossa atualidade. E, desde já, para 

os propósitos deste trabalho, pensamos que elas são variadas e produtivas. 

 Buscamos, é bom que se diga, inspiração em Foucault sem assumir um 

“discurso foucaultiano”; desenhamos, portanto, um estilo de problematização. 

Entendendo também a interpretação como essa tarefa infinita e indefinida, ela assume 

aqui a tez de uma problematização: problematizar nossas práticas de saber e poder para 

que se possa abrir para novas práticas, problematizar nossos discursos, para que novas 

discursos sejam possíveis. Problematizar, enfim, “os sistemas de pensamento”.  

 A questão não reside nos objetos já dados de antemão (o corpo, a doença, a 

sexualidade, a loucura, etc.), mas nas práticas que produzem esses objetos. Daí que 

esse método “cria” problemas, mais do que se ocupa em “resolvê-los”. Tomando a 

interpretação não como elucidação tranqüila do que há, mas como uma violência que 

se impõe, cria objetos para o pensamento, trata-se de nos apoderarmos de nosso objeto, 

fazê-lo vergar, multiplicar as possibilidades de pensá-lo, tendo clareza de que essa não 

é a única forma de fazê-lo, nem  a melhor, mas uma entre muitas possíveis.  

 Em uma conversa com Foucault, Deleuze alude a uma afirmação de Proust: 

“trate meus livros como óculos dirigidos para fora e se eles não lhes servem, consigam 

outros, encontrem vocês mesmos seus instrumentos” (1998a:71)20. E a complementa 

com a seguinte frase: “uma teoria é uma caixa de ferramentas. Nada tem a ver com o 

significante” (Ibid: idem) 

 É nesta direção que estamos orientando a pesquisa. A teoria como “caixa de 

ferramentas” responde a questão básica “o que entendemos por teoria?”: é o modo 

como, a partir de certa sistematização e operatividade, lidamos com as coisas, as 

                                                                                                                                                                        
19 “Sobre a Prisão”, in Microfísica do Poder. 
20 “Os Intelectuais e o Poder”, in Microfísica do Poder. 



 55

nomeamos e, assim, as ordenamos. Não é pura e vã abstração. Conceitos são o esforço, 

daí a violência, de imprimir ordem ao caos e à ambivalência do mundo (Cf. Bauman, 

1999). Categorias são instrumentos que inventamos para atribuir certa homogeneidade 

ao que é por definição heterogêneo, criando agrupamentos de coisas, por similitude e 

diferenciação das demais, que passam a nos parecer de algum modo “familiares”, 

inteligíveis.  Portanto, teoria se mobiliza, usa-se, no sentido de um produtivo 

nominalismo radical (Cf. Rajchman, 1987). 

É preciso que fique clara a nossa posição em relação a Michel Foucault, os usos 

que aqui se fazem dele, para que nossa empresa seja compreendida e para que não se 

criem determinadas expectativas que o trabalho não visa a corresponder. Foucault não 

é o nosso objeto de estudo. Não se trata aqui de analisar o corpo em Michel Foucault. 

Mas sim de pensar a condição contemporânea do corpo a partir de algumas 

ferramentas que acreditamos encontrar em Foucault. Trata-se de trabalhar com 

Foucault: tornar operacionais alguns conceitos e mesmo insights seus, pois em 

Foucault os conceitos não podem ser tomados em si mesmos, mas como “caixas de 

ferramentas” que concorrem para a produção de coisas novas. A nossa chave de leitura 

de Foucault recorta de sua obra alguns conceitos e noções – sobretudo as noções como 

prática discursiva, formação discursiva, enunciado, biopoder, dispositivo, a priori 

histórico,  regime de verdade –, um certo modo de trabalhar – uma arqueo-genealogia 

– e uma preocupação mais ampla: o que nos acontece hoje? 

Por isso, não nos interessa se fazemos “a leitura mais fiel da sua obra”. A 

coerência que queremos manter é inscrever um certo modo de perguntar no contexto 

mais geral de um diagnóstico do presente, a partir da pergunta por uma ontologia do 

presente: qual a nossa atualidade? Como chegamos a ser o que somos – por meio de 



 56

quais dispositivos? Como se estabeleceram certos contornos que nos definem e 

limitam? O que estamos nos tornando ou estamos em via de nos tornar? 

 

2.2 O enunciado-acontecimento  

Nessa pesquisa, operar sobre os documentos significa analisar os textos 

identificando enunciados de discursos sobre as transformações e mutações 

tecnológicas do corpo; identificar nas formações e práticas discursivas enunciados que 

sugiram rupturas na condição atual do corpo.  

Alguns esclarecimentos são necessários. Primeiro, sobre o enunciado: essa 

“função de existência” que se exerce sobre unidades como a frase, a proposição ou os 

atos de linguagem.  

Para Foucault (1995a)21, os enunciados se distinguem das palavras, frases e 

proposições: eles englobam, como seus derivados, tanto as funções de sujeito como as 

de objeto e de conceito. Precisamente: sujeito, objeto, conceito são funções derivadas 

da primitiva ou do enunciado. Assim, o espaço correlativo é a ordem discursiva dos 

lugares ou posições dos sujeitos, dos objetos e dos conceitos num conjunto de 

enunciados.  

O enunciado não constitui em si uma unidade, pois encontra-se na 

transversalidade das frases, das proposições e dos atos de linguagem; é “sempre um 

acontecimento” (Cf. Foucault, 1995a), que nem a língua nem o sentido podem esgotar 

inteiramente; trata-se de uma função que cruza um domínio de estruturas e unidades 

possíveis e que faz com que estas apareçam, com conteúdos concretos, no tempo e no 

espaço.  

                                                           
21 Arqueologia do Saber. 



 57

Ora, o desafio que se coloca na análise é: como operacionalizar um tal 

conceito, como fazê-lo vivo e produtivo na análise dos dados? Uma frase, uma 

afirmação do tipo “o corpo está obsoleto”, um conjunto de imagens são atravessados 

por enunciados, por elementos de uma discursividade que precisam ser 

complexificados, multiplicados, através de um minucioso trabalho que consiste, 

basicamente, em colocar as coisas ditas na situação de “coisas relacionais”.  

Há dois modos de fazer isso: associando os ditos a determinadas práticas 

científico-tecnológicas (“corpo obsoleto”, “corpo pós-humano” e campos como 

robótica, inteligência artificial, engenharia genética, genômica, nanotecnologia, 

pesquisas em andamento), a modos concretos e vivos de funcionamento, circulação e 

produção de discursos (discurso da mídia, discurso acadêmico); e correlacionando os 

enunciados a outros, do mesmo campo ou de campos distintos (os discursos da 

biologia, da medicina, das ciências sociais, dos estudos feministas de ciência e 

tecnologia, etc.). 

Para definirmos um grupo de relações entre enunciados, optamos por tornar 

operante a persistência, tomada aqui como repetição e recorrência, em/de temas. 

Tornamos produtiva, também, a regularidade desses discursos, tomada em termos de 

um formato mais ou menos comum a que obedecem, das alusões que fazem (por 

exemplo, à ficção científica), mesmo vocabulário que compõem um mesmo jogo de 

enunciados. 

Nos diferentes registros, observa-se uma profusão de enunciados e uma 

insistência e repetição em se falar do corpo, da sua superação enquanto corpo 

biológico, ou mesmo da sua desaparição. 

Recolhemos esses ditos, os registramos nas cenas enunciativas em que 

apareciam (as produções discursivas da mídia e do campo acadêmico) extraindo um 



 58

possível enunciado do dispositivo das novas tecnologias. Esse enunciado pode 

aparecer como “a obsolescência do corpo”, “corpo-prótese”, “o fim do corpo”, “corpo 

pós-orgânico”, “corpo informação”, “rumo à pós-humanidade”, etc.  

Um enunciado assim posto, para ser registrado como tal, precisa ser 

multiplicado em um duplo sentido/registro: quanto aos sujeitos das enunciações 

(posições do sujeito) e quanto aos campos de poder-saber a que ele faz referência 

(tecnociência).  

E mais: precisa ser colocado em relação às suas visibilidades e dizibilidades – 

às práticas a eles associadas (que considerados numa perspectiva genealógica são 

sempre práticas de saber e de poder com seus efeitos de verdade), as quais captamos de 

dentro dos próprios discursos. 

Desse modo, no trabalho operativo sobre a coisa dita, passamos a multiplicar os 

enunciados sobre as transformações tecnológicas do corpo descrevendo: as diversas 

modalidades enunciativas em que são faladas, onde podem ser encontradas as 

visibilidades (os jornais, as revistas, as imagens); as vozes especialistas autorizadas 

(biólogos, médicos, geneticistas); os vários campos de saber que disputam uma 

significação (na luta pela imposição de sentidos); as práticas a que as enunciações 

fazem referência. 

Multiplicação dos enunciados: “o corpo está obsoleto”, “desaparecimento do 

corpo”, “fim da natureza”, “o ser humano é biologicamente mal-equipado”, “corpos 

pós-humanos”, “corpo ciborgue”, “corpo-prótese”, “corpo-informação”, “corpo-

digital”, “corpo pós-biológico”, etc. - essa profusão de enunciados parece atestar as 

mutações do corpo nas suas relações com as novas tecnologias.  

Cabe pensar em que medida tal profusão discursiva caracteriza uma ruptura ou 

simplesmente uma continuidade na condição atual do corpo. Assim, nosso trabalho 



 59

consiste basicamente em identificar e problematizar os enunciados que acenam para 

rupturas ou continuidades na condição do corpo. 

Tal operação conceitual desembocou na atual proliferação de discursos ligados 

ao universo pós-orgânico, pós-biológico e pós-humano, que, em última instância, são 

as metáforas orientadoras do movimento mais amplo de digitalização e virtualização 

(tecnologias digitais), que hoje plasma todos as dimensões da vida social e cultural, 

sendo a imaterialidade da informação um ícone fundamental.  

 

2.3 Escavando a superfície: o trabalho da arqueologia 

 A arqueologia ocupa-se das condições para que apareça um objeto de discurso; 

das condições históricas para que dele se possa “dizer alguma coisa” e para que delas 

se possam dizer diferentes coisas, as condições para que se inscreva em um domínio de 

parentesco com outros objetos, para que possa estabelecer com eles relações de 

semelhança, de vizinhança, de afastamento, de diferença, de transformação – essas 

condições, como se vê, são numerosas e importantes (Cf. Foucault, 1995a).  

Isto significa que não se pode falar de qualquer coisa em qualquer época; não é 

fácil dizer alguma coisa nova; não basta abrir os olhos, prestar atenção ou tomar 

consciência, para que novos objetos logo se iluminem e, na superfície do solo, lancem 

sua primeira claridade. Mas esta dificuldade não é apenas negativa; não se deve 

associá-la a um obstáculo cujo poder seria, exclusivamente, de cegar, perturbar, 

impedir a descoberta, mascarar a pureza da evidência ou a obstinação muda das 

próprias coisas; o objeto não espera nos limbos a ordem que vai liberá-lo e permitir-lhe 

que se encarne em uma visível e loquaz objetividade; ele não preexiste a si mesmo, 

retido por algum obstáculo aos primeiros contornos da luz, mas existe sob condições 

positivas de um feixe complexo de relações.  



 60

Essas relações são estabelecidas entre instituições, processos econômicos e 

sociais, formas de comportamentos, sistemas de normas, técnicas, tipos de 

classificação, modos de caracterização. Elas não definem a constituição interna do 

objeto, mas o que lhe permite aparecer, justapor-se a outros objetos, situar-se em 

relação a eles, definir sua diferença, sua irredutibilidade e, eventualmente, sua 

heterogeneidade; enfim, ser colocado em um campo de exterioridade.  

Uma instituição comporta ela mesma enunciados, por exemplo, uma 

constituição, um regulamento, uma carta, contrato, inscrições e registros. 

Inversamente, os enunciados remetem a um meio institucional sem o qual os objetos 

surgidos nesses lugares do enunciado não poderiam ser formados, nem mesmo o 

sujeito que fala de tal lugar, daí a importância de, sempre que possível, relacionar os 

enunciados aos espaços institucionais que lhes produzem e lhes fazem proliferar (Cf. 

Foucault, 1995a). 

  São as relações que são formadoras de objetos; o que torna possíveis objetos de 

discurso; os objetos que os discursos formam. 

As relações discursivas estão, de alguma maneira, no limite do discurso: 

oferecem-lhe objetos de que pode falar, ou antes (pois essa imagem da oferta supõe 

que os objetos sejam formados de um lado e o discurso do outro) determinam o feixe 

de relações que o discurso deve efetuar para poder falar de tais ou quais objetos, para 

poder abordá-los, nomeá-los, analisá-los, classificá-los, explicá-los, etc. Essas relações 

caracterizam não a língua que o discurso utiliza, não as circunstâncias em que ele se 

desenvolve, mas o discurso enquanto prática. Trata-se, então, de não mais tratar os 

discursos “como conjuntos de signos (elementos significantes que remetem a 

conteúdos ou a representações), mas como práticas que formam sistematicamente os 

objetos de que falam” (Foucault, 1995a: 56). 



 61

O trabalho da arqueologia é descrever as formações discursivas, esses 

conjuntos de enunciados, isto é, segmentos de discursos, definidos por sua forma de 

existência. Por sua vez, as formações discursivas são constituídas por práticas 

discursivas que determinam os objetos, as modalidades de enunciação dos sujeitos, os 

conceitos e as escolhas temáticas. 

Cada formação discursiva comporta um certo número de objetos, que variam 

historicamente. Toda formação discursiva é um caleidoscópio de objetos que surgem e 

de objetos que desaparecem. Numa formação discursiva, só é possível falar de uma 

coisa permitida pelas regras de formação dos objetos. Seguindo Foucault, os objetos se 

formam pela ação recíproca de superfícies de emergência, de instâncias de 

delimitações e de critérios de especificação22. 

A unidade de uma formação discursiva é dada não pelos objetos, que se 

transformam continuamente, mas por um jogo de relações que permitem ou excluem 

certos objetos.  

É esse jogo de relações que cabe ao analista captar. No caso de nossa pesquisa, 

traçamos a superfície de emergência dos discursos que põem em relação corpo e novas 

tecnologias: discursos agenciados aos campos da robótica, biotecnologia, genômica, 

medicina, vale dizer, os espaços instituicionais onde eles são hoje enunciados.  

Delineamos as instâncias de delimitação: os discursos da mídia e do campo acadêmico 

que definem e investem o corpo como objetos de suas falas.  

  Tratou-se de substituir a compreensão de que as coisas são anteriores ao 

discurso, pela formação regular de objetos que somente se desenham nele. Definir 

                                                           
22 Superfície de emergência: as esferas em que afloram os objetos. Tais superfícies variam segundo a 
formação discursiva e a época. Instâncias de delimitação: as instituições que definem o objeto e o 
separam de outros por afinidades estabelecidas. Enfim, critérios de especificação: os sistemas de 
categorias pelos quais as definições podem ser formuladas (Cf. Foucault, 1995a). 
 



 62

esses objetos sem referência ao fundo das coisas e em função do conjunto de regras 

que permitem formá-los como objetos de um discurso e constituem as condições de 

seu aparecimento histórico. 

 

2.4 Modalidades da enunciação: posições do sujeito  

Para a arqueologia não há um vínculo entre as coisas e um sujeito. O objeto não 

está ligado nem às coisas nem ao sujeito: é um feixe de relações, e não uma entidade 

material que possa ser referida a uma subjetividade. O objeto é inteiramente 

constituído por relações discursivas. 

Assim, as modalidades diversas da enunciação não estão relacionadas à 

unidade de um sujeito – quer se trate do sujeito tomado como pura instância fundadora 

de racionalidade, ou do sujeito tomado como função empírica de síntese. 

Na análise proposta, as diversas modalidades de enunciação, em lugar de 

remeterem à síntese ou à função unificante de um sujeito, manifestaram sua dispersão: 

nos diversos status, nos diversos lugares, nas diversas posições que pode ocupar ou 

receber quando exerce um discurso, na descontinuidade dos planos de onde fala. Se 

esses planos estão ligados por um feixe de relações, este não é estabelecido pela 

atividade sintética de uma consciência idêntica a si, muda e anterior a qualquer 

palavra, mas pela especificidade de uma prática discursiva. 

 Renunciamos, pois, a ver no discurso um fenômeno de expressão; nele 

buscamos antes um campo de regularidade para diversas posições de subjetividade. O 

discurso assim concebido, não é “a manifestação, majestosamente desenvolvida, de um 

sujeito que pensa, que conhece, e que o diz: é, ao contrário, um conjunto em que 

podem ser determinadas a dispersão do sujeito e sua descontinuidade em relação a si 

mesmo” (Foucault, 1995a: 61-2).  



 63

Descrever uma formulação enquanto enunciado não consiste em analisar as 

relações entre o autor e o que ele disse (ou quis dizer, ou disse sem querer); mas em 

“determinar qual é a posição que pode e deve ocupar todo indivíduo para ser seu 

sujeito” (Foucault, 1995a: 109). 

Quanto à necessidade de se efetuar uma análise histórica dos discursos, trata-se 

de estudar os discursos não somente pelo seu valor expressivo ou pelas suas 

transformações formais, mas nas modalidades da sua existência: os modos de 

circulação, de valorização, de atribuição, de apropriação dos discursos variam com 

cada cultura e se modificam no interior de cada uma. 

Foucault (1992)23 reconhece que o tema do caráter absoluto e fundador do 

sujeito já foi posto em questão. Mas seria preciso voltar a ele, não tanto para restaurar 

a concepção de um sujeito originário, mas para apreender os pontos de inserção, os 

modos de funcionamento e as dependências do sujeito. Trata-se de um regresso ao 

problema tradicional. Não mais pôr a questão: como é que a liberdade de um sujeito se 

pode inserir na espessura das coisas e dar-lhe sentido, como é que ela pode animar, a 

partir do interior, as regras de uma linguagem e tornar desse modo claros os desígnios 

que lhe são próprios? Colocar antes as questões seguintes: como, segundo que 

condições e sob que formas, algo como um sujeito pode aparecer na ordem dos 

discursos? Que lugar pode o sujeito ocupar em cada tipo de discurso, que funções pode 

exercer e obedecendo a que regras? Em suma, trata-se de retirar ao sujeito (ou ao seu 

substituto) o papel de fundamento originário e de o analisar como uma função variável 

e complexa do discurso (Cf. Foucault, 1992: 69-70). 

Ainda em relação às modalidades de enunciação dos sujeitos no interior de uma 

formação discursiva, é necessário definir o estatuto do sujeito, isto é, que posição 



 64

ocupa: saber, numa formação discursiva, quem fala, com que títulos, sob que 

condições, com que autoridade, segundo que sistema de legitimação social. Assim, o 

sujeito do discurso médico é o médico, cujo estatuto numa sociedade dada tem que ser 

especificado exaustivamente. Além disso, é preciso determinar o espaço institucional 

de onde o discurso é proferido: o hospital, o laboratório, a universidade, a empresa, etc. 

(por exemplo, o biólogo cientista-empresário de uma indústria multinacional de 

biotecnologia, ou o geneticista coordenador de projetos como PGH). 

Trata-se de, operacionalmente falando, em lugar das velhas questões sobre 

originalidade e autenticidade da fala do autor, levantar questões como as seguintes:  

quais são os modos de existência deste discurso? De onde surgiu, como é que pode 

circular, quem é que se pode apropriar dele? Quais os lugares que nele estão 

reservados a sujeitos possíveis? Ou melhor, quem pode preencher as diversas funções 

do sujeito? Ainda que do outro lado se possa ouvir pouco mais do que o rumor de uma 

indiferença - “Que importa quem fala?” (Foucault, 1992:71) – essas questões 

mobilizam problemas diferentes das do tipo “quem realmente falou?” ou “o que 

realmente se quis dizer?”, típicas de uma metafísica do sujeito da qual nos esforçamos 

por nos afastar. Com efeito, se existe uma relação entre as categorias como a de autor e 

a de sujeito, é porque o espaço que as faz comunicar é primeiramente metafísico e 

filosófico.  

Dito isto, devemos interrogar: O que é o nome de um autor? E como funciona?  

A função autor está ligada ao sistema jurídico e institucional que encerra, 

determina, articula o universo dos discursos. Um nome de autor exerce relativamente 

aos discursos um certo papel: assegura uma função classificatória; permite reagrupar 

um certo número de textos, delimitá-los, opô-los a outros textos. “Em suma, o nome de 

                                                                                                                                                                        
23 O que é um Autor? 



 65

autor serve para caracterizr um certo modo de ser do discurso (...) trata-se de um 

discurso que deve ser recebido de certa maneira e que deve, numa determinada cultura, 

receber um certo estatuto” (Foucault, 1992: 45). 

Foucault observa que a noção de autor constitui o momento forte da 

individualização na história das idéias, da literatura, da filosofia e da ciência. Mesmo 

hoje, quando se faz a história de um conceito, de um gênero literário ou de um tipo de 

filosofia recorre-se à unidade primeira, sólida e fundamental, que é a do autor e da 

obra.  

Por fim, a questão da originalidade é impertinente, já que a questão da origem é 

– de todo – impertinente. Não é necessário ser alguém para produzir um enunciado, e o 

enunciado não remete a nenhum cogito, nem a algum sujeito transcendental que o 

tornasse possível, nem sequer um Eu que o pronunciasse pela primeira vez (ou o 

recomeçasse), nem ‘Espírito do Tempo’ a conservá-lo, propagá-lo e recortá-lo. 

Existem, antes, “lugares” do sujeito para cada enunciado, por sinal bastante variáveis.  

 

2.5 A arqueo-genealogia: certas exigências de método implicadas na pesquisa 

Seguindo Foucault (1996) em A Ordem do Discurso, é preciso tomar uma série 

de decisões metodológicas que desestabilizem as figuras tradicionais do pensamento 

que encobrem o complexo jogo entre a ordem e desordem do discurso.  

A primeira consiste num princípio de inversão: esse princípio permite deslocar 

as figuras sempre presentes na análise tradicional - o autor, a disciplina, a vontade de 

verdade – em direção ao jogo que remete ao recorte e à rarefação dos discursos. Mas, 

ao deslocar essas figuras, geralmente tidas com instâncias criadoras, não se deve 

buscar por trás delas uma realidade mais fundamental do discurso, onde entra em 



 66

operação outro princípio metodológico, o da descontinuidade: o fato de haver sistemas 

de rarefação  

“não quer dizer que, por baixo deles e para além deles, reine um grande 
discurso ilimitado, contínuo e silencioso que fosse por eles reprimido e 
recalcado e que nós tivéssemos por missão descobrir restituindo-lhe, enfim, a 
palavra. Não se deve imaginar, percorrendo o mundo e entrelaçando-se em 
todas as suas formas e acontecimentos, um não-dito ou um impensado que se 
deveria, enfim, articular ou pensar” (Foucault, 1996:52).  

 
O princípio de descontinuidade busca tratar os discursos como práticas que “se 

cruzam por vezes, mas também se ignoram ou se excluem” (Idem:ibid.). 

 Tomar os discursos como práticas implica também adotar um princípio de 

especificidade, já que o discurso não  traduz simplesmente a realidade das coisas, não 

podemos transformar o discurso em um jogo de significações prévias. Deve-se 

conceber o discurso como “uma violência que fazemos às coisas, como uma prática 

que lhes impomos em todo caso” (Foucault, 1996: 53); e é nesta prática que os 

acontecimentos do discurso encontram o princípio de sua regularidade. 

 Se os discursos devem ser vistos como práticas, não se deve igualmente 

procurar neles algo como um núcleo interior e escondido, ou um pensamento ou uma 

significação que nele se manifestariam, mas sim deve-se buscar, a partir dos próprios 

discursos, suas condições externas de possibilidades, que dão lugar à série aleatória 

desses acontecimentos discursivos e fixam suas fronteiras. Este é o quarto princípio 

metodológico que mobilizamos, o da exterioridade.  

Quatro noções devem servir, portanto, de princípio regulador para a análise: a 

noção de acontecimento, a de série, a de regularidade, a de condição de possibilidade. 

Vemos que se opõem termo a termo: o acontecimento à criação, a série à unidade, a 

regularidade à originalidade e a condição de possibilidade à significação. Estas quatro 

noções (significação, originalidade, unidade, criação) de modo geral dominaram a 



 67

história tradicional das idéias “onde, de comum acordo, se procurava o ponto da 

criação, a unidade de uma obra, de uma época ou de um tema, a marca da originalidade 

individual e o tesouro indefinido das significações ocultas” (Foucault, 1996: 54). 

A análise consiste em tratar, não das representações que podem haver por trás 

dos discursos, mas dos discursos como séries regulares e distintas de acontecimentos, 

de “acontecimentos discursivos”. Ou, dito de outro modo, estas séries discursivas e 

descontínuas têm, cada uma, entre certos limites, sua regularidade que cabe captar. 

Quanto ao aspecto genealógico, este concerne à formação efetiva do discurso: a 

genealogia estuda sua formação ao mesmo tempo dispersa, descontínua e regular, daí 

ela complementar a arqueologia. 

A parte genealógica da análise se detém nas séries da formação efetiva do 

discurso: procura apreendê-lo em seu poder de afirmação, e por aí entendendo não um 

poder que se oporia ao poder de negar, mas o poder de constituir domínios de objetos, 

a propósito das quais se poderia afirmar ou negar proposições verdadeiras ou falsas – 

porque o discurso, em última análise, remete, sobretudo, ao campo das lutas. 



 68

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO  3 

CAMPO EMPÍRICO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 69

 

 

 

3.1 As Fontes 

Como matéria-prima para nossas análises, são utilizadas duas fontes: as 

produções discursivas do campo acadêmico e da mídia de divulgação científica. 

A produção discursiva do campo acadêmico, que aqui nomeamos “discursos 

hiper-críticos”, insere-se no campo da teoria social contemporânea (Featherstone et 

al., 1995 e 2000), nos estudos que delineiam os campos da Antropologia do Ciborgue 

(Haraway, 2000; Gray et al., 1995), e nos Estudos Feministas de Ciência e Tecnologia 

(Hayles, 1999; Plant, 1999 e 1995) e, ainda, em autores como Baudrillard (1996a, 

1996b, 1996c e 2001), Kroker e Kroker (1989 e 1996), Virilio (1996 e 1998) e Stelarc 

(1997).  

Quanto à seleção do material de análise, à escolha dos autores, cabe aqui tecer 

algumas considerações. Mais recentemente, muita coisa vem sendo produzida no 

âmbito acadêmico sobre as relações entre corpo e novas tecnologias, o que resultou na 

necessidade de limitar o material de análise. Essa delimitação resultou na escolha de 

determinados autores ao preço da inevitável exclusão de outros. Embora os discursos 

analisados cubram um amplo espectro de visões e posições sobre a temática (um dos 

critérios para suas inserções), certamente não esgotam a discussão. Outros olhares 

ainda são possíveis.  

Quanto à nomeação “discursos hiper-críticos”, podemos dizer que ela foi 

pensada apenas para referir-se a uma certa “radicalidade” que marca essa produção 

discursiva ao fazer circular, com uma certa regularidade, enunciados, tais como 

“obsolescência”, “desaparecimento”, “fim”, “morte” do corpo.  



 70

Por sua vez, a produção discursiva da mídia, considerada ao nível da 

divulgação científica, é constituída, especificamente, pelo Jornal Folha de São Paulo e 

pelas Revistas Veja, Superinteressante e Scientific American, num período demarcado 

entre os anos de 1997 a 2003. A escolha por essas fontes e não por outras se deve à 

constatação de que não há uma variação significativa no tratamento que a mídia 

dispensa ao tema, fundamentalmente, no que diz respeito aos dados fornecidos, 

enfoques, formas de problematização, etc. 

Justificamos a escolha da mídia como uma das fontes para análise por entender 

que ela se constitui, hoje, como um dos lugares institucionais privilegiados de 

produção de discursos, de circulação e multiplicação de enunciados, imagens e 

metáforas sobre as possibilidades de transformação tecnológica do corpo. A nós parece 

que a mídia – compreendida aqui como prática imagético-discursiva – põe em 

funcionamento, como em nenhum outro lugar, os novos regimes de dizibilidade e 

visibilidade do corpo de que tratamos.  

Parece não pairar mais dúvidas de que com a grande mídia, ingressamos 

definitivamente na “Era da informação” (McLuhan, 2002) e na “Sociedade de 

espetáculo” (Debord, 1995). Daí a importância de perceber as articulações do discurso 

da mídia com o dispositivo das novas tecnologias. Na análise procuramos chamar a 

atenção para uma das dimensões fundamentais desse dispositivo: a produção de 

“efeitos de novidade” e a “espetacularização” do acontecimento científico-tecnológico. 

Ora, aqui a mídia, especialmente quando agenciada à ficção científica, certamente 

encontra seu lugar e exerce seu papel quando participa ativamente na produção do 

“acontecimento” que narra. Peça central do dispositivo ela é mobilizada no processo de 

configuração e legitimação de campos de saber-poder e na instauração de regimes de 

verdade acerca do corpo, da doença, da vida e da morte. 



 71

Sobre os critérios para escolha do material para análise (discurso acadêmico e 

discurso da mídia), podemos dizer, em síntese, que ele o foi na medida em que se 

constituía em fontes emissoras de signos, que dão textos e imagens à relação corpo e 

novas tecnologias.  

 

3.2 Dos usos da metáfora 

“É preciso interrogar incansavelmente as ‘metáforas’” (Derrida, 1997: 23). 

A valorização que aqui fazemos da metáfora, um dos critérios para sua 

inclusão como um recurso de cunho analítico, deve-se à constatação de que as 

produções discursivas da mídia e do campo acadêmico, ao tematizarem as relações 

entre corpo e novas tecnologias, utilizam amplamente, fazendo circular e multiplicar, 

toda uma rede de metáforas: metáforas biológicas, mecânicas, cibernéticas, 

informáticas, escriturais, bélicas, etc. Por isso mesmo, fazemos uso estratégico dessa 

densa rede metafórica, uma vez que ela abre para diversas construções possíveis do 

corpo de que tratamos: corpo-máquina, corpo ciborgue, corpo-informação, corpo 

hipertexto, etc. Para nós, fazer uso estratégico das metáforas significa que tal trama 

metafórica deve ser relacionada ao jogo das forças (aos campos de poder-saber) que 

lhe dá sustentação. 

Para que possamos fazer da metáfora um recurso analítico produtivo, se faz 

necessário aqui elucidar a compreensão que dela temos, o que faremos a partir das suas 

articulações com o conceito e com a noção de ambivalência. A idéia de ambivalência 

juntamente com a de metáfora é, podemos antecipar, potencializada e amplamente 

utilizada como ferramenta nas análises, daí porque também lhe daremos um 

tratamento teórico. E, como procuraremos demonstrar, a ambigüidade é uma 

característica intrínseca da metáfora. Metáforas não são sujeiras num discurso que se 



 72

queria rigoroso e límpido. Elas funcionam no sentido de abrir o pensamento para a 

ambivalência, mostrando a sua androginia; no sentido de abrir o pensamento para 

novas relações (Cf. Albuquerque, 1999). 

Comecemos pela relação da metáfora com o conceito. É digno de nota observar 

o papel secundário concedido à metáfora, sua desqualificação operada a partir de 

Aristóteles. “Atribuiu-se a ela um papel ilustrativo, como mero ornamento que 

emoldaria um texto dissertativo” (Ferraz, 2002: 40)24. 

Para Aristóteles, o conceito seria primeiro com relação à metáfora, sendo essa 

última definida como “transporte” (sentido literal do termo grego) de um conceito para 

o outro, ou como passagem de um lugar lógico a outro, de um lugar “próprio” a um 

lugar figurado: “a metáfora é o transporte para alguma coisa de um nome que designa 

outra, transporte do gênero à espécie ou da espécie ao gênero, ou da espécie para a 

espécie ou segundo a relação de analogia”( Aristóteles apud Ferraz, 2002: 41).   

Derrida (1999) chama a atenção para o fato de que a noção de “transposição” e 

de metáfora repousa na distinção, na separação, do sensível e do não-sensível, entre o 

físico e o não-físico como dois domínios subsistentes cada um por si. Uma tal 

separação constitui um traço fundamental daquilo que se chama “metafísica” e que 

confere ao pensamento ocidental os seus traços essenciais. Assim, “o metafórico existe 

apenas no interior das fronteiras da metafísica” (Heidegger apud Derrida, 1999: 267). 

Derrida observa ainda o que seria a “ambivalência epistemológica” da 

metáfora. Tal ambivalência fica evidente quando a metáfora é determinada pela 

filosofia como perda provisória do sentido, economia sem prejuízo irreparável de 

propriedade, desvio certamente inevitável, mas história com vista e no horizonte da 

                                                           
24 É exatamente o que ocorre na idéia amplamente aceita e difundida de que cabe à metáfora “ilustrar” a 
emergência de um novo conceito. 



 73

reapropriação circular do sentido próprio. É por isso que a avaliação filosófica foi 

sempre ambígua: “a metáfora é ameaçadora e estranha ao olhar da intuição (visão ou 

contato), do conceito (alcance ou própria presença do significado), da consciência 

(proximidade da presença a si); mas é cúmplice do que a ameaça Derrida (1999: 312). 

Daí porque a metáfora permanece, através de todos os seus traços essenciais, “um 

filosofema clássico, um conceito metafísico” (Idem., p. 259). 

Já Nietzsche, segundo (Ferraz, 2002), investe contra toda uma tradição 

metafísica herdeira de Aristóteles, na qual a metáfora rebaixada e desvalorizada é 

sempre referida ao conceito. Nele a metáfora é estrategicamente revalorizada e passa a 

ocupar o lugar central, tornando-se o eixo a partir do qual o pensamento se move. Para 

Nietzsche, a metaforização é gesto primeiro, inaugural, já que estamos sempre na 

posição de “avaliadores” quando atribuimos necessariamente sentido e valor às coisas. 

O sentido é sempre da ordem do suplemento, do que se acrescenta, ficcionalmente, às 

coisas que não têm nenhuma verdade em si. Toda nomeação é, desde sempre e 

necessariamente, metafórica. Ao tomar a metáfora como primeira, Nietzsche quer 

afirmar o caráter necessariamente interpretativo, relacional, antropomórfico, de toda 

nomeação, esquivando-se assim, consequentemente, da lógica da identidade.  

Ao concebermos a dimensão produtiva da metáfora - a metáfora é constitutiva, 

isto é, fundadora dos objetos a que se referem -, fazemos usos de três metáforas 

instauradoras a do corpo ciborgue, a do corpo pós-humano e a metáfora do corpo 

informação como estratégia para distribuir e agrupar a produção discursiva do campo 

acadêmico, que nomeamos de produção teórica hipercrítica. Analisamos, então, a 

proliferação de metáforas biológicas, cibernéticas, informáticas no âmbito das ciências 

                                                                                                                                                                        
 



 74

sociais, pois, em si mesmas, as metáforas nada são sem os contextos políticos e 

metafísicos que defendem (Cf. Sfez, 1994).  

Trata-se, pois, de “interrogar incansavelmente as ‘metáforas’”, como nos diz 

Derrida (1997: 23), para que possamos problematizar suas articulações com os campos 

de poder-saber e regimes de verdade que investem o corpo hoje. 

 

3.3 A ambivalência como dinâmica disjuntiva afirmativa 

“A essência da técnica é de grande ambigüidade” (Heidegger, 2002a: 35). 

Em Modernidade e Ambivalência, Bauman (1999) assinala o traço 

característico da modernidade, o traço mesmo que a define: “a guerra contra a 

ambivalência” (p. 11), contra toda contingência, desordem, caos e incerteza que possa 

vir a ameaçar a ordem. Na “existência moderna”, a luta pela ordem ganha visibilidade 

na luta da determinação contra a ambigüidade, da precisão semântica contra a 

ambivalência, da transparência contra a obscuridade.  

O outro da ordem é a incerteza, essa fonte e arquétipo de todo medo. Os tropos 

do outro da ordem são: a indefinibilidade, a incongruência, a ambigüidade, a confusão, 

a incapacidade de decidir, a ambivalência. É contra essa negatividade que a 

positividade da ordem se constitui. Com efeito, toda negatividade (ambivalência) “é 

um produto da autoconstituição da ordem, seu efeito colateral, seu resíduo, e, no 

entanto, condição sine quan non da sua possibilidade” (Bauman, 1999: 15).  

Assim, a modernidade como “pensamento da ordem” refere-se essencialmente 

à solução de conflito, à admissão de nenhuma contradição exceto de conflitos 

acessíveis e à sua espera. Isso fica evidente quando a redução da ambivalência é vista 

como uma questão de descobrir e aplicar a tecnologia adequada – uma questão 

administrativa – na resolução de problemas.  



 75

Um caminho possível para se compreender a irremediável condição de 

ambivalência da modernidade é a noção de “sociedade de risco” (Beck, 1992).  

Risco pode ser definido como uma forma sistemática de tratar com acasos e 

inseguranças induzidas e introduzidas pela própria modernização. No conceito de 

“sociedade de risco”, segundo Beck (1992), os “riscos” entram na fase já apropriada e 

administrada pela ciência e tecnologia como seu domínio inquestionável. Daí que 

“modernização reflexiva” significa autoconfrontação com os efeitos da sociedade de 

risco – ou seja, trata-se de saber como os riscos podem ser distribuídos, evitados, 

controlados e legitimados. 

Com os crescentes riscos e perigos engendrados pelas forças da tecnologia, 

estaríamos transitando da “sociedade industrial” para a “sociedade de risco” da 

modernidade, na qual a lógica da produção de riquezas gradativamente vem sendo 

substituída pela lógica da evitação de risco: “como prever, minimizar, dramatizar ou 

desafiar os riscos e os perigos sistematicamente produzidos como parte da 

modernização?” (Beck, 1992: 20). 

Ora, se, por um lado, “a guerra contra os riscos” parece ser “a última posição da 

ciência e da tecnologia” (Bauman, 1997: 227), por outro, a ambivalência (disjunção) 

não é excluída, permanecendo no âmago da sociedade de risco, o que fica evidente, por 

exemplo, quando se observa o jogo de invisibilidade/visibilidade na definição dos 

riscos mesmos. Ora, os novos perigos produzidos pela modernização (tecnociência) 

são invisíveis a olhos nus e não são imediatamente reconhecíveis como tais: as 

substâncias tóxicas presentes no ar, na água, nos alimentos, a ameaça nuclear, 

mutações genéticas provocadas pela radiotividade, os alimentos geneticamente 

modificados, a manipulação genética de microorganismos, vegetais, animais e 

humanos, etc. 



 76

O fundamental é que os novos perigos existem, são imprevisíveis, e requerem 

os “órgãos sensitivos” da ciência25: teorias, experimentos, instrumentos de medida 

(estatísticas), para que os perigos se possam fazer visíveis, perceptíveis ou 

interpretáveis como riscos. Graças à ciência e aos especialistas (as vozes autorizadas), 

os riscos podem ser calculados, previstos e, portanto, administrados pela ciência e 

tecnologia.  

Uma outra forma de apreender a ambivalência (modo de funcionamento e de 

exercício) no âmbito da tecnociência, é evocar aquilo que é tratado como “dilema 

tecnológico”. O “dilema tecnológico” (Cf. Beck, 1992) consiste na idéia – bastante 

promovida por engenheiros, tecnólogos e cientistas – de que uma dada dificuldade 

tecnológica sempre poderá ser resolvida pela invenção de outro dispositivo 

tecnológico.  

A ambivalência aqui fica evidente quando observamos que a ciência e a 

tecnologia (tecnociência) operam como uma espécie de “agente duplo”, ou atuam a 

partir de uma “dupla participação”: a ciência e a tecnologia se alimentam, 

perversamente, da recuperação e vitalidade da mesma doença que se lhes atribui 

(contaminação por radiação, poluição genética, etc.). A própria disponibilidade de 

recursos tecnológicos utilizáveis exige a sua aplicação; os recursos tecnológicos, por 

assim dizer, legitimam suficientemente suas conseqüências, tornando-se seu uso 

imperativo, quaisquer sejam os resultados26. Quanto mais “problemas” gera a 

tecnologia, tanto mais de tecnologia se precisa. “Fizemos uma sujeira, e vamos limpá-

la”. E mais ainda: “esse é um tipo de sujeira que só nós sabemos limpar” (Cf. Bauman, 

                                                           
25 Trata-se aqui do emprego da racionalidade das ciências naturais em que o risco pode ser 
“determinado”, medido “objetivamente”. Ou seja, tratar os perigos como riscos, calculando suas 
possibilidades estatísticas.  

26 A tecnociência promove um tipo de “auto-referencialidade” quando a base de sua legitimação 
encontra-se nela mesma.  



 77

1997: 229). É assim que a ambivalência (a disjunção) não é combatida ou excluída; ao 

contrário, ela é desejada, afirmada e trabalhada positivamente para configurar campos 

de saber, legitimar posições de poder e instaurar regimes de verdade.  

Eis aí porque, para nós, a ambivalência funciona a partir do que estamos 

nomeando de dinâmica disjuntiva afirmativa. Nela, a disjunção não deixa de ser uma 

disjunção, o ou não deixa de ser ou. Em outras palavras, em vez de a disjunção 

significar que um certo número de predicados é excluído de uma coisa em virtude da 

identidade do conceito correspondente, ela é afirmada por si mesma sem por isso 

deixar de ser uma disjunção. Ou seja, o conflito, o dilema, a divergência, a diferença27 

tornam-se objeto de afirmação pura: o ou torna-se poder de afirmar. A disjunção é 

afirmada e se torna, enquanto tal, poder afirmativo.  

Como demonstra a análise das produções discursivas da mídia e do campo 

acadêmico, essas produções discursivas se estruturam e se legitimam, em grande 

medida, tendo como suporte mesmo a ambivalência, a ambigüidade, a disjunção. As 

situações de ambivalência se repetem com uma certa regularidade, por exemplo, nos 

pares antigo/novo, utopia/distopia, controle/descontrole, visibilidade/invisibilidade, 

momento em que a ambivalência é mobilizada positivamente para configurar e 

legitimar campos de saber, posições de poder e regimes de verdade.  

Uma problematização da dinâmica disjuntiva afirmativa, própria ao modo de 

operação do dispositivo das novas tecnologias do corpo, também pode ser 

potencializada se articulada aos indecidíveis de Derrida (2001; 1997; 1999).  

Segundo Derrida (2001: 49), os “indecidíveis” são unidades de simulacro, 

“falsas” propriedades verbais; nominais ou semânticas, que não se deixam mais 

                                                           
27 Essas não são tomadas como negatividades, deslocando-se do uso ‘negativo’ e ‘limitativo’.  
 



 78

compreender na oposição filosófica (binária) e que, no entanto, habitam-na, opõem-lhe 

resistência, desorganizam-na, mas, sem nunca constituir um terceiro termo, sem nunca 

dar lugar a uma solução na forma da dialética especulativa: o pharmakon não é nem 

remédio nem o veneno, nem o bem nem o mal, nem o dentro nem o fora; o suplemento 

que designa tanto uma ‘adição’ como uma ‘substituição’ não é nem um mais nem um 

menos, nem um fora nem um complemento de um dentro, nem um acidente nem uma 

essência, etc. Eis aí a ambigüidade inerente aos indecidíveis: nem/nem quer dizer ou 

‘ao mesmo tempo’ ou ‘ou um ou outro’” (p. 50). Daí que o conflito, a divergência, a 

diferença, não se deixa suprassumir, as oposições binárias do idealismo clássico não 

são resolvidas em um terceiro termo. 

Derrida (2001: 50) também descreve como indecidíveis o hímen, o grama, o 

espaçamento. Contudo, interessa-nos as noções de pharmakon e de suplemento, uma 

vez que se apresentam mais próximos das temáticas que tratamos. 

 Para nós, os indecidíveis de Derrida são ferramentas imprescindíveis para a 

análise da situação de ambivalência dos discursos agenciados ao dispositivo das novas 

tecnologias (robótica, inteligência artificial, biotecnologia, clonagem, terapia genética, 

etc.).  

Assim, entendemos que a idéia de ambivalência é um recurso analítico 

importante para analisar as formas de problematização das relações entre corpo e 

novas tecnologias, assim como parece ser ambivalente hoje a própria condição do 

corpo. Destacamos, portanto, o caráter produtivo da ambivalência. 

 



 79

3.4 Imagem-texto 

O saber em Foucault pode ser tomado como um “arquivo audiovisual”, uma 

vez que se constitui como um agenciamento prático, um dispositivo de enunciados e 

visibilidades. 

A arqueo-genealogia pode ser também apresentada como uma análise de 

“dispositivos concretos”. Mas o que é um dispositivo?  

Segundo Deleuze (1996), um dispositivo comporta duas linhas, dois vetores: os 

objetos visíveis e os enunciados formuláveis; regimes de visibilidade e regimes de 

dizibilidade. Daí que, para nós, interessa identificar nos dispositivos das novas 

tecnologias os regimes de visibilidades e de dizibilidades do corpo que instauram. 

Assim, trata-se de levar a sério as imagens (iconográficas) veiculadas pelas produções 

discursivas que aqui são objeto de análise. Já assinalamos anteriormente (Cf. cap. 1.3) 

que tanto na visibilidade quanto na dizibilidade articulam-se o pensar o corpo e o 

produzir o corpo, as práticas imagético-discursivas que recortam e articulam o 

diagrama de forças que as cartografam.  

A idéia é ressaltar as formas de visibilidade e dizibilidade que as imagens - aqui 

concebidas não como peças “acessórias” e ‘ilustrativas’, mas, fundamentalmente, 

como práticas imagético-discursivas que investem o corpo, potencializando, assim, o 

caráter produtivo das imagens (iconográficas) - que, quase sempre, integram os textos, 

particularmente, os da mídia.  

As imagens, como as obras de arte, têm ressonância em todo o tecido social. 

São máquinas de produção de sentido e de significação. Elas funcionam proliferando o 

real, ultrapassando sua naturalização. São produtoras de uma dada sensibilidade e 

instauradoras de uma dada forma de ver e dizer a realidade. Portanto, tomamos as 

imagens aqui como máquinas históricas de saber. Sobre a importância das imagens, 



 80

podemos dizer que nossos territórios existenciais hoje são imagéticos. Aprendemos a 

viver por imagens (Cf. Albuquerque, 1999). 

Por considerarmos produtiva a combinação entre enunciados e imagens, entre o 

visível e o dizível, utilizamos a categoria “Imagem-texto” como mais um recurso 

analítico28. Para tanto, selecionamos do material analisado, particularmente dos textos 

da mídia (Cf. capítulo 6), algumas imagens que vêem acompanhadas de enunciados, 

como, por exemplo, a matéria da Veja (02/09/1999), que traz a imagem do filme 

RoboCop: o policial do futuro, seguida do título-enunciado “RoboCop: o sonho torna-

se realidade”. 

Assim, uma justificativa que encontramos para a inclusão das imagens deve-se 

ao fato de termos identificado, nas próprias fontes da nossa pesquisa, seu uso 

recorrente por parte da mídia, por exemplo, que em suas matérias e artigos evoca 

filmes de ficção científica ou emprega imagens para conferir visibilidade à maquinaria 

nos laboratórios (Cf. Imagem-texto do ‘neuronavegador’, por exemplo, no âmbito da 

neurocirurgia)29, efeitos de novidade e espetacularização das tecnologias e práticas 

biomédicas (Cf. Imagem-texto do “Sigma”, máquina que mistura equipamentos de 

ressonância magnética funcional e tomografia computadorizada)30; ou ainda o uso de 

ícones da ciência contemporânea para ressaltar as últimas conquistas, anunciar uma 

revolução científica, como a imagem onipresente da “dupla hélice do DNA” na 

biologia molecular, na biotecnologia e na genômica; da ovelha ‘Dolly’, no âmbito da 

clonagem; ou ainda a imagem de “nanorobôs” vasculhando as artérias do corpo 

humano em busca de doenças, na nanomedicina (Cf. Imagens-texto). 

                                                           
28 Certamente, há toda uma literatura (diversas correntes) que versa sobre o estatuto, os usos da imagem. 
Entretanto, não é nosso intuito fazer uma incursão nesse campo, apenas queremos fixar os limites dentro 
dos quais faremos um certo uso da imagem que se mostre coerente com a nossa opção teórico-
metodológica. 
29 “A medicina dos Chips e Robôs”, in Veja (12/2000). 



 81

A força imagético-discursiva do DNA, o fascínio e o poder de sedução que 

exerce, os efeitos que produz, ficam patentes quando as descobertas anunciadas no 

campo das ciências da vida (biotecnologia, genética e medicina) estão associadas à 

quase onipresença da imagem da dupla hélice31.  

Do genoma humano ao dispositivo da clonagem, da identificação de genes 

envolvidos no câncer à polêmica dos alimentos transgênicos, dos testes de paternidade 

às discussões sobre o fantasma da eugenia, a imagem do DNA é sempre mobilizada, 

seja na vinheta da TV, seja na capa de um livro, como ilustração de um jornal. 

Podemos encontrá-la até mesmo em propagandas de shampoo e de gasolina (o ‘DNA 

da Shell’). Nesses dois casos, a imagem do DNA é utilizada como sinônimo de 

eficiência e de autenticidade molecular. Para nós, as imagens não são inocentes, pois 

estão sempre articuladas a “dispositivos concretos”, a modalidades de poder-saber e 

regimes de produção de verdade. Desse modo, tomamos o uso recorrente da imagem 

do DNA como peça fundamental do que estamos nomeando de “dispositivo do DNA”. 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                                                                                                                                        
30 “Lição de Anatomia”, in Veja (07/04/1999). 
31 O DNA, a “dupla hélice”, cujo desenho lembra uma “escada de pintor retorcida”, tornou-se um ícone 
da ciência contemporânea no final do século XX. A dupla hélice do DNA é a imagem predominante do 
século XX, assim como a máquina a vapor significou o século XIX. 
 
 
 
 



 82

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO  4   

A VIRADA CIBERNÉTICA: O A PRIORI HISTÓRICO DA INFORMAÇÃO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 83

 

 

Introdução 

Com o presente capítulo, buscamos elucidar as bases teóricas do corpo-

máquina e do corpo-informação. Fundamentalmente, é nosso objetivo realizar uma 

arqueo-genealogia das relações entre a cibernética e a biologia molecular que 

culminaram na constituição da biologia como uma ciência da informação, analisando 

como se deu, do ponto de vista sócio-histórico, esse processo de convergência 

científica e tecnológica que possibilitou a produção de novas imagens da vida e do 

corpo. Com isso, esperamos poder identificar as condições de possibilidade dos 

discursos que hoje versam sobre o corpo ciborgue, corpo informação e o corpo pós-

humano. 

Para que possamos realizar a arqueo-genealogia da cibernética-biologia 

molecular, recorreremos a um conceito fundamental da abordagem ‘arqueológica’ de 

Michel Foucault: o a priori histórico32.  

Para Foucault, o a priori histórico “é o que, em dada época, recorta na 

experiência um campo de saber possível, define o modo de ser dos objetos que nele 

aparecem, arma o olhar cotidiano de poderes teóricos e define as condições em que se 

                                                           
32 A arqueologia é a análise dos saberes a partir daquilo que Foucault (1995b) nomeia de a priori 
histórico. Com o termo a priori o que pretende Foucault é assinalar o elemento básico, fundamental a 
partir de que a episteme é condição de possibilidade dos saberes de determinada época. A tese 
fundamental de As palavras e as Coisas é que as ciências empíricas e a filosofia podem explicar o 
aparecimento, na época da modernidade, desse conjunto de discursos denominados “ciências humanas”, 
isto porque com elas o homem passa a desempenhar duas funções diferentes e complementares no 
âmbito do saber: por um lado, é parte das coisas empíricas, na medida em que vida, trabalho e 
linguagem, são parte das coisas empíricas – objeto das ciências empíricas  – por outro lado, o homem – 
na filosofia moderna – aparece como fundamento, como aquilo que torna possível qualquer saber. O 
fato de o homem desempenhar duas funções no saber da modernidade, isto é, sua existência como coisa 
empírica e como fundamento filosófico é chamado por Foucault de a priori histórico, e é ele que explica 
o aparecimento das ciências humanas.  
 
 



 84

pode enunciar sobre as coisas um discurso reconhecido como verdadeiro” (Foucault, 

1995b: 173). 

Como procuramos demonstrar nas descrições e analises das produções 

discursivas da mídia e do campo acadêmico, uma multiplicidade de discursos e 

imagens parece hoje delinear o a priori histórico do nosso tempo: o a priori histórico 

da informação, definido pela junção da cibernética, biologia molecular e tecnologias da 

informação, que estão na base de um movimento mais geral do que podemos chamar 

de virtualização e digitalização da vida e dos corpos – momento em que a biologia 

molecular se constitui como ciência e tecnologia da informação e a vida mesma passa 

ser concebida como pura informação. É nesse solo que acreditamos encontrar a 

condição de possibilidade de novas configurações em que se inscrevem os discursos 

sobre o pós-humano, o pós-biológico – corpo ciborgue, corpo pós-humano, corpo 

informação - que hoje vemos plasmar tanto a mídia como o campo acadêmico. 

 

4.1 A virada cibernética  

“Não é necessário ser profeta para reconhecer que as modernas ciências que 
estão se instalando serão, em breve, determinadas e dirigidas pela nova ciência 
básica que se chama cibernética” (Heidegger, 1973: 270). 

 

A tentativa aqui de empreender uma arqueo-genealogia da cibernética se 

justifica não apenas por ela estar na base da biologia molecular, da biotecnologia, da 

genômica, das ciências da computação, das tecnologias de informação, mas também 

pelo fato de ela ter tornado possível, em grande medida, desenvolvimentos científicos 

nos campos da robótica, inteligência artificial, biônica, neurociências.  

Além disso, a onipresença da cibernética no mundo contemporâneo ganha 

visibilidade quando se observa nas derivações da palavra cyber uma multiplicação e 



 85

disseminação de termos, tais como “cyborg” ou “organismo cibernético”, 

“cyberspace”, “cybodies”, “cyberpunk”, “cibercultura”, “cibercidade”, “ciberarte”, etc.  

Do ponto de vistas das novas tecnologias, cabe assinalar que a biônica, por 

exemplo, surgiu como uma nova ramificação da cibernética. O emprego da cibernética 

tornou possível criar uma série de dispositivos, como  próteses mecânicas e eletrônicas 

que compensam e restauram as funções do organismo perdidas (aparelhos automáticos 

para a respiração artificial, aparelhos de leitura para deficientes visuais). O mesmo 

pode ser dito a respeito da robótica e da inteligência artificial. A inteligência artificial e 

as neurociências, ao investigarem a atividade do cérebro humano, descrevem os 

mecanismos envolvidos no “processamento de informação”.  

No campo da neurofisiologia, o emprego do cálculo de probabilidades e da 

teoria da informação possibilita o estudo de diferentes formas de codificação da 

informação no sistema nervoso central e da sua recodificação nos centros nervosos. 

Diversos aparelhos que realizam diagnósticos médicos também foram criados a partir 

da cibernética33. Os métodos e resultados da cibernética, como o ampla utilização dos 

computadores eletrônicos, permeiam hoje todo o campo das ciências biológicas, a 

fisiologia, a genética, a química, e mesmo setores das ciências humanas como a 

psicologia (Cf. Jramoi, s/d). 

Com efeito, ao traçarmos uma genealogia das “origens da cibernética”, de seus 

“baixos fundos”, no que concerne às finalidades e aos financiamentos das pesquisas, 

verificamos que essas surgiram a partir da necessidade de responder às demandas da 

Segunda Guerra mundial e envolveu um grupo de matemáticos, de neurocientistas e de 

engenheriros – entre eles Norbert Wierner, John von Neumann, Claude Shannon e 

Warren McCulloch.  



 86

 Nesse ponto não podemos deixar escapar o relato de Wiener, um dos principais 

articuladores do que ficou conhecido como “o movimento da cibernética”:  

 

“Nos primórdios da guerra, nossa maior necessidade era a de evitar que a 
Inglaterra fosse derrotada por um ataque aéreo esmagador. Por conseguinte, o 
canhão antiaéreo foi um dos primeiros objetivos de ‘nosso esforço científico de 
guerra’, especialmente quando combinado com o aparelho de detecção de 
aviões por radar ou ondas hertzianas de freqüência ultra-elevada. A par de 
detectar aviões pelo radar, era necessário abatê-los. Isso envolvia o problema 
do tiro. A velocidade do aeroplano tornou necessário calcular à máquina os 
elementos da trajetória do míssil antiaéreo e conferir à própria máquina de 
predição funções comunicativas, que anteriormente tinham sido atribuídas ao 
ser humano. Dessa forma, o problema do controle de tiro antiaéreo fez com que 
uma nova geração de engenheiros se familiariza-se com a noção de uma 
comunicação endereçada à máquina e não ao ser humano” (Wiener, 2000: 146). 
 
O fundamental é aprender os propósitos bélicos aos quais estavam ligadas as 

pesquisas da emergente ciência da cibernética, que lidava com os problemas de 

rastreamento e de abate de aviões e era financiada pelos militares, como também o foi 

a maior parte das pesquisas subsequentes em cibernética. Daí que, para nós, a 

cibernética deve ser vista como um dispositivo de poder. 

 Para realizarmos a arqueo-genealogia da cibernética, estaremos nos valendo de 

dois livros34 de um dos principais dos fundadores dessa ciência – Norbert Wiener. 

Em Cibernética – ou controle e comunicação no animal e no homem, Wiener 

(1970) se refere à ciência da cibernética do seguinte modo: 

 

“Decidimos designar o campo inteiro da teoria de comunicação e controle, seja 
na máquina ou no animal, como o nome de Cibernética, que formamos do 
grego kubernetes ou timoneiro. Ao escolher este termo, quisemos reconhecer 
que o primeiro trabalho significativo sobre mecanismos de realimentação foi 
um artigo sobre reguladores, de Clerk Maxwell em 1868, e que governor 
(regulador) é derivado do latim. Desejávamos também referir ao fato de que os 

                                                                                                                                                                        
33 Quanto às aplicações da cibernética na medicina, neuropatologia, psiquiatria Cf. Jramoi (op. cit.). 
34 Os dois livros a que nos referimos são Cibernética – ou controle e comunicação no animal e no 
homem, publicado em 1948, e Cibernética e Sociedade: o uso humano de seres humanos, de 1954.  
 



 87

engenhos de pilotagem de um navio são na verdade uma das primeiras e mais 
bem desenvolvidas formas de mecanismos de realimentação” (p. 36-37). 

 

Em Cibernética e Sociedade: o uso humano de seres humanos, Wiener (2000) 

aponta as disciplinas que dão suporte teórico à cibernética, bem como delineia os 

campos e objetos de estudos que ela pode abarcar. Vejamos, por exemplo, a seguinte 

passagem: 

 

“Desde o fim da Segunda Guerra mundial, venho trabalhando nas muitas 
ramificações da ‘teoria das mensagens’. Além da teoria da transmissão de 
mensagens da engenharia elétrica, há um campo mais vasto que inclui o estudo 
das mensagens como meios de dirigir a maquinaria e a sociedade, o 
desenvolvimento de máquinas computadoras e outros autômatos, e ainda 
reflexões acerca da psicologia e do sistema nervoso” (Wiener, 2000: 15)35. 
 

A ideía fundamental da cibernética, segundo Wiener (2000), é que a sociedade 

só pode ser compreendida através de um estudo das mensagens e das facilidades de 

comunicação de que disponha. Daí acreditar que “as mensagens entre o homem e as 

máquinas, entre as máquinas e o homem, e entre a máquina e a máquina, estão 

destinadas a desempenhar papel cada vez mais importante” (Idem: 16). 

O propósito da cibernética é desenvolver uma linguagem e técnicas que nos 

capacite a lidar com o ‘problema do controle e da comunicação em geral’.  

As “ordens de comando” por via das quais exercemos controle sobre nosso 

meio ambiente são uma espécie de “informação”36 que lhe transmitimos. Como 

                                                           
35 Wiener diz ter encontrado dificuldade para encontrar uma palavra específica para designar este 
complexo de idéias e para abarcar todo o campo. Daí ter se visto “forçado a criar uma”. Todavia, ele diz 
ter descoberto casualmente, mais tarde, que a palavra ‘cibernética’ já havia sido usada por Ampère com 
referência à ciência política e que fora inserida em outro contexto por um cientista polonês; ambos os 
usos datavam dos primórdios do século XIX.  
 
36 Para Wiener, “informação” é um termo que designa o conteúdo daquilo que permutamos com o 
mundo exterior ao ‘ajustar- nos a ele’, e que faz com que nosso ‘ajustamento’ seja percebido.  
 



 88

qualquer outra espécie de informação, essas ordens estão sujeitas à desorganização. 

Nesse ponto, Wiener procura uma justificativa para o fato de colocar numa mesma 

classe “comunicação e controle”: Em comunicação e controle, estamos sempre em luta 

contra a tendência da natureza de degradar o orgânico e destruir o significativo; a 

tendência de a entropia aumentar.  

Aqui entra em cena um conceito fundamental da cibernética: a realimentação 

(feedback). O controle de máquina com base no seu desempenho efetivo e não em seu 

desempenho esperado é definido como realimentação (feedback). Esse mecanismo 

envolve membros sensórios que são acionados por membros motores e desempenham 

a função de detectores ou monitores – isto é, elementos que indicam um desempenho. 

A função desses mecanismos é a de “controlar a tendência mecânica para a 

desorganização” (Idem: 24)37.  

Para Wiener (2000), o ‘funcionamento físico’ do indivíduo vivo e o de algumas 

das máquinas de comunicação mais recentes são exemplos do esforço análogo de 

dominar a entropia através da realimentação. Ambos tem “receptores sensórios” como 

um estágio de seu ciclo de funcionamento, vale dizer, em ambos existe um instrumento 

especial para coligir informação do mundo exterior, a baixos níveis de energia, e torná-

la acessível na operação do indivíduo ou da máquina. “Tanto no animal quanto na 

máquina, o desempenho se faz efetivo no mundo exterior” (p. 26).  

A tendência estatística da natureza para a desordem, da entropia aumentar em 

sistemas isolados, é expressa pela segunda lei da termodinâmica38. “Nós, como seres 

humanos, não somos sistemas isolados”. Assimilamos alimento que gera energia, 

                                                           
37 Para Wiener, o elevador é um bom exemplo de mecanismo de realimentação (feedback). 
 
38 Sobre a primeira e a segunda leis da Termodinâmica, ver Wiener (2000) capítulo II “Progresso e 
Entropia”. 
 



 89

alimento procedente do mundo exteriro,  mas o fundamental e mais significativo é que 

“assimilamos também informação através de nossos órgãos sensórios e de que agimos 

de acordo com a informação recebida” (Idem: 28).  

Para Wiener todo organismo, seja ele animal ou humano, deve ser visto como 

“mensagem”. Dado que “o organismo se opõe ao caos, à desintegração, à morte, da 

mesma maneira que a mensagem se opõe ao ruído”. 

Segundo Wiener, o processo pelo qual nós, seres vivos, resistimos ao fluxo 

geral de corrupção e desintegração é conhecido por homeostase. Por exemplo, explica, 

se nossa temperatura corporal elevar-se ou baixar de cinco graus, estaremos na 

iminência de morrer. O oxigênio, o bióxido de carbono e o sal em nosso sangue, os 

hormônios a fluírem de nossas glândulas endócrinas, são todos regulados por 

mecanismos que tendem a resistir a quaisquer alterações adversas em seus níveis. Tais 

mecanismos constituem aquilo que é conhecido por homeostase; são mecanismos de 

realimentação negativa, de um tipo que podemos encontrar exemplificado em 

autômatos mecânicos. Ora, o padrão mantido por essa homeostase é que é a pedra de 

toque de nossa identidade pessoal. Em suma, não passamos “de remoinhos num rio de 

água sempre a correr. Não somos material que subsista, mas padrões que se perpetuam 

a si próprios” (Idem: 95). 

 Wiener traça as diferenças entre as máquinas mais antigas e as máquinas 

automáticas modernas. As tentativas mais distantes de produzir autômatos 

funcionavam com base estritamente no mecanismo de relógio (como a caixa de 

música). Mas as modernas máquinas automáticas, tais como os mísseis controlados por 

computador, a porta automática no sistema do elevador, as células fotoelétricas, o 

aparelho de controle de uma fábrica de produtos químicos e, assim, todo o moderno 

arsenal de máquinas automáticas que realizam funções militares ou industriais, 



 90

possuem “órgãos sensórios”, isto é, receptores para mensagens que venham do 

exterior.  

Wiener estabelece um série de analogias de comportamento entre a máquina e o 

organismo vivo.  

Do ponto de vista da cibernética, que está interessada na explicação dos 

processos anti-entrópicos, o problema de se “a máquina é ou não viva” constitui um 

“problema semântico”. No dizer de Wiener (2000), 

 

“Na minha opinião, o melhor, é evitar todos os epitetos que possam suscitar 
discussões, como ‘vida’, ‘alma’, ‘vitalismo’, entre outros, e dizer apenas, no 
tocante às máquinas, que não há razão para que não possam assemelhar-se aos 
seres humanos no representar bolsões de entropia decrescente numa estrutura 
em que a entropia geral tende a aumentar” (p. 32). 
 

Ora, a mensagem aqui, de Wiener, é de que: “a máquina, à semelhança do 

organismo vivo, é um dispositivo que parece resistir, local e temporariamente, à 

tendência geral para o aumento da entropia” (Idem: 48).  

A partir de uma série de antroporfismos, Wiener descreve o comportamento 

dos modernos “autômatos simuladores de vida”, a partir de algumas características que 

lhes são fundamentais.  

Primeiro, são máquinas feitas para realizar tarefas específicas, e possuem para 

isso “órgãos motores”, análogos aos braços e pernas dos seres humanos. Segundo, 

estão em constante relação com o mundo exterior por meio de “órgãos sensoriais” tais 

como células fotoelétricas e termômetros, que não somente lhes indicam quais são as 

circunstâncias existentes como também os habilitam a registrar (a memória) o 

desempenho ou não desempenho de suas tarefas (feedback). Terceiro, essas «máquinas 

simuladoras de vida» possuem  “órgãos decisórios centrais”, que determinem o que a 



 91

máquina deve fazer, com base na informação que lhe foi retransmitida e que ela 

armazena por meios análogos aos da “memória” de um organismo vivo39.  

Outra série de analogias que Wierner mobiliza para explicar o mecanismo de 

feedback é a que envolve o sistema nervoso e a máquina computadora automática, já 

que ambos são tidos como “aparelhos” que tomam decisões com base em decisões 

feitas no passado.  

Wiener nota que os mais simples dispositivos mecânicos têm de decidir entre 

duas alternativas: como “ligar e desligar” uma chave (lógica binária)40. No sistema 

nervoso, a fibra nervosa individual também decide entre conduzir ou não um impulso. 

Tanto na máquina quanto no nervo, há um dispositivo específico para fazer com que as 

decisões futuras dependam das decisões passadas. No específico do sistema nervoso, 

boa parte dessa tarefa é realizada naqueles pontos extremamente complicados, 

denominados «sinapses». “A sinapse, no organismo vivo, corresponde ao dispositivo 

comutador da máquina” (Idem: 34). Este é o fundamento, pelo menos em parte, da 

analogia entre máquinas e organismos vivos que está na base das ciências da cognição 

e neurociências.  

 Assim, animal e máquina, cada sistema torna-se um modelo para o outro. A 

máquina pode ser descrita em termos de anatomia e fisiologia. Possui ‘órgãos’ de 

execução animados por uma fonte de energia. Dispõe de uma série de ‘órgãos 

                                                           
39 Wiener alude ao livro Design for Brain, de W. Ross Ashby (1952), que ao tematizar o mecamismo de 
realimentação desenvolve o conceito de “máquinas que aprendem”.  A obra do dr. W. Ross Ashby, 
segundo Wiener, constitui a maior contribuição moderna nesse campo, na medida em que se preocupa 
com as analogias entre organismos vivos e máquinas, e demonstra como “a aprendizagem é uma das 
formas mais primitivas de realimentação” (Idem: p.48).  
 
40 Wiener (2000: 64-66) aborda as relações e especificidades das máquinas digitais e máquinas 
analógicas. As máquinas digitais são do tipo «tudo-ou-nada» e obedece à lógica binária sim ou não, 
ligado ou desligado. Ele observa que parte das pesquisas com simulacros mecânicos do cérebro tem sido 
com máquinas de base digital. Wierner faz uso da métafora do “cérebro como máquina digital” (p.  65). 
Diz ele, “quero descrever tais máquinas em termos que não sejam por demas estranhos às reais 
características observáveis do sistema nervoso e da conduta humana e e animal” (p.  66). 



 92

sensoriais’ que respondem a estímulos luminosos, sonoros, táteis e térmicos para vigiar 

a sua própria ‘saúde’, para sondar o meio, verificar a ‘alimentação’. Contém centros de 

controle automático para avaliar seus desempenhos; uma memória em que estão 

depositados os gestos a realizar e em que estão escritos os dados da experiência 

passada. Tudo isto é conectado por um sistema nervoso que, por um lado, leva ao 

cérebro as impressões procedentes dos sentidos e, por outro, transmite as ordens aos 

membros. A todo momento a máquina que executa seu programa é capaz de orientar 

sua ação, corrigi-la e mesmo interompê-la, de acordo com as mensagens recebidas.  

Inversamente, o animal pode ser descrito à luz da máquina. Órgãos, células e 

moléculas estão unidos por uma rede de comunicação. Trocam sem cessar sinais e 

mensagens em forma de interações específicas entre componentes. A flexibilidade do 

comportamento baseia-se nos dispositivos de retroação e a rigidez das estruturas na 

execução de um programa rigorosamente prescrito.  

 

A primeira e a segunda revolução industrial  

Ao abordar o “impacto da máquina na cultura humana”’, Wiener (2000) 

descreve algumas características do que denomina de “a primeira e a segunda 

revolução industrial.  

A primeira revolução industrial (século XVIII) encontrou suporte nas 

descobertas e técnicas científicas de Newton e Huygens. Os primeiros campos a 

revelarem o impacto das novas técnicas da era newtoniana foram os da navegação e da 

relojoaria. A guarda avançada dos artífices da revolução industrial consistia, de uma 

parte, de fabricantes de relógios que usavam a nova matemática de Newton na 

                                                                                                                                                                        
 



 93

construção de seus pêndulos e, de outra, de fabricantes de instrumentos óticos, com 

seus sextantes e telescópios.  

Para Wiener, devemos considerar a navegação e os instrumentos que lhe são 

necessários como o local de uma revolução industrial que antecedeu a revolução 

industrial geral. Esta começa com a máquina a vapor. A primeira forma de máquina a 

vapor a ser desenvolvida foi a máquina de Newcomen, que era usada para bombear 

minas. O primeiro lugar em que a energia motriz do vapor encontrou uso prático foi na 

substituição de uma das formas mais brutais de trabalho humano ou animal: o 

bombardeamento de água das minas. Daí que “o uso da máquina a vapor para 

substituir essa servidão deve certamente ser encarado como um grande passo 

humanitário” (p. 138). Assim, a primeira revolução Industrial, o que quer demonstrar 

Wierner, envolvia a máquina tão-somente como uma alternativa para o músculo 

humano. 

Outro lugar seguinte em que a revolução industrial se fez sentir foi na industria 

têxtil. As fábricas têxteis forneceram o modelo para quase todo o curso de 

mecanização da industria41.  

A própria automação industrial “substituiu o homem”, órgão decisório e 

processador da informação capaz de corrigir os desvios dos sistemas projetados, por 

dispositivos reguladores programados especificamente para esta finalidade. Esta troca 

é o principal atributo da segunda revolução industrial (Wiener, 1970), constratando 

com a primeira, que apenas substituía a energia física (força motriz) do homem ou do 

animal pela máquina. Ao imprimir a substituição dos processos informativos de 

decisão e controle do homem por dispositivos automáticos, a Segunda Revolução 

                                                           
41 Segundo Wiener, os primórdios do desenvolvimento da maquinaria têxtil remontam à máquina a 
vapor.  



 94

Industrial abriu a possibilidade de comunicação máquina-máquina. Demonstrou-se que 

os “servomecanismos” – máquinas que operam à base de mecanismos de 

realimentação - podem “substituir” com vantagem o ser humano em muitas operações 

de controle, pela velocidade, maior precisão, imunidade à fadiga, etc42. 

“Se o século XVI e o início do XVII constituem a “era dos relógios”, e o século 

XVIII e o XIX a “era das máquinas a vapor”, os tempos presentes configuram a “era 

da comunicação e do controle”, compara Wiener (1970: 67). Aqui Wiener chama a 

atenção para uma diferença fundamental entre força motriz e tecnologia de 

comunicação. A diferença reside no fato de que para essa última “o interesse 

fundamental não é a economia de energia,  mas a reprodução precisa de um sinal” 

(Ibid.: idem).   

Este sinal pode ser a leve pancada de uma chave, a ser reproduzida como o leve 

toque de um receptor telegráfico na outra extremidade; ou pode ser um som 

transmitido e recebido através da aparelhagem de um telefone; ou pode ser o girar da 

roda do leme, recebido como a posição angular do timão. Daí que a tecnologia de 

comunicação ter se iniciado com os primeiros telégrafos43. 

 

4.2 Imagens dos autômatos na história 

                                                           
42 Entre os autômatos articulados a tecnologia da comunicação se encontram as células fotoelétricas e 
outros receptores de luz, sistemas de radares, sistemas de controle de fogo antiaéreo, sistemas de 
giroscópios automáticos de pilotagem de navios, termômetros, medidores de pressão de vários tipos, 
máquinas ultra-rápidas de computação, e similares. Estes aparelhos são também chamados de 
“mecanismos de controle”, ou servomecanismo. O crescente desenvolvimento e difusão desses 
mecanismos, que Wiener já observava nos 1940 e 1950, o levaram a afirmar que a nossa época é 
verdadeiramente “a era do servomecanismo, assim como o século XIX foi a era da máquina a vapor ou 
o século XVIII, a era do relógio” (Wiener, 1970: 71-72). 
 
43 Entre os resultados técnicos da tecnologia de comunicação estão a descoberta do radar e o controle do 
fogo antiaéreo.  
 



 95

 Wiener traça um interessante quadro dos diferentes períodos no 

desenvolvimento dos autômatos, a partir do qual, é possível articular uma história 

paralela das transformações tecnológicas do corpo (Cf. Tomas, 1995). 

 Em seu clássico Cibernética: ou controle e comunicação no animal e na 

máquina, de 1948, Wiener divide a história dos autômatos em quatro fases: a idade 

mítica de Golem, a idade do relógios, a idade da máquina a vapor, e, finalmente, a 

idade da comunicação e do controle, na qual ainda nos encontramos.  

Segundo Wiener (1970), a qualquer estágio da técnica, desde Dédalo ou Heron 

de Alexandria, a habilidade do artífice em produzir um simulacro operante de um 

organismo vivo sempre esteve presente no imaginário popular. Este desejo de estudar e 

produzir autômatos foi sempre expresso em termos da técnica viva do tempo. Nos dias 

da magia, tivemos o conceito bizarro e sinistro do Golem, esta figura de barro na qual 

o rabi de Praga soprou vida com a blasfêmia do Inefável Nome de Deus. Nos tempos 

de Newton os autômatos foram edificados segundo o mecanismo de relojoaria, cujo 

exemplo é a caixinha de música com corda; lembramos que Descartes faz uso do 

relógio como metáfora para o corpo. No século XIX, o autômato é a glorificada 

máquina a vapor, queimando algum combustível em vez do glicogênio dos músculos 

humanos. Finalmente, o autômato atual abre portas por meio de fotocélulas (o 

elevador) ou aponta canhões para o ponto em que um feixe de radar colhe um avião, ou 

computa a solução de uma equação diferencial.  

 As transformações tecnológicas do corpo, de acordo com essa periodização, 

seriam as seguintes, podemos precisar: o corpo como uma figura mágica, clara e 

maleável, o corpo como um “mecanismo de relógio”, o corpo como uma “máquina a 

vapor” “queimando o glicogênio dos músculos humanos”, e, mais recentemente, o 

corpo como um “sistema eletrônico”. 



 96

 Por um momento, se faz necessário pontuar as diferenças entre os autômatos de 

Wiener e de Descartes. Se, por um lado, as principais realizações da cibernética 

originaram-se de comparações entre organismos e máquinas, em outras palavras, de 

modelos mecanicistas de sistemas vivos, por outro, as máquinas cibernéticas são muito 

diferentes dos mecanismos de relojoaria de Descartes. A diferença fundamental está 

incorporada na concepção de Norbert Wiener de “realimentação”, cujas características 

descrevemos anteriormente. 

Dito isto, podemos prosseguir. Wiener nota que, na produção dos autômatos no 

século XIX, a conservação e a degradação da energia constituem os princípios 

dominantes da época. O organismo vivo, e o corpo humano, em particular, são antes de 

tudo “uma máquina a vapor, queimando glicose ou glicogênio ou amido, gorduras, 

proteínas em dióxido de carbono, água e uréia” (Idem: 70). Todas as noções 

fundamentais são as associadas com energia, e a principal delas é a da ‘energia 

potencial’. Daí que a “tecnologia do corpo” ter sido articulada à “tecnologia da força 

motriz”. 

Com efeito, assinala Wiener, posteriormente, começou-se a compreender que o 

corpo está muito longe de ser um “sistema conservativo”. 

 

“Estamos começando a ver que elementos importantes como neurônios, os 
átomos do complexo nervoso de nosso corpo, efetuam o seu trabalho sob as 
mesmas condições que as válvulas, com sua força relativamente pequena 
alimentada a partir do exterior pela circulação, e que a escrituração mais 
importante para descrever a sua não é a da energia. Em suma, o estudo mais 
recente dos autômatos, sejam de metal ou de carne e osso, é um ramo da 
‘tecnologia da comunicação’ e suas noções cardeais são as de mensagem, 
quantidade de distúrbio ou “ruído” – um termo tomado da tecnologia telefônica 
– quantidade de informação, técnica de codificação, e assim por diante” 
(Wiener, 1970: 70). 
 



 97

 No campo da “tecnologia da comunicação”, trata-se de autômatos efetivamente 

“ligados” ao mundo exterior, não apenas por seu fluxo de energia, seu metabolismo, 

mas por “um fluxo de impressões, de mensagens que chegam, e das ações de 

mensagens que saem” (Idem: ibid).  

Em sua forma mais extrema, o “corpo eletrônico” de Wiener poderia tomar a 

forma de pura informação – “informação humana”. Ou seja, um “padrão” ou uma 

“mensagem” que pode ser transmitida como tal. 

Ora, para que utilizamos nosso rádio senão para transmitir padrões de som, e 

nosso aparelho de televisão senão para transmitir padrões de luz?, indaga Wiener.  É 

divertido, tanto quanto instrutivo, diz ele: 

 

“Imaginar o que aconteceria se transmitíssemos o padrão global do corpo 
humano, do cérebro humano com suas recordações e suas conexões 
entrecruzadas, de modo que um hipotético instrumento receptor pudesse 
reincorporar tais mensagens numa matéria apropriada, capaz de dar 
continuidade a processos já em curso no corpo e na mente, e de manter a 
integridade necessária a tal continuidade por via de um processo de 
homeostase” (Wiener, 2000: 95). 
 

Certamente, “o transporte físico do homem, não o transporte da linguagem e 

das idéias” (Idem: 96), eis o sonho do ‘teletransporte’ que não deixa de ser também o 

sonho da cibernética presente em filmes de ficção científica, como o seriado A Jornada 

nas Estrelas e em A Mosca. Um “corpo telegrafado” é um corpo transformado em pura 

informação. 

Para Wiener (2000) uma coisa é evidente: a identidade física de um indivíduo - 

seu corpo - não consiste na “matéria” de que é feito. Seu corpo não é uma 

“substância”, mas sim uma “forma”.  E essa forma pode ser transmitida ou modificada 

e duplicada. 



 98

 
“Como não há distinção absoluta entre os tipos de transmissão que podemos 
utilizar para enviar um telegrama de um país a outro e os tipos de transmissão 
que, pelo menos teoricamente, são possíveis para a transmissão de um 
organismo vivo, tal como o ser humano. Admitamos, então, que a idéia de que 
uma pessoa poderia concebivelmente viajar por telégrafo, além de poder viajar 
por trem ou aeroplano, não é intrinsecamente absurda, por mais remota que 
pareça a sua realização” (Idem: 101-2). 

 
Segundo Wiener, o fato de não podermos telegrafar, de um lugar para outro, “o 

padrão de um homem”, que se deve a dificuldades técnicas e, em especial, à 

dificuldade de manter um organismo em existência durante tal radical reconstrução; no 

entanto, a idéia é em si mesma, muito plausível.  

 

“Referi tais coisas não porque deseje escrever uma história de ficção científica 
acerca da possibilidade de telegrafar um homem, mas porque esta pode ajudar-
nos a entender que a idéia fundamental da comunicação é a transmissão de 
mensagens, e que a transmissão corpórea de matéria e de mensagens é apenas 
uma das maneiras concebíveis de atingir esse fim” (Idem:103). 

 

Segundo Tomas (1995), a visão de Wiener do corpo humano como pura 

informação faz lembrar a tecnologia da realidade virtual com seu propósito de um 

espaço global digital comum – “um tipo de segunda atmosfera”. 

A cibernética, ao conceber o organismo vivo como pura informação, acaba por 

reunir os mundos do ciborgues e da realidade virtual. A realidade virtual é, de fato, 

uma manifestação do último sonho dos ciberneticistas: um espaço de pura informação 

que pode ser povoado por um conjunto de autômatos cibernéticos puros. 

Wiener (2000) tinha sugerido que nós modificamos nosso ambiente tão 

radicalmente que deveríamos agora modificar nós mesmos a fim de sobreviver a este 

novo ambiente. A questão que se impõe é: como existir em um ambiente que consiste 

de pura informação? A resposta, como Wiener foi o primeiro a afirmar, seria uma 

transformação do organismo humano em um padrão de pura informação digital.  



 99

Esta é, segundo Tomas (1995), a mais extrema de todas as visões cibernéticas, 

uma solução radical e final para o problema das mutações do ambiente. E ela oferece 

“uma resposta ‘terminal’ para a questão da direção da evolução do organismo humano 

no final do século 20” (Tomas, op. cit.,: 40).  

 

4.3 Cibernética e biologia: a biologia molecular como ciência da informação 

“Atualmente o mundo é mensagens, código, informação. Qual dissecação 
amanhã deslocará nossos objetos para recompô-los em um novo espaço? Que 
nova boneca russa surgirá?” (Francois Jacob, 1983: 321). 

 

Vejamos como se deu, do ponto de vista histórico, o processo de convergência 

científica e tecnológica entre a cibernética e a biologia que resultou na constituição da 

biologia numa ciência da informação, procurando elucidar a nova imagem da viva daí 

decorrente. 

Desde os anos 50, quando Norbert Wiener rascunhou seu grande projeto de 

unificar engenharia e biologia, o pensamento biológico tem sido reformulado à 

imagem da tecnologia da informação. 

Para Wiener, os princípios operacionais da cibernética (comando, controle e 

comunicação) poderiam ser estendidos, com sucesso, do campo da engenharia à 

ciência da vida. Seu objetivo era reformular a biologia em termos de engenharia, 

tornando-a sujeita a rigorosas análises matemáticas. Sob influência da Cibernética, 

então, os biólogos começaram a ver os organismos vivos como sistemas de 

informação. Quando um biólogo fala sobre organismos vivos como “sistemas de 

informação”, está dizendo que há “instruções” e “programas” que comandam os 

processos da vida. Assim, os “sistemas vivos”, no novo modo de pensar, são 

“programas de informação” que expressam um modelo cibernético de vida em que os 



 100

genes, o organismo e o meio ambiente continuamente se alimentam com informação, 

permitindo que o organismo se regule em resposta às sugestões externas de mudança.  

Em 1953, sete anos após engenheiros terem colocado o primeiro computador 

em funcionamento na Universidade da Pensilvânia, na Filadélfia – o Computador e 

Integrador Numérico Eletrônico (CINE) -, James Watson e Francis Crick anunciaram a 

descoberta do DNA de espiral dupla, abrindo a porta para os segredos do mundo 

interno da biologia. Tão importante quanto a descoberta foi a linguagem usada para 

descrevê-la. Emprestando metáforas, imagens e termos do novo campo da cibernética e 

das novas ciências da informação, Watson e Crick referiam-se à natureza do gene em 

forma de espiral como um “código programado” com “informação química” a ser 

decifrada.  

Já no tempo de Watson e Crick, nos anos de 1950, nota Rifkin (1999), a 

metáfora do computador e a linguagem de programação informática forneciam 

modelos explicativos apropriados para se entender como os processos biológicos 

funcionam. Assim, foi fácil para o público ver a “quebra” do código genético como o 

esclarecimento de um “programa de computação” e a descoberta da estrutura em 

espiral dupla da molécula do DNA como uma explicação de diagrama básico de fiação 

de computador. 

A incorporação pela biologia molecular de elementos da cibernética e da teoria 

da informação, fica demonstrada também na explicação que faz dos mecanismos de  

transmissão dos caracteres hereditários.  

Como nos ensina a biologia molecular, o DNA é composto por quatro bases de 

nucleotídeos designados pelas letras A, G, C e T constituindo o “alfabeto genético”. E 

assim as letras do nosso alfabeto se podem combinar em inúmeras formas das quais, 

porém, só algumas constituem palavras e frases significantes. Também os elementos 



 101

do “alfabeto genético” se podem combinar em numerosíssimas formas, das quais, 

todavia, apenas algumas transmitem uma “mensagem” efetiva, isto é, determinam com 

uma certa probabilidade a “transmissão” de um caráter hereditário. Com base nesse 

raciocínio, pode-se concluir que o material genético é semelhante a uma mensagem 

escrita que, uma vez recebida pelo organismo, dirige e controla seu desenvolvimento.  

É assim que a hereditariedade é descrita hoje, na biologia molecular, em termos 

de “mensagem” e “informação” genética, de “código” e “programa” genético (Cf. 

Jacob,1983). A reprodução de um organismo tornou-se a reprodução das moléculas 

que o constituem. O que se transmite, de geração em geração, são as “instruções” - 

codificadas no “programa genético” - que especificam as estruturas moleculares. São 

os planos arquitetônicos do futuro organismo. São também os meios para executar 

estes planos e coordenar as atividades do sistema. O organismo torna-se assim a 

realização de um programa prescrito pela hereditariedade. Dessa operação também 

decorre a disseminação de noções, tais como “doenças genéticas programadas”, ”genes 

defeituosos” tidos como “erros”, “falhas” na “programação”.  

A imagem que melhor descreve nosso saber sobre a hereditariedade é a de uma 

“mensagem química” (Cf. Jacob, 1983: 277). Mensagem “escrita” não com 

ideogramas, como no chinês, mas com um código do tipo morse. Assim como uma 

frase constitui um segmento de texto, um gene corresponde a um segmento do texto 

genético (DNA). Nos dois casos, um símbolo isolado não representa nada; só a 

combinação dos signos adquire um “sentido”. Nos dois casos, uma determinada 

seqüência, frase ou gene, começa e termina por sinais especiais de “pontuação”. A 

transformação da seqüência nucléica em seqüência protéica se parece com a tradução 

de uma mensagem que chega cifrada em morse mas só adquire sentido depois de 



 102

traduzida em português, por exemplo. Efetua-se por meio de um “código” que fornece 

a equivalência dos signos entre os dois “alfabetos”. 

De fato, o modelo escritural parece ser central para a cibernética, para a teoria 

da informação e para a biologia molecular. A concepção do código genético ou do 

“texto” do DNA como uma forma de “escritura”, envolvendo a combinação, 

transposição, pontuação e supressão de caracteres, foi percebido por Derrida em sua 

Gramatologia44. Derrida (1999) nota que “o biólogo contemporâneo fala de escritura e 

pro-grama em relação aos processos mais elementares de informação no interior da 

célula viva. Enfim, quer tenha ou não limites essenciais, o campo inteiro coberto pelo 

programa cibernético seria o campo da escritura” (p. 11). 

Graças à biologia molecular e à biotecnologia o “texto genético” pode ser lido, 

interpretado, corrigido e modificado quando acrescido de “novas frases”. Numa 

palavra, o texto genético, uma vez decifrado, poder ser “rescrito”. Assim, são os 

transgênicos: exemplares de textos genéticos “reescritos” pela biotecnologia. 

Com a idéia de “informação genética” a vida passa a ser vista como uma 

espécie de computador bioquímico, vale dizer, um programa de computador (software) 

que contém um conjunto de instruções genéticas escrito na linguagem bioquímica do 

DNA. Nesse ponto, é interessante observar que muitos biólogos moleculares estão 

esperançosos de que, com a conclusão do Projeto Genoma Humano, terão localizado 

todos os genes humanos e esmiuçado a dupla hélice do ácido desoxirribonucléico 

(DNA), de modo a poder inserir todo o conjunto de instruções genéticas que 

especificam um ser humano em arquivos de computador (Wilkie, 1994). 

                                                           
44Johnson (2001: 42) afirma que o desenvolvimento no pós-guerra de disciplinas como a biologia 
molecular, cibernética e teoria da informação é um ponto de referência fundamental para a teoria da 
escritura de Derrida. 



 103

Assim, as pesquisas dos biólogos moleculares e dos geneticistas convergem 

para o DNA, “linguagem universal” do mundo vivo. Em poucos anos de pesquisas, foi 

possível aprender a “decifrar” o código secreto e a “ler” o “texto genético”, isso graças 

a máquinas automáticas e robôs programados por computador. E, sobretudo, foi 

possível “reprogramar” o DNA, modificando assim a dimensão biológica dos seres 

vivos: primeiro as bactérias, em seguida, os vegetais e os animais.  

Do mesmo modo, tornam-se compreensíveis as razões que levaram o gene a se 

converter numa entidade explicativa: é porque o gene associa em si a dupla virtude 

físico-química e informacional, um princípio de causalidade físico-química e um 

princípio de causalidade cibernética. Uma vez dotado do duplo fundamento e do duplo 

determinismo, um físico-químico, e outro informacional-cibernético, o gene pode 

aparecer como a figura suprema da equação molécula-gene-informação.  

A partir de então, aplicam-se os princípios do modelo da máquina cibernética 

perfeita para explicar o ser vivo. Este último foi considerado como uma máquina, 

comandada, controlada, governada por seu “programa” inscrito em seu DNA. O 

dispositivo dos genes no núcleo das células e o aparelho neurocerebral dos organismos 

evoluídos poderiam ser considerados como computadores computando a informação. 

No dizer do biólogo Manfred Eigen (1997: 18):  

 
“Todas reações químicas de um ser vivo seguem um programa controlado, 
operado por uma central de informação. A meta desse programa é a auto-
replicação de todos os componentes do sistema, incluindo a duplicação do 
próprio programa ou mais precisamente do material que o contém. (...) O 
legado da pesquisa biológica será a compreensão profunda dos processos de 
criação da informação no mundo vivo. Talvez isto resulte na resposta à questão 
‘O que é a vida?’”.  

 

Segundo Morin (2002), a idéia de “máquina cibernética” introduziu-se no 

rastro da biologia molecular para se tornar de fato a armadura da nova concepção de 



 104

vida. Tal convergência autoriza e faz com que os artefatos cibernéticos e os seres vivos 

possam ser homologados na mesma classe superior de máquinas. Assim, a biologia 

molecular encontrou na cibernética a armadura onde integrar suas operações 

bioquímicas; a cibernética, por sua vez, encontrou na biologia molecular a prova viva 

de sua validade organizacional. Como diz Jacob (op. cit.: 267), “raramente um modelo 

imposto por uma época encontrou aplicação mais fiel”. 

 

4.4 Do corpo-máquina ao corpo-informação 

“Ao colocar o nosso corpo físico dentro do sistema nervoso prolongado, 
mediante os meios elétricos, nós deflagramos uma dinâmica pela qual todas as 
tecnologias anteriores – meras extensões das mãos, dos pés, dos dentes (...) 
incluindo as cidades como extensões do corpo – serão traduzidas em sistemas 
de informação” (McLuhan, 2002: 77). 

 
Imagens do corpo-máquina 

 Como procuramos demonstrar, a idéia de máquina se modificou na história: das 

máquinas com base no mecanismo de relojoaria do século XVII e XVIII, passando 

pela máquina a vapor do final do século XVIII e início do século XIX, chegamos às 

máquinas cibernéticas do século XX e dos dias de hoje. No entanto, não há dúvida de 

que a grande revolução “copernicana” que mudou radicalmente a idéia de máquina foi 

a cibernética. Com as noções de controle e comunicação, de realimentação (feedback), 

surgiram máquinas comandas por máquinas, como os computadores e os robôs. Com 

efeito, as imagens do corpo-máquina que circulam hoje ainda estão articuladas ao 

paradigma mecânico, cujas bases teóricas remontam ao mecanicismo do século XVII. 

Assim, é nosso objetivo recuperar alguns elementos que subjazem às concepções de 

máquina, de vida e de corpo próprias ao mecanicismo.   

Como diz Jacob (1981), o século XVII se encontra em um universo em que 

“astros e pedras obedecem às leis da mecânica expressas pelo cálculo” (p. 39). Para 



 105

determinar um lugar para os seres vivos e para explicar seu funcionamento, só há uma 

alternativa. Ou os seres são máquinas de que só se devem considerar as formas, 

dimensões e movimentos ou escapam às leis da mecânica, devendo-se então renunciar 

a encontrar unidade e coerência no mundo. Diante desta escolha, “nem filósofos, nem 

os físicos, nem mesmo os médicos hesitaram: toda natureza é máquina, como a 

máquina é natureza” (Idem: ibid). 

E aqui podem ser alinhadas figuras como Descartes, Hobbes, Harvey e La 

Mettrie.  

Hobbes em seu Leviatã, de 1651, assevera que assim como Deus fez e governa 

o mundo, também pela ‘arte humana’ é possível fazer um “animal artificial”. Sendo a 

vida para ele nada mais do que “um movimento de membros”, 

 
“Por que não poderíamos dizer que todos os autômatos (máquinas que se 
movem a si mesmas por meio de molas, tal como um relógio) possuem uma 
vida artificial? Pois que é o coração, senão uma mola; e os nervos, senão outras 
tantas cordas; e as juntas, senão outras tantas rodas, imprimindo movimento ao 
corpo inteiro, tal como foi projetado pelo Artífice?” (Hobbes, 1996: 27)45.  

 

 É nesse mesmo cenário que Descartes, em Meditações, ao discorrer sobre a 

“máquina do corpo humano”, o compara a “um relógio composto de rodas e 

contrapesos”. Daí considerar “o corpo do homem uma máquina, de tal modo 

                                                           
45 Hobbes nota que é ‘pela arte humana’ que é criado aquele grande Leviatã a que se chama Estado, que 
nada mais é senão um homem artificial, de maior estatura e força do que o homem natural, para cuja 
proteção e defesa foi projetado. Ao descrever a natureza desse homem artificial, Hobbes estabelece uma 
série de analogias. No Estado, “a soberania é uma alma artificial”, pois dá vida e movimento a todo 
corpo; os magistrados e outros funcionários judiciais ou executivos são “juntas artificiais”; a 
recompensa e o castigo são “os nervos”, que executam a mesma função no “corpo natural”; a riqueza e 
prosperidade de todos os membros individuais constituem “a força”; Salus Populi (a segurança do povo) 
é seu objetivo; os conselheiros são “a memória”; a justiça e as leis, “razão e vontade artificiais”; a 
concórdia é “a saúde”; a sedição é “a doença”; a guerra civil é “a morte”. Finalmente, “os pactos e 
convenções pelos quais as partes deste Corpo Político foram criadas, reunidas e unificadas assemelham-
se àquele Fiat, ao Façamos o homem” proferido por Deus na Criação” (p. 27). 
 



 106

construída e composta de ossos, nervos, músculos, veias, sangue e pele (...) somente 

pela disposição de seus órgãos” (Descartes, 1996: 332). 

Podemos citar ainda uma passagem do Discurso do Método em que Descartes 

discorre sobre os autômatos e o corpo humano: 

 

“Isso não se afigurará de modo algum estranho a quem, sabendo quão diversos 
autômatos, ou máquinas móveis, a indústria dos homens pode produzir – sem 
utilizar senão pouquíssimas peças, em comparação ao incontornável número de 
ossos, músculos, nervos, artérias, veias e todas as outras partes existentes no 
corpo do animal – considerará esse corpo como uma máquina que, tendo sido 
construída pelas mãos de Deus, é incomparavelmente mais ordenada e contém 
movimentos mais admiráveis do que qualquer das que possam ser inventadas 
pelos homens” (Descartes, 1989: 74-5)46. 

 
 
Para Descartes, a diferença entre o corpo humano e uma máquina é apenas de 

aperfeiçoamento e de grau de complexidade que aquele apresenta. Em contrapartida, 

há uma diferença de natureza entre a alma racional do homem, o funcionamento da 

máquina e o instinto do animal. O animal e a máquina são destituídos de alma racional 

e espírito – características que compõem um “homem verdadeiro” (p.77), uma vez que 

“a alma é muito superior a tudo o que seja disposição corporal ou mecânica” (p. 75). 

A expressão “homem-máquina”, como se sabe, é título da obra do médico 

Julien Offray de La Mettrie, de 1748. Em O Homem-Máquina, La Mettrie radicaliza as 

posições de Descartes. No entanto, para ele, os homens, assim como os animais, 

também são destituídos de alma: meras máquinas, conjuntos de engrenagens 

puramente materiais, sem nenhuma substância espiritual (Cf. Rouanet, 2003). 

                                                           
46 Para Descartes, Deus cria o corpo humano, mas esse corpo é construído como uma máquina, 
podendo-se, pois, estudá-lo cientificamente, segundo as leis da Mecânica. Assim, o corpo é relacionado 
a uma organização de peças que funcionam de acordo com as leis da física e da mecânica. É pela 
compreensão da máquina que se dever explicar o funcionamento do corpo.  
 



 107

William Harvey em seu Estudo anatômico sobre o movimento do coração e do 

sangue nos animais, de 1628, faz a analogia do “coração com uma bomba” e da 

“circulação com um sistema hidráulico”. Ao descrever a circulação do sangue nos 

vasos diz que “as fibras amarram o coração como os cordames de um navio” e que “as 

válvulas tricúspides velam na entrada dos ventrículos “como guardiões diante das 

portas” (Cf. Harvey, 1999). 

Em síntese, o mecanicismo da idade clássica, a partir do mecanismo de 

relojoaria, oferece uma imagem dos seres vivos e do corpo, em particular, como uma 

máquina composta de ‘bombas’, ‘engrenagens’, ‘roldanas’, ‘alavancas’, ‘ganchos’. 

Imagem que se impõe, afinal, a todos os aspectos da fisiologia. Não somente ao 

movimento do corpo e dos órgãos, mas também à “recepção das luzes, dos sons, dos 

odores, dos gostos, do calor (...) à impressão de suas idéias no coração do senso 

comum e da imaginação, à retenção ou à fixação destas idéias na memória, aos 

movimentos interiores dos apetites e das paixões” (Cf. Descartes, 1989). 

Para Jacob (1983: 42),  

“Diz-se freqüentemente que, fazendo analogia do coração com uma bomba e da 
circulação com um sistema hidráulico, Harvey contribuiu para a instalação do 
mecanismo no mundo vivo. Mas, ao se dizer isto, inverte-se a ordem dos 
fatores. Na realidade, é porque o coração funciona como uma bomba que se 
torna acessível ao estudo. É porque a circulação é analisada ‘em termos de’ 
volumes, de fluxo, de rapidez, que Harvey pode fazer com o sangue 
experiências semelhantes às que Galileu faz com as pedras”. 
 
Trata-se não de uma metáfora, uma comparação ou uma analogia, mas de uma 

identidade. Astros, pedras ou seres, todos os corpos estão submetidos às mesmas leis 

do movimento. Para Jacob, o mecanicismo é tão natural e necessário na Idade clássica 

quanto o será uma certa forma de vitalismo no início da biologia47. Assim, no século 

                                                           
47 Para Jacob (op. cit.), no século XVII não existe razão alguma para reservar um lugar à parte para os 
corpos vivos e subtraí-los à grande mecânica que faz o universo girar. Só o que depende claramente das 



 108

XVII, a visão mecânica da vida, a teoria dos animais-máquinas, é, portanto, imposta 

pela própria natureza do conhecimento.  

O Homem-Máquina hoje 

A imagem do homem-máquina está fortemente presente entre nós ainda hoje. 

Evidentemente, a emergência da cibernética, a criação do computador e os 

desenvolvimentos científicos dos laboratórios high-tech tornam o homem-máquina 

hoje, sob muitos aspectos, diferente do corpo-máquina de Descartes, do homem-

máquina de La Mettrie. No entanto, acreditamos que é possível identificar a 

permanência e repetição de certos pressupostos aos dois modelos. A análise dos 

discursos agenciados nos campos da robótica, da inteligência artificial, da biônica 

permite comprovar essa hipótese.  Ou seja, as práticas imagético-discursivas centradas 

nesses campos enraízam-se no paradigma mecânico-eletrônico, o que fica evidente 

quando observamos os enunciados, as imagens e as metáforas com que são descritas as 

pesquisas do “coração artificial” (AbioCor), o “braço biônico” do “cientista-ciborgue”, 

as performances de Stelarc, etc.   

As imagens do corpo-máquina são veiculadas pelo cinema de ficção científica. 

Particularmente, são representativos os seriados de TV Ciborgue – O Homem de Seis 

Milhões de Dólares, nos anos 1970, e a série de filmes RoboCop, nos anos 1980 e 

1990. Nessas produções televisivas e cinematográficas a ênfase recai sobre 

reconstrução do corpo a partir de implantes de próteses mecânicas e eletrônicas 

produzidas nos campos da robótica, da biônica e da inteligência artificial.  

                                                                                                                                                                        
leis do movimento no corpo dos animais é acessível à análise: “o vitalismo do final do século XVIII e 
do começo do XIX aparece como uma etapa decisiva para que os seres se separem das coisas e para que 
se constitua uma biologia” (p. 46). 
 
 



 109

Vejamos um trecho do discurso com que Oscar Goldman (interpretado por 

Richard Anderson) abria cada capítulo de série Cyborg – O Homem de Seis Milhões de 

Dólares:  

 
“Steve Austin, astronauta. Um homem semi-morto, mas nós podemos 
reconstrui-lo. Nós temos a tecnologia. Temos a capacidade de fazer o primeiro 
homem biônico do mundo. Steve Austin será esse homem. Muito melhor do 
que era, mais forte, mais rápido!” (Veja, 02/09/1998).  
 

Steve Austin, interpretado pelo ator Lee Majors, foi vítima de um grave 

acidente aéreo em que perdeu um olho, um braço e as pernas. Significativo é que 

Austin teve não apenas seu corpo “reconstruído” com o objetivo de reabilitar ou 

compensar os membros e as funções perdidas, mas de modo a dotá-lo agora com força 

e velocidade sobre-humanas, tornando-se o “homem biônico”. 

De modo semelhante, mas numa versão um pouco mais complicada quanto à 

questão da identidade (conflito de memória), em O RoboCop: o policial do futuro 

(Paul Verhoeven, 1987), um policial, após ter sido baleado e declarado como morto, 

tem a cabeça e parte de seu corpo reaproveitadas para comandar um corpo autômato. 

Na verdade, partes do corpo do policial foram reconstruídas a partir de materiais 

mecânicos, eletrônicos e biológicos (memória biótica implantada), ou simplesmente 

substituída por equipamentos biônicos (braços e pernas biônicos). 

O importante aqui é observar que nessas imagens podemos ver que é possível 

separar o homem da máquina, os componentes mecânicos ou eletrônicos da matéria 

orgânica. O corpo-prótese do RoboCop é visivelmente um híbrido homem-máquina. 

Estas fronteiras, embora problematizadas, ainda são nítidas. E essa visibilidade já não é 

a mesma quando passamos da robótica, biônica e tecnologias afins, para o campo das 

relações mais estreitas entre cibernética, biologia molecular e tecnologias da 



 110

informação. Neste segundo caso, é representativo o filme Blade Runner (Ridlley Scott, 

1982) que aborda a engenharia genética, momento em que não é mais possível 

distinguir os corpos ciborgues dos “replicantes” do seres humanos. 

 

Imagens do corpo-informação 

 Entendemos que a passagem do corpo-máquina ao corpo-informação se 

inscreve no âmbito de duas grandes transformações. Uma primeira, que diz respeito à 

mudança das sociedades industriais para sociedades pós-industriais ou informacionais. 

Uma segunda, que está na base material dessa mudança de modelo de sociedade - a 

mudança de paradigma tecnológico: a transição do paradigma mecânico ao 

informacional (Cf. Castells, 2000). 

Por Sociedade informacional, Castells (2000) compreende uma forma 

específica de organização social em que a geração, o processamento e a transmissão da 

informação tornam-se as fontes fundamentais de produtividade e poder devido às 

novas condições tecnológicas surgidas nesse período histórico48.  

Castells identifica uma revolução tecnológica concentrada nas tecnologias da 

informação, que está remodelando a base material da sociedade em ritmo acelerado e 

organizando todo um novo paradigma tecnológico. Entre as tecnologias da informação, 

inclui o conjunto convergente de tecnologias em microeletrônica, computação 

(software e hardware), telecomunicações, mas também a engenharia genética e seu 

crescente conjunto de desenvolvimentos e aplicações. Essa convergência que adapta a 

                                                           
48 Para Castells (op. cit., p. 50) diferentemente de qualquer outra revolução, o cerne da transformação 
que estamos vivendo na revolução atual refere-se às tecnologias da informação, processamento e 
comunicação. A tecnologia da informação é para esta revolução o que as novas fontes de energia foram 
para as Revoluções Industriais sucessivas, do motor a vapor à eletricidade, aos combustíveis fósseis e 
até mesmo à energia nuclear, visto que a geração e a distribuição de energia foi o elemento principal na 
base da sociedade industrial.  
 



 111

engenharia às tecnologias de informação se deve ao fato de a engenharia genética 

concentrar-se na decodificação, manipulação e conseqüente reprogramação dos 

códigos de informação da matéria viva.  E também ao fato de, nos anos 1990, a 

biologia, a eletrônica e a informática parecerem estar interagindo, de modo crescente, 

em suas aplicações e materiais.  

Para Castells, o processo atual de transformação tecnológica expande-se 

exponencialmente em razão de sua capacidade de criar uma interface entre campos 

tecnológicos mediante uma linguagem digital comum na qual a informação é gerada, 

armazenada, recuperada, processada e transmitida, e, nessa expansão, a principal 

matéria-prima é a vida. 

Na “era da informação” vivemos em um mundo que se tornou digital (Cf. 

Negroponte, 2000). A mudança de átomos para bits torna o mundo infinitamente 

maleável. Afinal, “um bit não tem cor, tamanho ou peso e é capaz de viajar à 

velocidade da luz. Ele é o menor elemento atômico do DNA da informação. Ele é um 

estado; ligado ou desligado” (Negroponte, 2000: 19). 

Digitalizar uma informação consiste em traduzi-la em números. Os números 

binários podem ser representados por uma grande variedade de dispositivos de dois 

estados (aberto ou fechado, ligado ou desligado, negativo ou positivo etc.). É assim 

que os dígitos circulam nos fios elétricos, informam circuitos eletrônicos, polarizam 

fitas magnéticas, se traduzem em lampejos nas fibras óticas, microssulcos nos discos 

óticos, se encarnam em estruturas de moléculas biológicas (Cf. Lévy, 1999).  

Todos os números podem ser expressos em linguagem binária, sob forma de 0 e 

1. Os números codificados em binário podem ser objeto de cálculos aritméticos e 

lógicos executados por circuitos eletrônicos especializadas. Portanto, no limite, todas 

as informações podem ser representadas por esse sistema. Textos, imagens e sons 



 112

podem ser digitalizados. Por exemplo, se fizermos com que um número corresponda a 

cada letra do alfabeto qualquer texto pode ser transformado em uma série de números. 

É essa a lógica que subjaz à bioinformática ao traduzir a informação molecular-digital 

dos genomas (A-T, C-G) em números (0 e 1). É essa lógica numérica que faz com que 

o DNA seja comparado a um programa de computador, no qual a combinação de 

códigos muitos simples (O e 1) possibilita uma infinidade de “re-combinações”.  

Em geral, não importa qual é o tipo de informação ou de mensagem: se puder 

ser explicitada ou medida, pode ser traduzida digitalmente. A digitalização permite o 

controle das informações e das mensagens “bit a bit”, número binário a número 

binário, e isso na velocidade de cálculo dos computadores. A informação digitalizada 

pode ser processada automaticamente, com um grau de precisão quase absoluto (Cf. 

Lévy, 1999). 

Para Ferreira (2002), uma das conseqüências dessas inovações tecnológicas, 

particularmente no que diz respeito às biotecnologias, é que a digitalização da vida 

acaba por dissolver a própria idéia de natureza. Vale dizer, os limites entre cultura e 

natureza não se sustentam diante da digitalização da vida, devido ao próprio 

esvaziamento da esfera da natureza. Essa transformação “afeta o modo como o 

pensamento ocidental convencionou entender a originalidade e a inteireza do mundo 

natural, a própria estrutura orgânica do real passa a ser elaborada como virtualidade” 

(Ferreira, 2002: 223).  

Para nós, os cenários descritos acima delineiam hoje os processos de 

digitalização e virtualização dos corpos e são mesmo indicadores que corroboram a 

hipótese geral da pesquisa: a passagem do corpo-máquina ao corpo informação. 

O corpo-informação emerge, fundamentalmente, do cruzamento da cibernética, 

a biologia molecular e tecnologias da informação que acabam por dar suporte ao mais 



 113

recente paradigma tecnológico: o molecular-digital. A partir de então o corpo humano 

deixa de ter uma arquitetura predominantemente orgânica e mecânica para constitui-se 

como um “sistema de informação”. Mais do que obedecer a leis físicas e mecânicas, o 

corpo humano está sujeito aos princípios da cibernética e da informática (a lógica de 

programação, a linguagem numérica do computador). O que define o organismo vivo é 

o envio e recepção de mensagens, é o código genético inscrito no DNA.  

A máquina do computador - máquina cibernética por excelência - e as novas 

tecnologias digitais a ela articulada pelas possibilidades de transformação tecnológicas 

do corpo que instaura fazem multiplicar e proliferar novas metáforas e imagens do 

corpo: “corpo-hipertexto” ou “hipercorpo” no ciberespaço e na cibercultura; “corpo-

genoma”, “corpo-programa”, “corpo código-livro” na biotecnologia, na genômica, no 

Projeto Genoma Humano; “corpo virtual”, “corpo digital” na realidade virtual, na 

telemedicina e no Projeto Humano Visível; “corpo-imagem” na computação gráfica, 

nas novas tecnologias de diagnóstico por imagens.  

Corpo código-livro na genômica e na biotecnologia. Sendo o DNA 

essencialmente “informação digital”, com a genômica passamos a ler “virtualmente” 

todo o “texto do genoma humano”. O livro da vida, uma vez decifrado, decodificado, 

abre a perspectiva para que novos ‘textos genéticos’ sejam reescritos.  Os casos 

veiculados pela mídia dos transgênicos macaco Rhesus, “cabra-aranha”, o 

“frankenfish”, a produção de modelos animais e vegetais como fábricas químicas e 

biológicas, a realidade do xenotransplante, etc., já são exemplares das novas sintaxes 

tornadas possíveis com a decifração do ‘alfabeto da vida’– o DNA. A decodificação do 

genoma transforma o DNA numa matriz de possibilidades, sujeito agora a constantes 

atualizações. O corpo, ou melhor, a forma corpo, também está sujeita a ‘atualizações’ 

que o processo de digitalização da vida instaura no mundo vivo como um todo.  



 114

Corpos imersos em mundos virtuais. A “realidade virtual” pode ser definida 

como um tipo particular de simulação interativa, na qual o explorador tem a sensação 

física de estar imerso na situação definida por um banco de dados (memória digital). O 

“mundo virtual”, no sentido tecnológico estrito, é a ilusão de interação sensório-motora 

com um modelo computacional que, através do uso de óculos estereoscópicos, 

datagloves ou datasuits, permitem ao usuário a exploração de ambientes e paisagens 

virtuais, como a visita a monumentos históricos, treinamento em cirurgias, simulação 

de vôos, simulações de guerras, videogames (Cf. Lévy, 1999). 

Nesta abordagem das interfaces, por meio de sensores automáticos de 

movimentos do corpo (datagloves ou datasuits), o humano é convidado a passar para o 

outro lado da tela e a interagir de forma sensório-motora com modelos digitais.  

O efeito de imersão sensorial é obtido, em geral, pelo uso de um capacete 

especial e de datagloves. O capacete possui duas telas colocadas a poucos milímetros 

dos olhos do usuário e que lhe dão uma visão estereoscópica. As imagens exibidas nas 

telas são calculadas em tempo real em função dos movimentos de cabeça do 

explorador, de forma que ele possa conhecer o modelo digital como se estivesse 

situado “dentro” ou “do outro lado da tela”. Fones estéreos completam a sensação de 

imersão. As datagloves permitem a manipulação de objetos virtuais. Movimentos 

simples da mão transformam o conteúdo da base de dados, e essa modificação é 

devolvida ao explorador imediatamente de forma sensível. Diversos processos técnicos 

(mecânicos, magnéticos, óticos) são usados para captar os movimentos da cabeça e da 

mão do explorador (Cf. Lévy, 1999).  

Para Heim (1995), com a realidade virtual o “corpo vivo” está se fundindo aos 

dispositivos informacionais. Nesse ponto, podemos também evocar novamente Tomas 

(1995) quando afirma que a realidade virtual manifesta o último sonho dos 



 115

ciberneticistas que anseiam por transformar o corpo num espaço de pura informação. 

Semelhante ambiente virtual seria povoado por uma multidão de autômatos 

cibernéticos puros ou por “banco de dados”, para falar em termos “menos 

antropomórficos”.    

Corpos virtuais na medicina - As novas tecnologias de diagnósticos por 

imagens nos permitem ver o interior do corpo sem atravessar a pele sensível, sem 

secionar vasos, sem cortar tecidos. Scanners, sistemas de ressonância magnética 

funcional, tomografia computadorizada dão acesso a imagens do interior do corpo. A 

partir de membranas virtuais, pode-se reconstruir modelos digitais do corpo em três 

dimensões, o que poderá ajudar os médicos em cirurgias. Como observa Lévy (2001: 

30), no reino do virtual, “a análise e reconstrução do corpo não implica mais a dor nem 

a morte. Virtualizada, a pele torna-se permeável”. Outro exemplo de construção e uso 

de “corpos virtuais” é o Projeto Humano Visível (PHV)49. Com o emprego de técnicas 

de simulação de computador, o corpo humano torna-se inteiramente visível ao olhar 

clínico. Os corpos transformados em imagens virtuais podem ser desmontados e 

remontados, animados, programados para interagirem com simulações e até navegados 

por dentro, através de hipermídia, como se fossem um território percorrido por uma 

minúscula nave espacial (Cf. Garcia dos Santos, 2003).  

A digitalização e virtualização dos corpos estão na base tanto do Projeto 

Genoma Humano como do Projeto Humano Visível. Em ambos os projetos, o corpo é 

transformado em uma espécie de base de dados informacionais. Como um “arquivo 

digital”, traduzido em termos de informação genética ou visual, o corpo virtual torna-

se recuperável através de redes computadorizadas e legível em estações de trabalho.  

                                                           
49 The Visible Human Project. Em 1994, foi lançado na rede o primeiro homem a tornar-se um 
“Humano Visível”. O corpo de um prisioneiro de 39 anos, condenado à morte e executado, foi 



 116

Segundo Garcia dos Santos (2003), a transformação dos corpos em imagens 

virtuais obedece a uma tecnologia cibernética ao privilegiar a dimensão informacional, 

inscrevendo-se, portanto, na dinâmica da “virada cibernética”. 

É importante perceber que com a cibernética ganha consistência a imagem do 

corpo como um “dispositivo informático”; consequentemente, a imagem do corpo-

máquina vai aos poucos enfraquecendo. O corpo prolongando por suas próteses pode 

mesmo desaparecer. Com as tecnologias digitais a idéia de prótese mesma é 

ultrapassada. No horizonte do novo paradigma molecular-digital, a imagem do corpo-

prótese fica para trás.  

O cinema contemporâneo parece captar muito bem as transformações 

tecnológicas a que está sujeita o corpo. No âmbito da biologia molecular podemos 

aludir aos filmes Blade Runner, A Mosca, Gattaca; O Passageiro do futuro e Matrix 

na Realidade Virtual; a crescente desmaterialização numérica do mundo é captada pelo 

filme Simone – “eu sou a morte do real!”, diz a superestrela cibernética. Simone é feita 

não de carne e ossos, mas de bits e pixels – corpo-imagem sintética, produto da 

computação gráfica50. 

Ao definirem a vida em termos de mensagens, códigos, programas – já que 

“não somos material que subsista, mas padrões que se perpetuam a si próprios”, 

lembremos Wiener (2000: 95), os discursos agenciados a cibernética e a biologia 

molecular abriram caminho para que o corpo orgânico-natural seja transformado em 

“componentes bióticos, tipos especiais de dispositivos de processamento de 

informação” (Haraway, 2000: 72). De agora em diante, talvez, estejamos mesmo a 

                                                                                                                                                                        
integralmente digitalizado. No final de 1995 foi lançada a “Mulher Visível”. Sobre o PHV, ver Garcia 
dos Santos (2003). 
50 Se alguma coisa preexiste ao pixel e à imagem é o programa, isto é, liguagem e números, e não mais 
o real. Eis porque a imagem numérica não representa mais o “mundo real”, ela o simula. Ela o 



 117

caminho da realização daquilo que seria o maior sonho dos ciberneticistas: o corpo, 

enfim, transformado em pura informação (Cf. Tomas, 1995). 

 

                                                                                                                                                                        
reconstrói, fragmento por fragmento (Cf. Couchot, 1996). As novas tecnologias numéricas rompem com 
os modelos de representação. Ver Parente (1996). 



 118

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO  5  

CORPO E TECNOLOGIA I - A PRODUÇÃO TEÓRICA HIPERCRÍTICA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 119

 

 

 

Introdução 

O objetivo do presente capítulo é analisar a produção discursiva do campo 

acadêmico, os discursos teórico-hipercríticos, à luz das questões da pesquisa: as 

práticas discursivas que problematizam as relações entre corpo e novas tecnologias 

promovem rupturas na condição atual do corpo? Oferecem indicadores que acenam 

para uma nova formação discursiva? Como o campo acadêmico vem respondendo a 

essas questões?  

A produção discursiva que aqui tomamos como material de análise (Cf. 

capítulo 3.1) se insere no campo da teoria social contemporânea (Featherstone et al., 

1995 e 2000), nos estudos que delineiam os campos da Antropologia do Ciborgue 

(Haraway, 2000; Gray et al., 1995), e dos Estudos Feministas de Ciência e Tecnologia 

(Hayles, 1999; Plant, 1999 e 1995)51 e, ainda, em autores como Baudrillard (1996a, 

1996b, 1996c e 2001), Kroker & Kroker (1989 e 1996), Virilio (1996 e 1998) e Stelarc 

(1997).  

 Essa produção discursiva foi distribuída e reunida a partir de metáforas 

instauradoras: “corpo ciborgue”, “corpo pós-humano” e “corpo informação”. Cabe 

aqui uma justificativa para a forma que imprimimos na organização dos discursos (do 

material).  

 Como procuraremos demonstrar ao longo do trabalho, as produções discursivas 

centradas no corpo ciborgue e no corpo informação podem (e talvez devam mesmo) 



 120

ser alinhadas como produções discursivas pós-humanistas. Ou seja, em que pesem as 

diferenças e tensões existentes entre os discursos em questão, em última análise, 

corroboram para multiplicação e repetição de enunciados pós-humanistas: “corpo 

obsoleto”, “corpo pós-biológico”, “corpo pós-evolucionário”, “corpo virtual”, “corpo 

sintético”, “pós-humano”, “pós-humanidade”, entre outros52.   

 Posto isso, desde já é importante assinalar que embora a articulação dos 

discursos em torno de uma rubrica comum obedeça a determinados critérios 

(proximidades temáticas e teóricas), no entanto, ela não dever ser tomada como uma 

rígida demarcação que sugira barreiras intransponíveis entre os mesmos, mas como 

uma estratégia a que recorremos para imprimir uma certa ordem ao material, tornando-

o acessível à análise.  

 Também é importante assinalar que não foi o nosso objetivo realizar uma 

análise ampla e exaustiva desses discursos, mas sim efetivar uma descrição dos 

enunciados que postulam rupturas na condição atual do corpo. Precisamente, 

interessou-nos identificar os “enunciados-matriz”, tais como “corpo pós-

evolucionário”, “corpo pós-humano”, “corpo ciborgue”, “corpo virtual”, “corpo 

digital”, “fim do corpo”, etc., que acenam para novas configurações do corpo e mesmo 

para uma nova formação discursiva (“o pós-humano”?, “pós-humanidade”?).  

 Do mesmo modo, não foi nosso objetivo imprimir uma “crítica” aos “autores” 

analisados, crítica aqui compreendida no seu sentido comum: apontar suas 

“contradições”, “insuficiências”, afirmar que os discursos são “ideológicos”, apontar 

                                                                                                                                                                        
51 É importante assinalar que os Estudos Feministas de C&T cobrem um vasto campo de pesquisas, 
fundamentalmente, aquelas vinculadas às tecnologias reprodutivas (Casper, 1995; Sandoval, 1995; 
Davis-Floyd & Dumit, 1998), de modo que o uso que aqui faremos desses estudos é bastante restrito. 
52 Além da literatura anteriormente mencionada, enunciados vinculados ao universo “pós-orgânico”, 
“pós-humano”, circulam e se multiplicam ainda em autores como Rodrigues (1997 e 2003), Ascott 
(1997 e 2003), Costa (1997), Santaella (2003), (Grau, 2003), Sibilia (2002), Garcia dos Santos (2003) e, 
certamente, a lista não para por aí. 



 121

onde reside a “falsidade” ou “verdade” dos mesmos. Antes disso, se deslocamos a 

análise de “categorias antropológicas”, tais como a “intenção do autor”, sua 

“consciência” (ou inconsciência), o “rigor de seu pensamento”, numa palavra, se 

deslocamos a análise do princípio do autor concebido como ‘sujeito” (origem e 

fundamento) do discurso, foi para deslocar a análise para as relações entre enunciados, 

o que a remete, portanto, para o “campo dos acontecimentos discursivos” (Foucault, 

1995: 144)53.  

Nesse ponto ainda cabe um esclarecimento. Se operamos um tal deslocamento 

nem por isso deixamos de fazer uso do “nome próprio” do autor54. Ora, se fazemos 

usos da noção de “autor” - do “nome próprio” do autor - o concebemos como um nome 

para uma “estratégia que articula um conjunto de problemas” (Cf. Derrida, 2001) ou 

mesmo para uma “máquina” que faz circular e multiplicar, com uma certa 

regularidade, enunciados sobre o corpo.  

Assim como operamos a partir da pressuposição do descentramento do autor 

(sua suposta originalidade), do mesmo modo, não buscamos criar “novos enunciados”, 

ou de inventar uma nova linguagem (metalinguagem) para aquilo que vem sendo dito 

sobre o corpo, mas sim toda a análise se deteve nos próprios enunciados na forma 

como são efetivamente ditos. Operar o desgaste, levar à exaustão as coisas 

efetivamente ditas. Identificar a que maquinaria imagético-discursiva os enunciados 

pertencem. Eis um dos princípios balizadores da nossa pesquisa. 

                                                           
53 Lembramos que a temática da função “autor”, do princípio do autor, é abordada no capítulo 2.4 da 
tese.  
54 Em As Palavras e as Coisas, embora Foucault desloque a análise das unidades habituais do livro, da 
obra e do autor para noções como “história natural”, “análise das riquezas” ou “economia política, no 
entanto, não deixa de utilizar nomes de autores (Buffon, Cuvier, Ricardo, etc.). O que lhe interessa é 
fazer funcionar esses nomes de autores de modo que possa identificar as regras pelas quais tinham 
formado um certo número de conceitos ou de teorias que se podem encontrar nas suas obras (Cf. 
Foucault, 1997). 
 



 122

Nesse ponto, é preciso voltar a assinalar um pressuposto fundamental da 

pesquisa. Da ótica da arqueo-genealogia, o “objeto corpo” não preexiste às práticas 

discursivas que o produzem. As noções de corpo (corpo orgânico, corpo máquina, 

corpo informação, etc.), que são sempre produções históricas, são constituídas pelo 

conjunto do que é dito no grupo de enunciados que o nomeiam, recortam, classificam, 

descrevem, explicam, julgam (Cf. Foucault, 1995). E nisto consiste o trabalho da 

arqueo-genealogia: articular esse conjunto de enunciados dispersos e heterogêneos 

com as práticas e formações discursivas das quais são dependentes.  

Com base nesses pressupostos e à luz das questões da pesquisa, realizamos ao 

final do capítulo uma síntese a partir do cruzamento dos discursos. 

 

5.1 Corpo cyborg 

      “Por que nossos corpos devem terminar na pele?” (Haraway, 2000: 101). 

Ao traçarmos uma genealogia do cyborg, constatamos que a imagem do cyborg 

tem origem na ficção cientifica e na pesquisa espacial para se referir às formas de vidas 

que são parte humana e parte máquina. Ou seja, desde suas “origens” as interfaces 

homem-máquina delinearam os contornos dessa imagem.  

O conceito de cyborg, na ficção-científica, surge de uma história de Arthur 

Clark de 1965, intitulada "The City and the Stars", para designar “os organismo 

cibernéticos”. O cinema explorou muito essa imagem, em que os replicantes de Blade 

Runner (Scott, 1982), o Terminator (Cameron, 1991) e o Robocop (Verhoeven, 1987), 

depois do popular “Ciborgue: o Homem de Seis Milhões de Dólares", enriqueceram 

nosso imaginário com as possibilidades de simbioses entre o corpo humano e 

máquinas. O imaginário do cyborg alcança uma nova dimensão na década de 1980 

com a ficção-científica cyberpunk. 



 123

O neologismo “cyborg” – abreviatura de cibernetic organism - foi proposto por 

Manfred Clynes e Nathan S. Kline, em 1960, em um artigo intitulado "Cyborgs and 

Space", em 1960. “Cyborg - Organismo-cibernético: a fusão do orgânico com o 

maquínico, ou a engenharia de uma união entre sistemas orgânicos separados” (Gray, 

et al., 1995: 2). “For the exogenously extended organizational complex functioning as 

an integrated homeostatic system unconsciously, we propose the term ‘Cyborg’ 

(Clynes e Kline, 1995: 31) 55.  

O ciborgue era apresentado como uma solução para a questão da “alteração das 

funções corporais do homem para corresponder às necessidades (rigores) de ambientes 

extraterrestres” (Clynes e Kline, 1995: 30). Assim, o ciborgue, na visão de Clynes e 

Kline, seria um “homem ampliado”, melhor adaptado aos rigores da viagem espacial. 

Imaginavam um futuro astronauta que teria o coração controlado por injeções e 

anfetaminas e pulmões substituídos por uma “célula energética inversa”, alimentada 

por energia nuclear.  

O comprometimento da NASA com o sistema de viagem espacial, baseado na 

relação homem-máquina foi inevitável, visto que a tecnociência utilizada, 

especialmente a biomedicina, originara-se no setor militar dos EUA. Naquela ocasião, 

fundamentalmente, a partir da Segunda Guerra Mundial, o ciborgue ficou conhecido 

como “sistema de arma homem-máquina” (Cf. Gray et al., op. cit., : 9). Não é à toa 

que grande parte das tecnologias ciborguianas encontra-se hoje profundamente 

militarizada. 

                                                           
55 O primeiro ser do mundo chamado “cyborg” foi um rato branco de laboratório do hospital estadual de 
Rockland de Nova York, no final dos anos 1950, que teve uma pequena bomba osmótica implantada em 
seu corpo para injetar sustâncias químicas em uma taxa controlada para alterar seus parâmetros 
fisiológicos  (Cf. Haraway, 1995; Cf. Clynes e Kline, 1995).  



 124

Desde seu início, o ciborgue era visto como uma espécie de sonho científico e 

militar – um dispositivo de poder56, portanto. Esse imaginário era alimentado pela 

idéia de que era possível sobrepujar as limitações corporais impostas pela natureza 

biológica que configuram o ser humano. Hoje ainda no mundo da sofisticada indústria 

da guerra, combinações ciborguianas de humanos e máquinas são utilizadas para 

pilotar aeronaves militares – os tempos de resposta e os aparelhos sensórios dos 

humanos “puros” são inadequados (obsoletos) para as demandas do combate 

supersônico (Cf. Kunzru, 2000)57. 

De fato, o imaginário cyborg modifica os horizontes de percepção corpo e 

aponta para a fascinação com o artificial (Cf. Featherstone 1995). Como observa 

Balsamo (1995: 215), desde o final dos anos 1980, a idéia da fusão do “biológico” com 

o “tecnológico” tem infiltrado a imaginação da cultura ocidental desde que o cyborg – 

o “humano-tecnológico” – tornou-se uma figura familiar do sujeito da pós-

modernidade. Filmes como Robocop, Blade Runner, Terminator seriam 

representativos desse novo imaginário. 

Outras palavras convivem com o termo “cyborg”, particularmente com esse 

“modo ‘híbrido’ de imaginar o corpo humano sob o signo da máquina” (Cf. Tomas, 

1995: 22). Entre essas palavras, algumas das quais cunhadas há décadas, outras há 

séculos, são: ‘autômato’, ‘automação’, ‘automático’, ‘andróide’, ‘robô’, ‘biônico’. 

Recentemente, ganha força a palavra “cyberspace”, também conhecida como 

                                                           
56 A esse respeito, Gray et al. (1995: 3) assinala como “as tecnologias ciborguianas” têm “origens 
militares”, ao lado das pesquisas médicas.  
57 Atualmente, de acordo com Gray (1995, et al., Cf.), é possível definir e delinear os contornos das 
“tecnologias ciborguianas” a partir das funções que exercem. Elas podem ser de quatro tipos: 1. 
Restauradoras (restorative), permitem restaurar funções e substituir órgãos e membros perdidos; 2. 
Normalizadoras (normalizing), retornam as criaturas a uma indiferente normalidade; 3. 
Reconfiguradoras (reconfiguring), criam criaturas pós-humanas que são iguais aos seres humanos e, ao 
mesmo tempo, diferente deles; 4. Melhoradoras (enhancing); criam criaturas melhoradas, relativamente 
ao ser humano – próprias à pesquisa militar e/ou industrial. 



 125

“realidade virtual”, que começou a circular nos discursos acadêmicos que versam 

sobre o futuro do corpo humano – freqüentemente em companhia da palavra ‘cyborg’ 

ou de suas imagens. 

É importante observar que com o aparecimento de cada nova palavra, um novo 

limiar é alcançado na construção e percepção social do corpo humano, particularmente 

no que concerne às concepções do orgânico e inorgânico, corpo e tecnologia, humanos 

e não-humanos.  

Nessa mesma linha de pensamento, Haraway (1995: XIX) observa que os 

ciborgues estão em permanente processo de reconfiguração. Apesar de existirem há 

poucas décadas, eles têm se modificado na realidade e na ficção em entidades de 

segunda ordem: como banco de dados eletrônicos ou genômicos ou ainda como 

habitantes da zona chamada de ciberespaço. Essas formas de vida curiosas, esses seres 

“quase-objetos” parecidos com um banco de dados, estruturam a informática de 

mundos possíveis, bem como os ‘mundos reais’. O que torna o ciborgue de hoje 

fundamentalmente diferente de seus “ancestrais mecânicos” é a onipresença da 

informação. No dizer de Haraway (1995), os ciborgues “são máquinas de informação”.

 A vertente analítica conhecida como “antropologia do ciborgue” (Cf. Gray, et 

al., 1995; Downey, et al., 1995), proveniente dos campos dos estudos culturais, dos 

estudos feministas de ciência e tecnologia e do ciberfeminismo (Plant, 1995; Sandoval, 

1995), oferece interessantes insights no que concerne à relação contemporânea corpo e 

tecnologia.  

 Em linhas gerais, essa vertente de pensamento critica o que qualificam de 

“discurso antropológico” centrado no humano e suas ‘fundações’ (Cf. Downey, et al., 

1995).  



 126

A figura emergente do ‘pós-humano’ ou do ‘trans-humano’ seria aquela que 

melhor corporifica as mutações tecnológicas em curso que demonstram ‘continuidade’ 

na relação homem-máquina.  

 Sistemas orgânicos são cada vez mais descritos em termos de processamento de 

informação, enquanto os mais complexos dispositivos mecânicos e informacionais (o 

software, por exemplo) são, atualmente, e, em geral, explicados em linguagem idêntica 

(Cf. Gray, et al., 1995).  

O aparecimento de vidas “artificiais” autoreplicantes, processadores 

bacterianos, algoritmos genéticos, acenam para uma convergência de vidas orgânicas e 

inorgânicas, corpos, máquinas e cérebro que antes pareciam inteiramente separados. 

No dizer de Plant (1999: 221): “quaisquer distinções restantes entre usuários e objetos 

usados, entre o homem e suas ferramentas, natureza, cultura e tecnologia, entram em 

colapso e se transformam nos microprocessamentos de máquinas soft”. 

 A contínua  “mecanização do humano” e a intensa “vitalização das máquinas” 

e sua integração pela cibernética transgride, senão mesmo apaga as fronteiras do 

orgânico e do maquínico, do vivo e não-vivo, do humano e da máquina. 

Cada vez mais, a tecnologia investe no biológico e a biologia invade o mundo 

das máquinas.  

Mesmo a fronteira do vivo e do não-vivo revela-se problemática, ou seja, torna-

se hoje difícil definir a vida58. Um vírus informático, por exemplo, faz cópias de seu 

próprio programa, cresce, desenvolve-se, evolui nas redes e memórias eletrônicas. 

Pesquisadores estimam que os vírus têm uma vida própria no silício dos 

microprocessadores e nas redes de telecomunicação. Com eles, a humanidade teria 

                                                           
58 Em geral, as características definidoras da vida são de três ordens: a auto-conservação, auto-
reprodução, auto-regulação (Cf. Rosnay, 1997). 



 127

criado as primeiras formas de vidas artificiais. Em síntese, o computador permite 

alargar consideravelmente o campo do “vivo” fazendo “viver” através de simulação 

determinados sistemas complexos capazes de se reproduzirem, manterem-se, auto-

regularem-se e evoluírem (Cf. Rosnay, 1997). 

 Esses novos cenários apontam para além de uma cômoda relação de “parceria” 

entre a máquina e o organismo. Na verdade, há uma simbiose administrada pela 

cibernética, a linguagem comum do orgânico e do mecânico (Gray, et al., op. cit.: 4). 

 A ‘revolução digital’ que se desdobrou a partir da cibernética59 circunscreve 

um vasto espaço de debate sobre cyborgs, replicantes e outras entidades pós-humanas, 

inumanas, que estão complicando as idéias ocidentais sobre “o que significa ser um ser 

humano” (Plant, 1999: 163). Mais do que a metáfora é a realidade do ciborgue sua 

inegável presença em nosso meio, que põe em questão a ontologia do humano: quem 

somos nós? Onde termina o humano e onde começa a máquina? Ou, dada a ubiqüidade 

das máquinas, a questão pode ser reformulada: onde termina a máquina e onde começa 

o humano? 

 Atualmente, há muitos ciborgues entre nós na sociedade. Não apenas o 

Robocop, mas sim qualquer pessoa com um órgão artificial ou uma prótese implantada 

(como um marcapasso), ou ainda qualquer pessoa que tenha sido ‘reprogramada’ para 

resistir à doenças ou mesmo drogada para pensar, comportar-se e sentir-se melhor 

                                                           
59 Conforme Gray (et al., op. cit., :5 ), a elaboração de Norbert Wiener (1948) da idéia da cibernética, de 
uma tecnociência capaz de explicar tanto os processos maquínicos como orgânicos  como parte de 
sistemas de informação culminou em diferentes correntes na cultura ocidental: na mecanização da 
guerra, na automação do trabalho, na eletronicanização da informação, na comodificação da cultura, no 
triunfo da mass media, na difusão de redes de trabalho globais e na hegemonia de metáforas cibernéticas 
na ciência e na medicina.  



 128

(psicofarmacologia), é tecnologicamente um ciborgue60. Daí que, “certamente, nós 

todos vivemos em uma sociedade ciborgue” (Gray, et al., op. cit.,: 3). 

Ao mobilizar a imagem do ciborgue e novas metáforas (‘carne cibernética’, por 

exemplo), a antropologia do ciborgue postula um borramento das fronteiras 

homem/máquina, mente/corpo, natureza/cultura, agência/instrumento, que têm 

sustentado as tradições ocidentais, e afirma a necessidade de ‘posicionar’ novos 

termos, como, por exemplo, a atribuição da noção de “agência” para as máquinas: “se 

escrever é uma co-produção do humano e da máquina, então o que é o ‘nós’ que 

escreve?” (Downey, et al., 1995: 344). 

 Assim, ao deslocar a agência humana do discurso antropológico, a antropologia 

do ciborgue argumenta que as máquinas e as tecnologias são também ‘agências’ na 

construção de subjetividades, gêneros, raças e sexualidades. Daí que as novas 

tecnologias participam ativamente em todo domínio de interesse antropológico e por 

isso mesmo são áreas legítimas de questionamento. 

 Todavia, mesmo balizada pelo seu compromisso com a imaginação de mundos 

alternativos, a antropologia do ciborgue é tida como uma “atividade perigosa” 

(Downey, 1995: 345). Ao advogar o borramento das fronteiras entre os humanos e as 

máquinas e entre a sociedade e a ciência, ela reivindica uma participação ativa nos 

domínios construídos pela ciência e tecnologia (tecnociência). O perigo de participação 

na ciência e na tecnologia institucionalizadas, mesmo que teorizada novamente, é a 

cooptação, ou seja, de acomodação às estruturas de poder.  

                                                           
60 Os ciborgues são uma realidade. Estima-se que cerca de 10% da população corrente nos Estados 
Unidos são ciborgues em um sentido técnico. Cada vez mais pessoas usam marcapassos eletrônicos, 
juntas artificiais, sistemas de implante de drogas, implantes de lente de córnea, pele artificial e próteses 
mecânicas, eletrônicas de todo tipo.  
 



 129

 Com efeito, “os perigos e os prazeres da descoberta da presença do cientista 

em nós, da nossa participação (ativa ou passiva) na ciência e na tecnologia, da 

compreensão de nós mesmos mais do que simples ‘agência humana’ e da crítica de 

nossa participação continuada nas formas de vida ciborgue – esses perigos e prazeres 

nos reencontram agora” (Downey, et al., 1995: 246). 

Por sua vez, ao criticarem o viés machista/patriarcalista/racista que tem 

dominado a política da ciência e da tecnologia ocidentais, muitas feministas vêem 

potências libertadoras nas novas tecnologias.  

Para Sadie Plant (1995), uma das figuras que melhor representa o “feminismo 

cibernético”, existe uma velha relação entre a tecnologia da informação e a libertação 

das mulheres: “esta convergência da mulher e da máquina é uma das preocupações do 

cybernetic feminism” (p. 45) 61.  

Plant traça um paralelo entre a ‘arte do tear’ como produção têxtil – atividade e 

habilidade consideradas próprias da mulher62 – e as novas tecnologias digitais. Ao 

conceber “o computador como um tear eletrônico”, Plant diz que, no monitor do 

computador, “o programa, a imagem, o processo e o produto, todos eles constituem os 

softwares do tear. Criações digitais podem ser interminavelmente copiadas sem cair no 

estado de interioridade (...) Como todos os têxteis, softwares não possuem essência, 

nenhuma autenticidade (...) as imagens digitais complicam as questões da origem e 

originalidade, autoria e autoridade” (Idem.: ibid).  

Assim, essa abertura tecnológica sinaliza para relações ‘não tradicionais’ e 

imprevistas entre as mulheres e as máquinas digitais. (Cf. Downey, et al., op. cit).  

                                                           
61 O feminismo cibernético é, em geral, definido como “uma aliança entre as mulheres, a maquinaria e 
as novas tecnologias” (Plant, 1999). 
62 (...) “as mulheres sempre fiaram, cardaram e teceram” (Cf. Plant, 1999: 174). 



 130

Plant argumenta que as novas tecnologias digitais permitem escapar dos 

dualismos natureza/cultura, corpo/mente e abrir possibilidades para construção de 

novas sexualidades em um mundo pós-gênero. 

Dada a importância de Donna Haraway63 para os discursos que delineiam o 

campo da antropologia do ciborgue e os discursos feministas que tematizam as novas 

tecnologias, como os de Sadie Plant e Katherine Hayles (Cf. Gray et al. 1995), faremos 

uma descrição mais detalhada de seu pensamento, especificamente de seu ensaio 

“Manifesto ciborgue: ciência, tecnologia e feminismo-socialista no final do século 

XX”.  

No dizer de Haraway (2000: 42): “Este ensaio é um argumento em favor do 

prazer da confusão de fronteiras, bem como em favor da responsabilidade em sua 

construção”. 

Para Haraway, no final do século XX, neste nosso tempo, somos todos 

quimeras, híbridos – teóricos e fabricados – de máquina e organismo; somos, em suma, 

ciborgues. Eis sua tese central: “O ciborgue é nossa ontologia, ele determina nossa 

política” (p. 41). 

Haraway concebe o ciborgue como um organismo cibernético, um híbrido de 

máquina e organismo, uma criatura de realidade social e também uma criatura de 

ficção. Lembra que a ficção científica contemporânea está repleta de ciborgues – 

criaturas que são simultaneamente animal e máquina, que habitam mundos que são, de 

forma ambígua, tanto naturais como fabricados. O mesmo ocorre no campo das 

práticas biomédicas, marcadas pelas junções entre organismo e máquina.  

                                                           
63 Para nós, Donna Haraway pode ser considerada, no sentido de Foucault, uma “instauradora de 
discursividade” quando relacionada aos cenários teóricos que acabamos de descrever, assim como 
Norbert Wierner no que diz respeito aos discursos circunscritos à cibernética. Daí a atenção que temos 
dado às descrições, por vezes detalhadas, de suas idéias. 
 



 131

O ciborgue é uma criatura de um mundo pós-gênero: ele não tem qualquer 

compromisso com a biossexualidade, com a simbiose pré-edípica64. Em certo sentido, 

o ciborgue não é parte de qualquer narrativa que faça apelo a um estado original, de 

uma “narrativa de origem”. As narrativas de origem, no sentido “ocidental”, 

humanista, dependem do mito da unidade original, da idéia de plenitude, simbolizada 

na imagem da “Terra Deus” e “Mãe natureza”. Mas, “o ciborgue não reconheceria o 

Jardim do Éden” (Idem, p. 44). 

Nas tradições da ciência e da política ocidentais, a relação entre organismo e 

máquina tem sido uma guerra de fronteiras. Para Haraway, as coisas que estão em jogo 

nessa guerra de fronteiras são os territórios da produção, da reprodução e da 

imaginação.  

Para Haraway, o cyborg surge em meio à cultura contemporânea a partir de 

“três abalos de fronteira”. A primeira é aquela em que a fronteira entre o humano e o 

animal está completamente rompida, como demonstram os estudos nos campos da 

primatologia e sociobiologia evolucionária. Caíram as últimas fortalezas da defesa do 

privilégio da singularidade humana – a linguagem, o usos de instrumentos, o 

comportamento social, os eventos mentais; nada disso estabelece, de forma 

convincente, a separação entre o humano e o animal. Daí que muitas correntes da 

cultura feminista afirmam o prazer da conexão, do estreito acoplamento, entre o 

humano e outras criaturas vivas.  

A segunda separação sujeita a “vazamentos” é aquela entre o animal-humano 

(organismo), de um lado, e a máquina, de outro. Haraway observa que as máquinas 

pré-cibernéticas podiam ser vistas como habitadas por um espírito: havia sempre o 

                                                           
64 Haraway afirma que o processo de replicação dos ciborgues está desvinculado do processo de 
reprodução orgânica. 



 132

espectro do fantasma na máquina. As máquinas do final do século XX tornaram 

completamente ambígua a diferença entre o natural e o artificial, entre a mente e o 

corpo, entre aquilo que é capaz de produzir a si mesmo e aquilo que é produzido por 

outrem, podendo-se dizer o mesmo de muitas outras divisões que se costumava aplicar 

aos organismos e às máquinas. “Nossas máquinas são pertubadoramente vivas e nós 

mesmos assustadoramente inertes” (Idem, p. 46). 

A terceira ruptura está diretamente ligada à segunda: a fronteira entre o físico e 

o não-físico é muito imprecisa entre nós. A miniaturização das tecnologias (a 

ubiqüidade e a invisibilidade dos ciborgues), a desmaterialização numérica do mundo, 

sua transformação em bits, muda, de forma radical, a nossa experiência no mundo 

newtoniano. Em contraposição ao mundo analógico, o cyborg está submerso nesse 

processo de digitalização e virtualização universal65.  

Os seres humanos, da mesma forma que qualquer outro componente ou 

subsistema, deverão ser situados em um arquitetura de sistema cujos modos de 

operação básicos serão probabilísticos, estatísticos.   

 
“Nenhuma objeto, nenhum espaço, nenhum corpo é, em si, sagrado; qualquer 
componente pode entrar em uma relação de interface com qualquer outro desde 
que se possa construir o padrão e o código apropriados, que sejam capazes de 
processar sinais por meio de uma linguagem comum” (Idem, p. 68).  

 
A conseqüência imediata desses abalos de fronteira, como a própria Haraway 

afirma, é que “o significado do que é humano torna-se extremamente problemático” 

(Idem, p. 103). 

                                                           
65 Para Lemos (2002), o cyborg, como híbrido de cibernética e organismo, só pode existir num mundo 
traduzido em informações binárias regidas pelo princípio da cibernética. Cyborgs são seres simbióticos, 
misturas de carne e máquinas cibernéticas, que surgem de novos paradigmas: o eletrônico-digital e a 
biogenética. Em ambas está em jogo a tradução do mundo em pequenas quantidades de informação. 
Assim os circuitos eletrônicos (que podem ser implantados num nervo ótico permitindo um cego 
reconhecer texturas) e o projeto "Genoma Humano" partem do mesmo princípio informacional do 



 133

 Para Haraway, a cultura high–tech contesta – de forma intrigante – esses 

dualismos que atravessam as tradições ocidentais: macho/fêmea, primitivo/civilizado, 

natureza/cultura, homem/máquina, agente/instrumento, etc. Hoje, não está claro onde 

termina o humano e onde começa a máquina. Ou, dada a ubiqüidade das máquinas, não 

se sabe onde termina a máquina e onde começa o humano. Não está claro o que é 

mente e o que é corpo em máquinas que funcionam de acordo com práticas de 

codificação. 

Na biologia, por exemplo, descobrimo-nos como sendo ciborgues, híbridos, 

mosaicos, quimeras. Os organismos biológicos tornaram-se sistemas bióticos – 

dispositivos de comunicação como qualquer outro. “Não existe, em nosso 

conhecimento formal, nenhuma separação fundamental, ontológica, entre máquina e 

organismo, entre técnico e orgânico” (p. 100). Para Haraway, a replicante Rachel no 

filme Blade Runner, de Ridley Scott, destaca-se como “a imagem do medo, do amor e 

da confusão da cultura-ciborgue (Idem, ibid.). 

A imagem do ciborgue pode sugerir “uma forma de saída do labirinto dos 

dualismos por meio dos quais temos explicado nossos corpos e nossos instrumentos 

para nós mesmas” (p. 108). 

Do século XVII até agora, as máquinas podiam ser animadas – era possível 

atribuir-lhes almas fantasmas para fazê-las falar ou movimentar-se ou para explicar seu 

desenvolvimento ordenado e suas capacidades mentais. Ou os organismos podiam ser 

mecanizados – reduzidos ao corpo compreendido como recurso da mente. Essas 

relações máquina/organismo são obsoletas, desnecessárias. “Para nós, na imaginação e 

                                                                                                                                                                        
mundo. É com o surgimento da sociedade de informação e do corpo simulacro, que a figura do cyborg 
pode sair da ficção-científica e ingressar na vida quotidiana. 



 134

na prática, as máquinas podem ser dispositivos protéticos, componentes íntimos, 

amigáveis eus” (p. 101). 

Para Haraway, as tecnologias de comunicação e as biotecnologias são 

ferramentas cruciais no processo de remodelação de nossos corpos. Essas ferramentas 

corporificam e impõem novas relações sociais para as mulheres no mundo todo. 

Devem ser vistas também como instrumentos para a imposição de significados. 

Além disso, as ciências da comunicação e as biotecnologias modernas são 

construídas por uma operação comum: a tradução do mundo em termos de um 

problema de codificação, isto é, a busca de uma linguagem comum na qual toda a 

resistência ao controle instrumental desaparece e toda a heterogeneidade pode ser 

submetida à desmontagem, à remontagem, ao investimento e à troca.  

Nas ciências da comunicação, podemos ver exemplos dessa tradução do mundo 

em termos de um problema de codificação nas teorias de sistemas cibernéticos 

(sistemas controlados por meio de feedback) aplicadas à tecnologia telefônica, ao 

design de computadores, ao emprego de armas de guerra ou à construção e à 

manutenção de bases de dados66.  

Nas biologias modernas, a tradução do mundo em termos de um problema de 

codificação pode ser ilustrada pela biologia molecular, pela ecologia, pela 

sociobiologia e pela imunologia. Nesses campos, “o organismo é traduzido em termos 

de problemas de codificação genética e leituras de códigos” (p. 71). A biotecnologia – 

uma tecnologia da escrita – orienta a pesquisa em geral. Em certo sentido, os 

organismos deixaram de existir como objetos de conhecimento, cedendo lugar “a 

                                                           
66 Segundo Haraway, os elementos fundamentais dessa tecnologia podem ser condensados na metáfora 
C3. I (comando-controle-comunicação-inteligência) - o símbolo dos militares para sua teoria de 
operações. 
 



 135

componentes bióticos, isto é, tipos especiais de dispositivos de processamento de 

informação” (p. 72). 

As ciências da comunicação e a biologia caracterizam-se como construções de 

objetos tecno-naturais de conhecimento, nas quais a diferença entre máquina e 

organismo torna-se totalmente borrada.  

Essas ciências e essas tecnologias indicam, para ela, transformações 

fundamentais na estrutura do mundo.  

Diante desses novos cenários desenhados pela tecnociência, Haraway postula a 

“escrita-ciborgue”, como estratégia política, particularmente para as mulheres: 

 

“Temos, todas, sido colonizadas por esses mitos de origem, com sua ânsia por 
uma plenitude que seria realizada no apocalipse. As histórias falocêntricas de 
origem mais cruciais para as ciborgues feministas estão contidas nas 
tecnologias – tecnologias que escrevem o mundo, como a biotecnologia e a 
microeletrônica – da letra, da inscrição que têm, recentemente, textualizado 
nossos corpos como problemas de código sobre a grade do C3I. As histórias 
feministas sobre ciborgues têm a tarefa de recodificar a comunicação e a 
inteligência a fim de subverter o comando e o controle” (p. 95). 

 
Assim, para ela, a escrita é, por excelência, a tecnologia dos ciborgues – 

superfícies gravadas do final do século XX. A política do ciborgue é a luta pela 

linguagem, é “a luta contra a comunicação perfeita, contra o código único que traduz 

todo significado de forma perfeita – o dogma central do falocentrismo” (p. 97). É por 

isso que a política do ciborgue insiste no ruído e advoga a poluição, tirando prazer das 

ilegítimas fusões entre animal e máquina.  

“Ter a habilidade de viver nas fronteiras, de escrever sem o mito fundador da 

inteireza original” (p. 96), eis aí o apelo de Haraway às feministas, que parece estar 

sintonizado com seu lema: “o ciborgue é nossa ontologia, ele determina nossa política”  

(p. 41). 



 136

 

5.2 Corpo pós-humano 

Como já pontuamos, a produção discursiva pós-humanista é abrangente e 

imprecisa, de modo que daremos atenção especial aqui aos discursos que defendem 

abertamente uma posição “pós-humanista” (Stelarc, Extropians) e aos que tematizam e 

fazem circular (multiplicar) enunciados “pós-humanistas” (Hayles, Virilio). 

Se outrora o empenho de desconstrução do humanismo já fora tentado pela 

filosofia, pela teoria social e pela crítica literária, o fato é que a ‘desconstrução’ do 

humanismo atualmente em curso é alimentada, fundamentalmente, das práticas 

científicas e tecnológicas dos laboratórios high-tech – em que se alinham muitos 

grupos radicais, como os Transhumanistas e os Extropians. 

O “transhumanismo“ apresenta-se como “um novo paradigma sobre o futuro do 

homem” a partir de “uma aproximação interdisciplinar para compreender e avaliar as 

probabilidades de superar as limitações biológicas aplicando as possibilidades 

presentes e futuras das novas tecnologias” (www.aleph.se/trans)67. 

Os trans ou pós-humanistas, valendo-se do avanço dos conhecimentos nos 

campos da biologia molecular, nanotecnologia, inteligência artificial, biomedicina e  

das novas tecnologias da informação, perseguem uma forma de vida ‘pós-humana’, 

vale dizer: uma ‘pós-humanidade’. Os transhumanistas acreditam que é possível 

“transcender os limites ‘naturais’ impostos por nossa herança biológica” e desafiam a 

tese de que “o envelhecimento e a morte devam ser inevitáveis” (Max More, 2002)68. 

                                                           
67 A WTA, a principal organização transhumanista, foi fundada em 1998 para “dar apoio à discussão, 
investigação e conhecimento público do pensamento transhumanista de vanguarda” 
(www.transhumanism.org). Os transhumanistas  configuram uma verdadeira rede mundial de circulação 
de idéias envolvendo grupos, institutos, organizações, com sites,  eventos, publicações, manifestos. 
Entre esses grupos ganha destaque os “Extropians” do Extropy Institute – ExT. Cf. www.extropy.org.  
 
68 Cf. Max More “Uma Declaração Transhumanista”. www.extropy.org/ideas/principles-es.html. 



 137

Um vez que a tecnologia disponível permite “reconstituir a nós mesmos fisiológica, 

genética e neurologicamente, seremos conhecidos (pelas futuras gerações) como os 

primeiros transhumanistas que se  transformaram em pós-humanos” (Idem). 

 Outro discurso articulado ao pós-humanismo, certamente menos profético mas 

não tão distante dos transhumanistas, é o do artista australiano Stelarc. Menos 

profético, pois transforma seu próprio corpo em um campo de experimentações 

tecnológicas a partir do que postula uma nova era para os humanos que denomina de 

“pós-biológica” e “pós-evolucionária”.  

Ao postular o “pós-humano” como “saída das distinções metafísicas clássicas 

corpo-alma, homem-máquina”, Stelarc (1997) afirma a necessidade do corpo ser 

reprojetado, isto é, modificado e diversificado em formas e em funções: “o corpo deve 

irromper de seus limites biológicos, culturais e planetários” (p.53). 

Trata-se então de reprojetar o corpo, de redefinir o que é humano. Sendo assim, 

“não faz mais sentido ver o corpo como um lugar para a psique ou o social, mas como 

uma estrutura a ser monitorada e modificada. O corpo não como um objeto de desejo, 

mas como um objeto de projeto” (p.55). 

Para Stelarc, não seria mais vantajoso permanecer “humano” ou evoluir como 

espécie. A evolução termina quando a tecnologia invade o corpo. Os instrumentos 

sempre estiveram fora do corpo humano, mas agora a tecnologia não explode mais 

longe do corpo, ela implode no interior do corpo. É muito significativo e talvez o 

acontecimento mais importante de nossa história: “não se trata mais de enviar as 

tecnologias para outros planetas, mas de fazê-las aterrizar em nosso corpo” (idem). 

                                                                                                                                                                        
 



 138

Para que possamos talvez ter uma idéia do alcance dessas tecnologias 

invasivas, pensemos na performance de Stelarc que recebe o nome Escultura dentro do 

estômago:  

“A intenção foi projetar uma escultura para o estômago dilatado. A idéia foi 
inserir uma obra de arte no interior do corpo. A tecnologia invade o corpo e 
funciona dentro dele não como um substituto protético, mas como um 
ornamento estético. (...) O corpo oco torna-se um hospedeiro, não para um eu 
ou uma alma, mas simplesmente para uma escultura” (p.57). 

 
A tecnologia invasiva elimina também a pele como lugar significativo. Esticada 

e penetrada por máquinas, a pele não é mais a superfície suave e sensual de um local 

ou uma tela. A pele não significa mais clausura. A ruptura da superfície e da pele 

significa o apagamento do interno e do externo. Como interface, a pele é inadequada. 

Em nossa fase biológica decadente, devoramos a informação como se ela 

compensasse nossas inadequações genéticas. “A informação é a prótese que sustenta o 

corpo obsoleto” (p.53). 

Nesta era de sobrecarga de informações, segundo Stelarc, o importante não é 

mais a liberdade de idéias, mas a liberdade de formas, liberdade para modificar e 

mudar o corpo. 

 

 “A questão não é se a sociedade vai permitir às pessoas a liberdade de 
expressão, mas sim se a espécie humana vai permitir que indivíduos construam 
códigos genéticos alternativos. A liberdade fundamental é os indivíduos 
poderem determinar o destino de seu próprio DNA” (p.53). 
 

Face às potencialidades abertas pelas novas máquinas, novas tecnologias, 

capazes de gerar força, flexibilidade, velocidade, etc., o corpo, tal como até então o 

concebemos, torna-se obsoleto. Diversificado em formas e funções, o corpo pode ser 

“amplificado e acelerado atingindo a velocidade de fuga planetária” (p.55). 



 139

Para Stelarc, o corpo está biologicamente mal equipado. É o momento de 

reprojetar os humanos, torná-los mais compatíveis com suas máquinas. Desse modo, 

Stelarc, através de suas performances, busca estender as capacidades do corpo 

utilizando as novas tecnologias: técnicas médicas, sistemas sonoros, uma mão 

robótica, um braço artificial, laser-eyes, etc.  

Suas performances recentes estendem e aumentam o corpo visual e 

acusticamente. Vejamos, assim, a descrição efetuada pelo próprio artista. 

“Os processos do corpo amplificado incluem ondas do cérebro, múscúlos, 
pulsação e fluxo sanguíneo. Outros transdutores e sensores monitoram o 
movimento dos membros e indicam a postura do corpo. O campo sonoro é 
configurado por zumbidos, trinados, cliques, baques, bipes – de sinais 
disparados, randômicos, repetitivos e rítmicos. A mão artificial, preza ao braço 
direito como uma adição, e não uma substituição protética, é capaz de executar 
movimentos independentes, sendo ativada por sinais de EMG dos músculos 
abodominais e da perna. Ela tem um mecanismo para abrir e fechar a mão; o 
pulso pode girar a 290o nos dois sentidos. Enquanto o corpo ativa seu 
manipulador suplementar (a terceira mão), o braço esquerdo real é controlado à 
distância – posto em ação por dois estimuladores musculares. Eletrodos 
colocados nos músculos flexores e bíceps fazem com que os dedos se curvem, 
os pulsos se dobrem e o braço suba. O acionar do movimento do braço regula o 
ritmo da performance, e os sinais do estimulador são utilizados como fontes 
sonoras, assim como o som do motor do mecanismo da Terceira Mão” (p. 56). 
 

 Embora faça referências e mesmo usos das tecnologias da informação, ao 

DNA, etc., Stelarc situa-se no âmbito do paradigma mecanicista em que prevalece a 

imagem do corpo-máquina, o que fica evidente na linguagem que de se vale para 

descrever suas performances, bem como no predomínio da aplicação de tecnologias 

mecânicas provenientes dos campos da robótica, biônica. Em que pese a radicalidade 

de seu discurso do “corpo obsoleto”, do corpo “pós-orgânico” e “pós-evolucionário”, 

ainda assim, em Stelarc, as “interfaces” homem-máquina, as oposições binárias 

corpo/tecnologia, natural/artificial, em última instância, são preservadas. 

 Uma crítica a Stelarc encontramos em Virilio (1996). 



 140

 Para Virilio, conhecido pelo seu pessimismo e crítica severa à tecnociência, 

Stelarc não passaria de mais um adepto a um novo tipo de fundamentalismo, “não mais 

ligado à esperança do Deus das crenças tradicionais, mas no culto, ao ‘tecno-culto' de 

uma fé nos poderes da tecnociência” (p.105). 

  Uma discussão das relações corpo e novas tecnologias, de temas como “corpo 

obsoleto”, “tecnologias invasivas”, “a miniaturização das tecnologias”, o corpo como o 

“último território a ser conquistado” pela tecnociência, são recorrentes a Virilio (1996; 

1998).  

Para ele, a fisiologia humana poderá ser tida como definitivamente obsoleta 

diante das proezas das nano-tecnologias intraorgânicas. Determinados órgãos vitais 

poderão ser tomados como ultrapassados quando seus desempenhos energéticos forem 

julgados como inadequados, insuficientes. 

 Segundo Virilio (1998), atualmente é o olho nu e cada órgão do corpo que é 

desqualificado. Cada órgão do ser é considerado como sendo primitivo face às próteses 

técnicas capazes de ir mais longe nas performances. Existe uma escravidão em relação 

à técnica de cada um dos sentidos: o olho, a audição, o tato, etc. Tem-se um espécie de 

“endocolonização não somente das populações, mas do corpo humano, que é investido 

e fogocitado pela técnica” (p. 147). 

A recente miniaturização nano-tecnológica estaria favorecendo agora a intrusão 

fisiológica, ou mesmo a inseminação do ser vivo pelas biotecnologias.  

Virilio lembra que depois de ter contribuído para a colonização da extensão 

geográfica do corpo territorial e da espessura geológica de nosso planeta, o recente 

desenvolvimento das ciências e das tecnociências chega à progressiva colonização dos 

órgãos e das vísceras do corpo animal do homem; a invasão da microsífica concluindo 

a da geofísica: “ultima figura política de uma domesticação em que, depois das 



 141

espécies animais geneticamentes modificadas e das populações submetidas em seus 

comportamentos sociais, o que começa é a época dos componentes íntimos” (Virilio, 

1996: 91). 

Para Virilio, hoje o lugar das técnicas de ponta não é mais tanto o ilimitado do 

infinitamente grande planetário ou espacial, mas o do infinitamente pequeno de nossas 

vísceras, das células que compõem a matéria viva de nossos órgãos.  

 

“A perda ou, mais exatamente, o declínio do espaço real de toda extensão 
(física ou geofísica) em benefício exclusivo da ausência de intervalo das 
teletecnologias do tempo real resulta inevitavelmente na intrusão intraorgânica 
da técnica e de suas micromáquinas no seio do que vive” (p.92). 
 
Da mesma forma, o fim do primado das velocidades relativas do transporte 

mecânico e a emergência da súbita primazia da velocidade absoluta das transmissões 

eletromagnéticas liquidam, com a extensão e duração do “mundo próprio”, o  

privilégio ontológico do corpo individual, “este ‘corpo próprio’ que sofre por sua vez o 

ataque das técnicas, a fratura molecular e a intrusão de biotecnologias capazes de 

povoar suas entranhas” (p.92). 

Para Virilio, desde a revolução industrial, passando pela revolução provocada 

pelas transmissões instantâneas da era dos meios de comunicação de massa, estamos 

ingressando agora na última das revoluções, a dos transplantes, o poder de povoar, 

“digo, de alimentar o corpo vital com técnicas estimulantes (estimulantes químicos, 

mas também estimulantes técnicos), como se a física (a microfísica) se prestasse a 

concorrer a partir de então coma química da nutrição e com os produtos dopantes” 

(Idem: ibid.). 

Com a intrusão de micromáquinas, invisíveis ou quase, tenta-se aparelhar o 

copo humano para torná-lo contemporâneo da era da velocidade absoluta das ondas 



 142

eletromagnéticas. E isso implicará numa modificação radical dos ritmos vitais: “o 

corpo ‘territorial’ deve ser rigorosamente configurado, talvez integralmente 

reconstituído pela velocidade. Velocidade relativa de um deslocamento físico ontem, 

velocidade absoluta das transmissões microfísicas hoje” (p. 94). 

A respeito de Virilio, algumas observações podem ser feitas, até mesmo 

semelhantes às que fizemos em relação a Stelarc. Primeiro, Virilio permanece 

prisioneiro de um visão antropocêntrica e instrumental da técnica, o que fica patente na 

própria noção de ‘prótese’’ (compreendida como extensão dos órgão humanos), 

amplamente mobilizada por ele. Segundo, permanece prisioneiro de uma visão 

essencialista do corpo, fato esse que transparece nos próprios enunciados por ele 

veiculados, tais como “tecnologias invasivas”, “próteses intra-orgânicas”. Temos aí 

uma oposição metafísica que demarca as esferas do natural e do artificial, da natureza e 

da cultura – ou seja, o corpo (orgânico) é o dentro, e a tecnologia (‘invasiva’, 

‘conquistadora’) é o seu fora: “‘corpo próprio’ que sofre o ‘ataque’ das técnicas”. 

 Já uma teorização mais ampla e detalhada sobre ‘o pós-humano’ encontramos 

em Hayles (1999)69.   

Hayles (1999) sintetiza o discurso do pós-humano a partir de quatro 

características que lhe são fundamentais: primeiro, a visão pós-humanista privilegia o 

modelo informacional ao invés do material, de modo que a corporeidade como um 

substrato biológico é vista como um acidente da história em vez de uma inevitabilidade 

da vida. Segundo, a visão pós-humanista trata da consciência, até então considerada 

como o lugar da identidade pela tradição ocidental, como apenas um acessório. 

                                                           
69 Segundo Hayles, o pós-humano, embora ainda um conceito nascente, já é tão complexo que envolve 
um âmbito de espaços técnicos e culturais, incluindo a nanotecnologia, microbiologia, realidade virtual, 
vida artificial, neurofisiologia, inteligência artificial e ciência cognitiva entre outros. Contudo, traçar um 
mapa mesmo que impreciso pode servir como um modelo heurístico útil na compreensão das 
engrenagens vigentes que o pós-humano está se desenvolvendo e as questões profundas que ele levanta.  



 143

Terceiro, o pós-humano pensa o corpo como uma prótese original que nós todos 

aprendemos a manipular, de modo que ao se estender ou se substituir o corpo por 

outras próteses apenas continuamos um processo que iniciou antes mesmo que 

nascêssemos. Quarto, e o mais importante, por esses e por outros meios, a visão pós-

humanista configura o ser humano de modo que ele possa ser articulado, sem emendas, 

com máquinas inteligentes. Na visão pós-humanista, não há diferenças essenciais ou 

demarcações absolutas entre existência corporal e simulação de computador, 

mecanismo cibernético e organismo biológico, teologia do robô e objetivos humanos. 

Embora o “pós-humano” difira em suas articulações, um tema comum seria a união do 

humano com a máquina inteligente. 

O horizonte de estudos de Hayles é vasto, envolvendo estudos nos campos da 

cibernética, teoria da informação, biologia computacional, inteligência artificial, 

realidade virtual, ciência cognitiva, bem como textos literários e estudos culturais 

sobre tecnologias da informação.  A partir de incursões nesses campos, Hayles 

identifica três narrativas que estariam inter-relacionadas. A primeira narrativa é aquela 

que versa sobre “como a informação perdeu seu corpo”. A segunda, é aquela que conta 

como “o ciborgue foi criado como um artefato tecnológico e ícone cultural”, nos anos 

após a Segunda Guerra Mundial. A terceira narrativa, profundamente relacionada com 

as duas primeiras, é a estória de uma construção sócio-histórica específica: “o humano 

está sendo conduzido a uma construção diferente denominada o pós-humano”.    

As inter-relações entre as três estórias são extensivas. Central para a construção 

do ciborgue, são os caminhos traçados pelas tecnologias da informação conectando o 

corpo orgânico às suas extensões protéticas. Isto presume uma concepção de 

informação como uma entidade “desincorporada” que pode fluir entre componentes 

                                                                                                                                                                        
 



 144

orgânicos baseados no carbono e componentes eletrônicos baseados em silício, o que 

faz com que a proteína e o silício operem como um sistema único. Quando a 

informação perde seu corpo, tornando iguais humanos e computadores, as fronteiras 

que demarcam o “sujeito autônomo” estão prontas para serem apagadas. 

Para ela, o “sujeito pós-humano” é um amálgama - uma entidade feita de 

informação e de matéria e cujas fronteiras estão sujeitas a contínuas construções e 

reconstruções. 

Segundo Hayles, desde que Norbert Wiener fundou a ciência da cibernética, o 

fluxo de informação através dos “feedback loops” (mecanismo de realimentação) tem 

sido associado com a desconstrução do “sujeito humanista liberal”, a versão do 

“humano” que ela diz tratar70.  

 De uma perspectiva cibernética, o ser humano é concebido como um 

“mecanismo de processamento de informação”. Tal construção explica a idéia central 

de Hayles de que a informação “perdeu seu corpo”. Para ela, a corporeidade tem sido 

sistematicamente minimizada (downplayed) ou apagada na construção cibernética do 

pós-humano, fato esse que não tem ocorrido em outras críticas do sujeito humanista 

liberal, especialmente nas teorias feministas e pós-colonialistas.    

 Hayles argumenta que o apagamento da corporeidade é uma característica 

comum tanto do discurso do sujeito humanista liberal como do discurso “pós-humano 

cibernético”. Identificado com a mente racional, o sujeito liberal possuía um corpo, 

mas não era geralmente representado como sendo um corpo. O pós-humanismo 

cibernético, embora desconstrua o sujeito humanista liberal de várias maneiras, ele, 

ainda assim, divide com seus predecessores uma ênfase sobre a “cognição”, em 



 145

detrimento da corporeidade. William Gibson, em “Neuromancer”, por exemplo, 

caracteriza o corpo pós-humano como “carne feita de dados”. Para Hayles, o fato do 

pós-humanismo cibernético construir uma noção de corporeidade como um mecanismo 

de processamento de informação, não faz mais do que continuar a tradição liberal, 

mais do que a rompê-la. 

Ao críticar o pós-humanismo cibernético, Hayles se vale da imagem de Kroker 

que qualifica os ciberneticistas atuais como “os devoradores da carne”. Articulada à 

idéia amplamente difundida de que somos essencialmente informação, está aquela de 

que podemos suprimir o corpo. O fundamental é que concebe-se aí a materialidade e a 

informação como entidades distintas. Esta separação permite a construção de uma 

hierarquia em que à informação é dada uma posição dominante e a materialidade é 

rebaixada a desempenhar um papel secundário. À medida que não aprendemos nada a 

partir de Derrida sobre a “suplementaridade”, diz Hayles, a corporeidade continua a ser 

discutida como se fosse um suplemento (da mente), um acidente da evolução que nós 

agora estamos em condições de corrigir.  

Para corroborar seu argumento, Hayles alude aos “Hackers” que não são os 

únicos que acreditam que “a informação quer se libertar” dos limites materiais que 

governam o mundo dos mortais. Marvin Minsky, por exemplo, expressa precisamente 

este sonho quando sugere que em breve será possível extrair as memórias humanas do 

cérebro e transferi-las intactas para discos de computador – momento esse em que 

teremos alcançado a imortalidade efetiva. 

Essas idéias conduzem a uma definição estratégica que estaria no cerne do 

conceito de “virtualidade”. Estratégica porque procura conectar as tecnologias digitais 

                                                                                                                                                                        
70 Para Hayles, as teorias feministas e pós-colonialistas são exemplos de teorias que tem 
sistematicamente desconstruído a suposta ‘universalidade’ do sujeito liberal humanista em que 



 146

e virtuais (realidade virtual, por exemplo) com um sentido amplamente difundido - de 

que todos os objetos materiais devem ser interpenetrados como padrões e fluxos de 

informação, desde o código de DNA até o alcance global da WWW71.  

Paralelamente à critica aos ciberneticistas, Hayles crítica os teóricos “do 

desaparecimento do corpo”, precisamente Kroker & Kroker e Baudrillard. Diz ela: “Os 

primeiros teóricos que mais enfaticamente afirmam que o corpo está desaparecendo 

também operam dentro de circunstâncias culturais e matérias que tornam a afirmação 

do desaparecimento do corpo parecer plausível” (p. 192).  

Para Hayles, os novos cenários tecnológicos e culturais apontam evidências que 

corroboram a seguinte tese: “não que o corpo tenha desaparecido, mas que um certo 

tipo de subjetividade tem emergido” (Idem: ibid.). E essa subjetividade é constituída 

pelo cruzamento da materialidade da informática com a imaterialidade da informação. 

Posição semelhante tem Sadie Plant (1999) quando alude à“revolução digital” e 

à difusão de idéias como “vidas desencarnadas” nos debates sobre “ciborgues, 

replicantes e outras entidades pós-humanas, inumanas” (p. 163). Para Plant, “longe de 

sumir na imaterialidade do ar rarefeito, o corpo está se complicando, replicando-se, 

escapando de sua organização formal, dos órgãos organizados que a modernidade 

aceitou como normalidade” (Idem: ibid.). 

Embora Hayles procure se posicionar criticamente em relação às diversas 

vertentes teóricas do pós-humanismo72, ela compartilha a idéia geral de estamos no 

limiar de uma nova formação histórica – o “pós-humano”73.  

                                                                                                                                                                        
predomina a figura do ‘homem’ branco e europeu.  
71 Essa visão do mundo como uma interação entre padrões de informação e objetos materiais é uma 
construção historicamente específica que emergiu com a cibernética no despertar da segunda Guerra 
Mundial.  
 
72 Para Hayles, no “pós-humanismo cibernético”, visões como as de Hans Moravec e as de Marvin 
Minsky não esgotam os significados do pós-humanismo. 



 147

“Por que devemos nos tornar pós-humanos?” (p. 283), indaga ela. Quanto à 

mudança do humano para o pós-humano, hipótese que evoca tanto “o terror como 

excita prazer”, Hayles diz não lamentar a passagem de um conceito tão profundamente 

relacionado com um projeto de dominação e opressão74. Ao contrário, ela vê “a 

desconstrução do sujeito humanista liberal como uma oportunidade para trazer de volta 

em cena a carne que continua a ser apagada nas discussões contemporâneas sobre 

sujeitos cibernéticos” (p. 5).  

 “Meu sonho”, diz ela,  

 

“é uma versão do pós-humano que abraça as possibilidades das tecnologias de 
informação sem ser seduzida pelas fantasias de poderes ilimitados e de uma 
imortalidade desincorporada, que reconhece e celebra a finitude como uma 
condição do ser humano, e que entende que a vida humana está mergulhada em 
um mundo material de grande complexidade, sobre a qual dependemos para 
continuar a sobreviver” (: 5)75. 

 
 

5.3 Corpo informação 

“Outrora o corpo foi a metáfora da alma; depois foi a metáfora do sexo; hoje já 
não é mais metáfora de coisa nenhuma. É o lugar da metástase, do 
encadeamento maquínico de todos os seus processos, de uma programação 
infinita” (Baudrillard, 1996a: 13). 

 

                                                                                                                                                                        
73 Hayles lembra que há mais de vinte anos o visionário Ihab Hassan antecipava a chegada do pós-
humano: “Nós precisamos primeiramente entender que a forma humana – incluindo o desejo humano e 
todas as suas representações sobre o mundo – podem estar mudando radicalmente, em consequência 
disso (...) quinhentos anos de humanismo podem estar caminhando para um fim à medida que o 
humanismo transforma-se em algo que nós devemos desamparadamente denominar pós-humanismo. À 
medida que nós ingressamos aceleradamente em um novo milênio, as questões sobre o pós-humano 
tornam-se urgente” (Hassan apud Hayles op. cit., p. 247).  
74 “O pós-humano”, diz Hayles, “não significa realmente o fim da humanidade. Em vez disso, assinala o 
fim de uma determinada concepção do humano” (p. 287). Para ela não se trata de saber se vamos nos 
tornar pós-humanos, mas que tipo de pós-humanos seremos – “Que fazer então com o pós-humano?” 
(Idem: ibid.). 
75 Para Garcia dos Santos (2003), o pós-humano de Hayles é uma derivação do cyborg de Haraway, que 
exprime a vontade de criação de um novo ponto de vista sobre o humano. 



 148

Com o enunciado “corpo-informação” objetivamos alinhar “os teóricos do 

desaparecimento do corpo”76, tais como Jean Baudrillard e Kroker & Kroker, adotando 

como critério a proximidade das posições na crítica corrosiva que imprimem às novas 

tecnologias cibernético-informacionais. Tal afinidade fica evidente na insistência e 

repetição de enunciados, como “fim do corpo” e “desaparecimento do corpo”. 

Baudrillard é um autor conhecido pelo seu pessimismo e pela sua crítica ácido-

corrosiva das novas tecnologias. Nas discussões contemporâneas, Baudrillard é sempre 

citado (mesmo que para ser refutado), talvez por ele oferecer insights interessantes na 

problematização da condição atual do corpo. Provocador, encontramos em Baudrillard 

a insistência e repetição de enunciados do tipo “o fim do corpo”, “desaparição do 

corpo”, “o corpo como substância informática”, etc.  

 Baudrillard (1996a; 1996b; 1996c; 1993; 2001) tem escrito diversos ensaios 

abordando tecnologias como a clonagem, biologia molecular, próteses, inteligência 

artificial, tecnologias da informação e ciberespaço, realidade virtual, entre outras. 

Assim, a estratégia aqui traçada será a de operar uma descrição, não exaustiva, de 

alguns desses textos – organizando-os a partir de dada tecnologia e problemáticas 

suscitadas - na busca dos enunciados-matriz que faz circular e multiplicar.  

 Comecemos então pela sua problematização da biologia molecular e da 

clonagem.  

 Segundo Baudrillard (1996a), no âmbito da clonagem as figuras do pai e da 

mãe (a mistura de seus genes, o emaranhado de suas diferenças) desaparecem dando 

lugar a uma “matriz chamada código”. “Sem mãe, sem pai: uma matriz. E é ela, a do 

código genético, que ‘concebe’ doravante ao infinito, num modo operacional, 

expurgado de toda a sexualidade aleatória (p. 123).   

                                                           
76 Como já foi visto, estamos aqui nos valendo de uma expressão de Hayles (Cf. Capítulo 5.2). 



 149

É assim que se põe fim à totalidade. Se toda informação se encontra em cada 

uma de suas partes, o conjunto perde sentido. É também “o fim do corpo, dessa 

singularidade chamada corpo” (p. 124), cujo segredo está justamente em que não pode 

ser segmentado em células adicionais, por ser uma configuração indivisível, cuja prova 

é sua sexuação. Paradoxo: a clonagem vai fabricar perpetuamente seres sexuados, já 

que semelhantes ao modelo, ao passo que o sexo torna-se por isso uma função inútil77. 

Uma vez que toda ‘informação’ necessária à reprodução do corpo está reunida no nível 

do código genético, aquele deve encontrar uma via de reprodução autônoma, 

independente da sexualidade e da morte.  

Assim como outrora o sexo foi liberado da reprodução, hoje, é a reprodução 

que é liberada do sexo, por processos de reprodução assexuais e biotecnológicos, tais 

como a inseminação artificial ou a clonagem total do corpo78.  

Para Baudrillard (2001), existe uma liberação da morte que é paralela à 

liberação do sexo. Da mesma forma que dissociamos a reprodução do sexo, buscamos 

dissociar a vida da morte. “Proteger e promover a vida e somente a vida, 

transformando a morte numa função obsoleta da qual não precisamos mais” (p. 17), 

assim como, no caso da reprodução artificial, não precisamos mais do sexo79.  

A morte, como um acontecimento fatal, deve ser apagada. A morte deve passar 

a ser entendida como uma realidade virtual, como uma opção ou uma montagem 

cambiável no sistema operacional do ser vivo. Esta é uma reprogramação que segue as 

                                                           
77 Baudrillard diz que na época do movimento de liberação sexual, na década de 1960, a palavra de 
ordem foi “o máximo de sexualidade com o mínimo de reprodução. Hoje, o sonho de uma sociedade 
clônica seria o inverso: o máximo de reprodução com o mínimo possível de sexo” (p. 13). 
78 Entre os clones, segundo Baudrillard (2001), e muito em breve entre os seres humanos, o sexo, como 
resultado deste meio automático de reprodução, se torna irrelevante, uma função inútil.  
 



 150

linhas da virtualização do sexo, o “cybersexo” que nos aguarda no futuro, como uma 

espécie de “atração” (diversão) ontológica – “cybermorte”80. 

A partir de agora, torna-se possível perguntar se ainda estamos lidando com 

seres humanos: “uma espécie que é bem-sucedida em sintetizar sua própria 

imortalidade, e que tenta transformar-se em ‘informação pura’, ainda é, 

particularmente, uma espécie humana?” (Idem: :22). 

 Para Baudrillard (2001), a “inumanidade” desse empreendimento é legível na 

abolição de tudo o que é “humano, demasiado humano” em nós: nossas falhas, nossos 

erros, nossos vírus e mesmo nossa sexualidade. O espectro que assombra a 

manipulação genética é o ideal genético, um modelo perfeito obtido por intermédio da 

eliminação de todos os traços negativos do humano. A partir desse ponto, a própria 

definição do humano começa a se apagar, ao lado da definição do humanismo81. 

Essa indiferenciação do humano e do inumano, do vivo pelo não-vivo, se opera 

pela redução progressiva ao mínimo denominador comum: no nível dos genes, do 

genoma e do patrimônio genético, os signos distintivos do humano se apagam numa 

destinação funcional. Não mais transfiguração, não mais metáfora, a imortalidade 

passa para o lado do código genético, único índice imortal que permanece, único traço 

que se imortaliza na matéria viva pelo movimento perpétuo do código: “imortais não 

mais segundo a alma, que desapareceu, nem mesmo segundo o corpo, que está em 

                                                                                                                                                                        
79 Uma temática recorrente a Baudrillard é a articulação das novas tecnologias com a busca da 
imortalidade, por exemplo, quando o assunto é a clonagem. Ver Baudrillard (1993; 1996a; 2001), 
respectivamente, os ensaios Vida Eterna e Imortalidade, O Inferno do Mesmo e A solução final: a 
clonagem além do humano e do inumano. 
 
80 Segundo Baudrillard, “todas essas funções inúteis – sexo, pensamento, morte – serão redesenhadas, 
redesignadas como atividades de lazer” (Baudrillard, 2001: 17). 
 
81 Sobre a erosão dos limites do humano e a “desregulação antropológica” operado pela biologia 
molecular, ver Baudrillard (2001). 



 151

processo de desaparição, imortais segundo um código genético intemporal” 

(Baudrillard, 1993: 45)82. 

Nesta “compulsão da imortalidade”, de uma imortalidade definitiva, subjaz o 

ideal que, hoje em dia, é proposto, em toda parte, pelas técnicas de maximização de si 

mesmo (clonagem, vida artificial), de “realização incondicional do ‘ser humano como 

programa’. Programação de todas as variações genéticas, biológicas (...) Ir até o limite 

do software, até o fim da banda magnética” (Baudrillard, 1993: 47).  

Para Baudrillard (1996a), a clonagem é, pois, “o último estádio da história da 

modelação do corpo” (p. 125), aquele em que, reduzido à sua fórmula abstrata e 

genética, o indivíduo é fadado à multiplicação serial. Nesse ponto, ele faz referência a 

Walter Benjamin, precisamente à temática da reprodutibilidade técnica da obra de arte 

e a perda da aura, da qualidade singular, do original, o que torna a reprodução 

ilimitada.  

De fato, é o que acontece, no caso da clonagem,  com o corpo quando já não é 

concebido a não ser como “mensagem, como substância informática” (p. 126). Nada se 

opõe então à sua reprodutibilidade serial nos termos pensados por Benjamin para os 

objetos industriais e as imagens midiáticas, diz Baudrillard. Resultado: “há 

precedência da reprodução sobre a produção, precedência do modelo genético sobre 

todos os corpos possíveis” (Idem: ibid.). 

Para Baudrillard (1996a), na visão cibernética e informática, é o menor 

elemento indiferenciado, é cada célula de um corpo que se torna prótese “embrionária” 

                                                           
82 Para Baudrillard (1993), nós podemos também exterminar a morte criando processos de vida 
indestrutíveis. É o que fazemos quando ensaiamos captar a imortalidade nos processos anatômicos, 
biológicos e genéticos. Um bom exemplo é o disco compacto laser. Ele não se gasta, mesmo se nós nos 
servimos dele. É terrificante. É como se você não o tivesse utilizado jamais. Daí ser compreensível o 
sonho de imortalidade, da transferência da memória humana para a memória eletrônica do computador, 
como o de Moravec.  
 



 152

desse corpo. É a fórmula genética inscrita em cada célula que se torna a verdadeira 

prótese moderna de todos os corpos. Se habitualmente a prótese é um artefato que 

supre um órgão falho, ou é o prolongamento instrumental do corpo, então “a molécula 

de DNA, que encerra toda a informação relativa a um corpo, é a prótese por 

excelência, a que vai possibilitar o prolongamento indefinido do corpo por ele mesmo 

– ele mesmo (o corpo) nada mais sendo que a série indefinida de suas próteses” (p. 

125). 

Baudrillard (1996a) chama a atenção para o fato de que as próteses da era 

industrial ainda são externas, exotécnicas; as que conhecemos se ramificaram e 

interiorizaram: são esotécnicas. Fundamentalmente, estamos “na era das tecnologias 

suaves, software genético e mental” (p. 127).  

Para Baudrillard, a “prótese cibernética” é infinitamente mais sutil e mais 

artificial do que qualquer prótese mecânica. Enquanto as próteses da velha idade de 

ouro industrial foram mecânicas, elas ainda “voltavam ao corpo para modificar-lhe a 

imagem” – elas mesmas, reversivelmente, eram metabolizadas no imaginário, esse 

metabolismo tecnológico também fazia parte da imagem do corpo. Todavia, quando se 

atinge um ponto de não-retorno na simulação, ou seja, quando a prótese se aprofunda, 

interioriza-se, infiltra-se no coração anônimo e micromolecular do corpo, quando ela 

se impõe ao próprio corpo como modelo “original”, queimando todos os circuitos 

simbólicos ulteriores, “todo o corpo possível sendo apenas sua repetição imutável, 

então é o fim do corpo, de sua história e de suas peripécias” (p. 127). 

 Assim, para Baudrillard, o cenário do corpo muda no desenrolar de uma 

“progressão” tecnológica irreversível. É o esquema de conjunto que é transformado. A 

“prótese tradicional”, que refaz um órgão falho, não muda nada no modelo geral do 

corpo. Os transplantes de órgãos ainda obedecem essa lógica. “Mas que dizer da 



 153

modelação mental pelos psicotrópicos e pelas drogas?”, indaga Baudrillard. “É o 

cenário do corpo que fica mudado. O corpo psicotrópico é um corpo modelado ‘de 

dentro’, sem mais passar pelo espaço perspectivo da representação, do espelho e do 

discurso” (: 128). 

 Para Baudrillard (1996b), a biologia que se vê como reverso da metafísica, não 

passa de seu prolongamento. Nela está presente a ilusão delirante de reunificar o 

mundo sob um só princípio – o código genético: “é sempre a busca do menor elemento 

indivisível, cuja síntese orgânica será feita de acordo com os dados do código” 

(Baudrillard, 1996b: 76). Daí imperar na biologia “uma metafísica do código”83. 

 Articulada à biologia molecular, à clonagem, encontramos, em Baudrillard, 

uma crítica à noção de “virtualidade”, de realidade virtual, horizonte de uma “realidade 

programada” na qual todas as nossas funções, memória, emoções, sexualidade e 

inteligência se tornam progressivamente inúteis (Cf. Baudrillard, 2001).  

 O conceito-chave da idéia de Virtualidade é a Alta Definição. A da imagem, 

mas também “a do tempo (o Tempo Real), da música (a Alta Fidelidade), do sexo (a 

pornografia), do pensamento (a Inteligência Artificial), da linguagem (as linguagens 

numéricas), do corpo (o código genético e o genoma)” (Baudrillard, 1996c: 54). 

Baudrillard (1996c) relaciona as novas tecnologias digitais a um “projeto de 

desaparição irreversível” (p. 58)84. Para ele, o homem nunca deixou de eliminar a si 

mesmo, seja por todos os artefatos técnicos que inventou, seja no horizonte dos quais 

está em vias de desaparecer, o fato é que hoje ele se encontra num processo 

irreversível de transferência e substituição: “MacLuhan via nas tecnologias modernas 

                                                           
83 “Assim é o código genético: um disco imóvel, imutável, de que não somos mais do que células de 
leitura” (Baudrillard, 1996b: 76). 
84 Para Baudrillard, permanece a questão de saber se o projeto técnico da Virtualidade “é uma função 
ascendente da espécie humana ou um momento da sua vertiginosa desaparição” (Idem: 64). 
 



 154

“extensões do homem”, talvez devêssemos antes ver nelas “exclusões do homem” 

(Idem: 62)85. 

No horizonte da “desaparição total”, o corpo não escapa à “vertigem da 

desencarnação”, ele mesmo está sujeito à virtualidade, à lógica numérica, que ao 

aspirar à universalidade e à perfeição visa a ultrapassagem de todo o conflito, de todo 

erro, de toda a negatividade. No código genético, uma vez decifrado, numerado, 

tornado transparente e operacional, o corpo desaparece na sua ‘inscrição genética’. 

 O “crime perfeito” é o “delírio de programação”, que impulsiona uma 

realização incondicional do mundo pela atualização de todos os dados, pela 

transformação de todos os nossos atos, de todos os acontecimentos em informação 

pura. Com as atuais performances tecnológicas, entramos na era da liquidação do Real, 

do Referente, via realidade virtual86. “Fim da negatividade: a positividade absoluta. 

Fim da morte: a imortalidade do clone” (Idem: 146). 

 Seguindo a trilha aberta por Baudrillard de uma “estética de desaparição do 

corpo”, Arthur Kroker e Marilouise Kroker (1987 e 1996)87 tematizam as implicações 

das novas tecnologias digitais na cultura contemporânea. Os autores expõem algumas 

“teses” sobre o “desaparecimento do corpo” na nossa condição pós-moderna ou “hiper-

moderna”, como preferem denominar. 

 Kroker & Kroker (1987) mostram que a forma do signo do corpo pós-moderno 

é o “desaparecimento do corpo” – uma noção que quer significar que o “corpo natural” 

                                                           
85 “A técnica se torna uma aventura maravilhosa (...) ela se torna uma arte de desaparecer” (Idem: 66). 
 
86 Segundo Baudrillard, o “Real” enquanto tal implica uma origem, um fim, um passado e um futuro, 
uma cadeia de causas e efeitos, uma continuidade e uma racionalidade. Não há real sem estes elementos. 
E seu desaparecimento é o deslocamento de toda essa constelação. Ora, se o Real está desaparecendo, 
não é por causa de sua ausência – ao contrário, é o “excesso de realidade” (a hiper-realidade) que 
provoca o fim da realidade, da mesma forma que o excesso de informação põe um fim na comunicação.  
87 Uma interpretação de Kroker & Kroker (1987) é feita por Balsamo (1995). Uma crítica a Kroker e 
Kroker também pode ser vista em Hayles (1999). 



 155

não tem status ontológico separado da proliferação retórica que o investem de 

significado. Argumentam que, em sua dissolução, o corpo está subordinado a vários 

aparatos de poder. O corpo pós-moderno é, fundamentalmente, superfície de escritura 

de vários textos: ideológico (o corpo inscrito no fluxo da moda pela indústria cultural), 

epistemológico (corpo cínico, travestido), semiótico (o corpo como signo flutuante), 

tecnológico (o corpo absorvido nos media tradicionais, nas redes eletrônico-digitais, 

nas próteses que o sustentam), econômico (corpo desejo de consumo) e político (corpo 

de massas, esfera pública).  

 Em sua fase pós-moderna, o corpo (‘natural’) é transformado em “corpo 

virtual” pelas tecnologias eletrônico-digitais que imprimem um processo de 

codificação numérica do mundo. “Scaneado”, interpretado como um sistema de 

processamento de informação, o corpo é capturado pela linguagem de programação 

(lógica binária, 0 e 1) que o dissolve num processo de digitalização e  

desmaterialização numérica. O corpo virtual não é mais do que informação pura, bits 

no sistema social. Na esfera do biológico, como na esfera do social, trata-se do 

“desparecimento do corpo”, num processo de exteriorização e interiorização: hiper-

exteriorização, com as próteses e os implantes (lentes de contato, marcapassos, 

hemodiálises e nanotecnologias); e hiper-interiorização, com a produção de 

subjetividades pelos media e as novas redes eletrônicas-digitais (o ciberespaço). 

Como estratégia imagético-discursiva, Kroker & Kroker (1996) constróem uma 

narrativa de uma “robô grávida” e de um “bebê andróide” para chamar a atenção para a 

radicalidade das transformações que as novas tecnologias eletrônico-digitais instauram 

em amplas esferas da vida social e cultural.  A mensagem principal da narrativa é que 

“a velha e boa carne humana” está sendo ultrapassada pela “carne cibernética” ou 



 156

“’carne andróide” - imagens de um futuro que está sendo antecipado pelas tecnologias 

reprodutivas. 

A narrativa é construída a partir da questão: “Por que os robôs não podem ter 

filhos?” (p. 16). Em seguida, descreve um pequeno feto, um robô humanóide, 

flutuando no útero externo de sua mãe, esta uma robô andróide com bombas a vácuo 

de sucção de leite ao invés dos seios, silicone ao invés de uma córtex cervical, cabos 

de fibra ótica envolvidos com titânio azul-gelado ao invés de dedos, e uma rede 

indefinida de telemetria ao invés de um sistema nervoso.  

Eis aí uma cena perfeita de satisfação e alegria maternal entre o bebê andróide e 

sua mãe. Segundo Kroker & Kroker, esta imagem da robô grávida nos dá as boas 

vindas ao terceiro milênio, para o ponto onde “a espécie humana como até então 

tínhamos conhecido desaparece, quando até mesmo a fertilidade humana é transferida 

para corpos alienígenas” (p. 16).  

Talvez não tão alienígenas assim: a robô tem lábios humanos e apenas um 

contorno de pele em sua face. Esta seria uma presença assustadora do humano que 

pretende enfatizar a ausência da carne, ou um traço do corpo humano desaparecido 

inscrito na beleza fria do corpo projetado da mulher robótica? E o feto? Embora seja 

carregado do lado de fora do útero por mãos de controle remoto da robô, ele é 

definitivamente humano. Seria a robô uma espécie de útero artificial escravo – um 

substituto para a maternidade – pensando o futuro da espécie humana? Ou o bebê 

andróide já se apresenta como a espécie sucessora para todos os robôs já existentes?  

 Para Kroker & Kroker, quando as máquinas cibernéticas finalmente tiverem 

cumprido sua tarefa de “devoração da carne” teremos “atingido não apenas o fim do 

corpo humano, como até então o conhecemos, mas, também, o fim da gravidez” (p. 

17).  



 157

Ora, se esse é nosso futuro, talvez não seja tão ruim assim, afirmam Kroker e 

Kroker. Afinal, os humanos têm sempre tentado se desprender de sua pele a caminho 

de uma consciência andróide; e os robôs sonham todas as noites com a possibilidade 

de gerar pequenos humanóides. Afinal de contas, a pele humana é a melhor das carnes 

andróides. Certamente, essa narrativa está nos falando sobre o futuro – “não o futuro 

virtual, mas o futuro terminal” (p. 16). 

Carne digital e carne cibernética são imagens que acenam para um momento 

histórico de transição: da velha e boa carne do século 20 “para mentes hipertextos do 

século 21” (p. 32). Nesse cenário que vem se desenhando, simultaneamente assustador 

e excitante, “seremos, talvez, a última geração nascida sem a ‘pele de dados ou órgãos 

cibernéticos”’(Idem: ibid.). 

Nossa geração não pode ser nostálgica quanto ao desaparecimento do corpo 

orgânico. 

Talvez a perda da utopia de um corpo que nunca existiu seja o que explique a 

sedução da realidade digital. Não um desejo de abandonar o corpo, o que, na verdade, 

jamais existiu, mas o desejo de reunir toda a nostalgia em função da perda do 

referencial do corpo transmudado em uma nova arquitetura do corpo virtual. O desejo 

nostálgico de recuperar o corpo desaparecido em uma nova combinatória de sentidos 

emergentes. Definitivamente, a carne digital não é o produto do desejo de abandonar o 

corpo, mas o de restabelecer a certeza do corpo, mesmo que virtualmente, em oposição 

à dispersão e incerteza da carne. A “vontade de virtualidade” não é senão uma 

manifestação brilhante da vontade de pureza, subjacente ao algoritmo digital que se 

traduz numa fútil, mas não menos trágica, busca pelo ‘corpo puro’ equipado com um 

repertório eletrônico de sentidos desenvolvidos.   



 158

 Para Kroker & Kroker (1996), a realidade digital não representa algo 

inteiramente novo, mas continua a mesma velha história: a luta entre dois elementos 

irreconciliáveis no drama humano – a recusa desesperada da realidade de decadência 

da carne e a fuga do corpo orgânico para o corpo tecnológico puro - “o corpo 

telemático” de Stelarc. Eis aí a fonte da utopia e a da futilidade da realidade digital. 

 Segundo Kroker & Kroker (1996), em um curto espaço de um século a 

experiência humana tem passado por uma dupla explosão tecnológica. Uma primeira 

de ordem eletrônica, que resultou no desprendimento do sistema nervoso da 

privacidade do corpo. Uma segunda, a virtual, que tem colocado em contato o sistema 

nervoso central externalizado com a linguagem suave dos códigos algorítmicos (a 

linguagem de máquina) e começou a desenvolver uma nova “espécie distributiva”: 

inteligência distributiva, sexo distributivo, visão e sentimentos distributivos.  

 Vivemos agora em um tempo de “reconfiguração da carne”: o momento em que 

o corpo humano, como nós o conhecemos, está em vias de ser substituído por 

organismos digitais - pele de dados, mentes algorítmicas, visão-cibernética, tecido 

novo mole. No dizer de Kroker & Kroker (1996), “enquanto é sempre triste dizer 

adeus para uma espécie (humana) a ser brevemente extinta, podemos sempre nos 

agarrar a um o coração cibernético - porque também estamos presentes na criação de 

nossos sucessores digitais”88 (p. 133). 

Para Kroker & Kroker (1996), estamos vivendo em um tempo histórico 

decisivo: “a era do pós-humano”. Época essa dominada pela “classe virtual” (“elite 

                                                           
88 Nossos corpos são intensamente virtualizados por processadores gigantescos baseados em tecnologias 
de imagem digital (imagem sintética, computação gráfica, etc.). A música é um porto de audição 
favorito para o nosso desaparecimento em orelhas-cibernéticas. O cinema tem agora sido reconfigurado 
em efeitos especiais para dar-nos o sentimento real da carne humana como está codificada em 
obscuridades da visão e em matrizes de imagem e de som, e lançadas em direção à vida digital.  
 



 159

virtual”)89 que se esforça para jogar para a lata do lixo toda experiência sensorial, 

substituindo-a por um mundo desincorporado de fluxos de dados vazios. 

Este “assalto do corpo” apresenta-se de diferentes formas: desde a retórica da 

“super-estrada da informação” (da qual nós somos o pavimento) até o esforço 

extremamente publicizado  pela Microsoft e McCaw Cellular para desenvolver uma 

rede global de multimídia de satélites capaz de transferir e ligar toda experiência 

humana em bancos de dados centralmente controlados e massivos.  

Conforme Kroker & Kroker, a questão não é a de ser a favor ou contra as 

tecnologia digitais, mas de considerar “as conseqüências da realidade virtual quando 

ela amplamente fala sobre isto na linguagem de extermínio” (Idem: 80). Na era da 

classe virtual, a tecnologia digital é utilizada para desacreditar a experiência corporal. 

A atitude de que “o corpo é um projeto falido nos conduz diretamente para um cultura 

dirigida para um niilismo suicida” (Idem: ibid.).  

A linguagem de códigos de computador de interface, de transmissão, 

mapeamento e modelação fornecem os primeiros sinais predatórios de uma forma de 

vida emergente – a fusão da realidade digital e da genética recombinante está 

produzindo uma espécie virtual.  

Para Kroker & Kroker, o século 20 poderia ter iniciado com a profecia de 

Nietzsche da “morte de Deus”, e o triunfo da “vontade de poder”, mas certamente 

termina com a morte da espécie humana (pelo menos, tal como a conhecemos até aqui) 

sob o signo da “vontade de virtualidade”. 

A realidade digital nos dá a vida artificial. Hoje já é possível traçar, segundo 

Kroker & Kroker, a genealogia de algo realmente novo que começa a nascer: carne de 

                                                           
89 Para os autores, a classe virtual quer se apropriar das tecnologias digitais emergentes para articular um 
controle político autoritário do ciberespaço. Para uma crítica dessa posição, ver Lévy (1999). 



 160

dados, mentes de chips, filosofia de hipertexto, nano-arte, sexo cibernético. Para o bem 

ou para o mal, o ser humano está em processo acelerado de desaparição; mas não 

precisamos ficar nostálgicos, pois o espaço por ele deixado já está sendo preenchido 

pelo “ser digital”. 

 

Conclusão  

O objetivo do capítulo foi descrever e analisar as formas de problematização da 

relação entre corpo e novas tecnologias realizadas pela produção discursiva do campo 

acadêmico. Especificamente, buscamos saber em que medida essa produção 

discursiva: 1) promove rupturas na condição atual do corpo; 2) acena para uma nova 

formação discursiva. Momento em que também procuramos levantar elementos que 

possam corroborar a hipótese geral da pesquisa: a passagem do corpo-máquina ao 

corpo-informação. 

A análise demonstra que, se por um lado, se se afigura inegável que os 

discursos acadêmicos agenciados ao dispositivo das novas tecnologias operam 

importantes desconstruções das oposições metafísicas homem/máquina, humanos/não-

humanos, orgânico/inorgânico, natural/artificial, natureza/cultura que têm sustentado o 

pensamento ocidental, particularmente seu veio antropocêntrico-humanista; por outro 

lado, foi possível apreender no corpo dos discursos uma série de ambigüidades que 

revelam dificuldades na ultrapassagem dessas oposições, momento em que 

identificamos elementos de permanência, continuidade e de repetição da própria 

metafísica. 

Com base na insistência e repetição com que essa produção discursiva faz 

circular certos enunciados, imagens e metáforas acerca da condição atual do corpo, 

podemos retomar alguns pontos da análise que consideramos importantes. 



 161

Procederemos de modo que possamos, à luz das questões da pesquisa, estabelecer um 

cruzamento das séries discursivas (corpo cyborg, corpo pós-humano, corpo 

informação) a partir da sua articulação com algumas temáticas recorrentes à análise. 

 

Desconstruções do humano: ultrapassagem da metafísica? 

De fato, como ficou demonstrado na análise, os discursos acadêmicos 

agenciados ao dispositivo das novas tecnologias operam importantes desconstruções 

das oposições metafísicas homem/máquina, agência/instrumento, natural/artificial, 

orgânico/inorgânico, dentro/fora, vivo/não-vivo, natureza/cultura ao revelar momentos 

de indecidibilidade que incidem na ontologia do humano (“quem somos nós?”). Seja 

em relação à matéria de que é feito (átomos, genes, moléculas, carbono, silício, bits?), 

por um lado, seja em relação à sua autonomia, agência, por outro; em todo caso, “o 

significado do que é humano torna-se extremamente problemático” (Haraway, 2000: 

103). 

A crescente e intensa integração entre componentes biológicos, mecânicos, 

eletrônicos e digitais, as interações complexas entre o orgânico e o inorgânico, o real e 

o virtual, o natural e o artificial mostram que as fronteiras metafísicas fixadas pelo 

humanismo que até então demarcavam o dentro e o fora, o interior e o exterior, o 

natural e o artificial estão se revelando porosas, sujeitas a vazamentos. Cada vez mais, 

agimos acoplados a ambientes numérico-digitais, nos conectamos em rede, enviamos e 

recebemos informações pela relação de sinais do corpo como sistema biológico, 

conectado a sistemas artificiais. Interfaces de todo tipo ampliam a sensorialidade e nos 

permitem entrar, partilhar e receber dados estocados em memórias de silício de 

computadores e conectados em rede (Cf. Domingues, 2003). Observa-se assim o 



 162

predomínio do paradigma informacional, de matriz digital, em que sistemas orgânicos 

são cada vez mais descritos em termos de processamento de informação. 

Da mesma forma, a “miniaturização das tecnologias” e a “desmaterialização 

numérica do mundo” promovidas pelas tecnologias digitais permitem que o corpo viva 

experiências em ambientes virtuais, “tecnologizando-se” e que as tecnologias “se 

naturalizem” ao incorporarem sinais biológicos. Nessas zonas de interação não se pode 

mais separar com segurança o que é biológico e o que é tecnológico. Aqui os 

enunciados-chave que melhor possam ilustrar essa situação de embaraço talvez sejam: 

“carne cibernética”, “carne de dados”, “biochips”. Em todo caso, o que se processa 

nessas zonas de intervalo são realidades “úmidas” onde a vida à base de carbono está 

amalgamada ao silício, em fluxos que circulam na arquitetura das redes nervosas 

humanas e das redes nervosas artificiais (Cf. Domingues, 2003: 97). 

A análise nos permitiu apreender no corpo dos discursos enunciados, imagens e 

metáforas que revelam momentos de indecidibilidade no que concerne à “agência 

humana”. Aqui o enunciado-chave talvez seja: “Nossas máquinas são 

perturbadoramente vivas e nós mesmos assustadoramente inertes” (Haraway, 2000: 

46). Citemos como exemplos os “programas” no horizonte do ciberespaço. 

O ciberespaço não compreende apenas materiais, informações e seres humanos: 

é também constituído e povoado por seres estranhos, meio textos meio máquinas, meio 

atores, meio cenários: os programas. Segundo Lévy (1999), um programa ou software 

é uma lista bastante organizada de instruções codificadas, destinadas a fazer com que 

um ou mais processadores executem uma tarefa. Através dos circuitos que comandam, 

os programas interpretam dados, agem sobre informações, fazem funcionar 

computadores e redes, acionam máquinas físicas, viajam, reproduzem-se (um vírus 

informático, por exemplo).  



 163

O borramento das fronteiras homem-máquina, agência/instrumento é um 

indicador de que a agência humana está sendo relativizada, senão mesma deslocada 

quando a ação e a capacidade de agir deixam de ser uma exclusividade do sujeito 

autônomo, livre e consciente (o sujeito do humanismo) e passa a ser uma qualidade, 

um atributo também da máquina. Daí ganhar consistência a noção de “agências 

maquínicas”90. O momento de indecidibilidade aqui identificado pode ser melhor 

elucidado na questão: onde termina o humano e onde começa a máquina? Ou dada a 

ubiqüidade das máquinas, a questão pode ser invertida: onde termina a máquina e onde 

começa o humano? 

A questão ontológica fundamental é que estamos diante de situações 

ambivalentes que revelam momentos de indecidibilidade ao mostrar que não estamos 

mais seguros do “sujeito da ação”. 

 Com efeito, as desconstruções das oposições binárias, melhor dizendo, “os 

abalos” das fronteiras metafísicas operadas pelos discursos agenciados ao dispositivo 

das novas tecnologias e mesmo à configuração de uma nova formação discursiva não 

significam necessariamente a “superação da metafísica”. Com roupagens novas, a 

metafísica ainda se faz presente e condiciona a produção discursiva do campo 

acadêmico. A análise nos permitiu identificar elementos que demonstram a 

continuidade e a repetição da metafísica. Fundamentalmente, no que concerne às 

oposições metafísicas mente/corpo, material/imaterial, sensível/não-sensível. Podemos 

então recuperar alguns pontos da análise que confirmam nossa tese. 

 Sabemos que é uma determinação metafísica pensar o “próprio” do homem a 

partir do espírito, alma, consciência ou mente, o que revela seu veio antropocêntrico-

                                                           
90 São bons exemplos de agências maquínicas os ditos “cartões inteligentes”, terminais de bancos, 
eletrodomésticos, câmeras de vídeo, etc. 



 164

humanista. Desde o antropocentrismo grego (sua ênfase no lógos), passando pela 

antropologia teocêntrica (com a ascese cristã e o domínio do corpo), chegando ao 

cogito cartesiano (“eu penso, logo existo”), assumida com todas as suas conseqüências 

pela ciência e tecnologia contemporâneas, essa determinação metafísica nos 

condicionou a pensar o “homem” dualisticamente. E dentro desta oposição, o valor 

nobre e supremo sempre foi reservado à parte espiritual, psíquica. Ao corpo sempre 

coube um papel secundário; apenas um instrumento de uso para fins mais nobres. 

 Assim, não deve causar surpresas o fato de a metafísica manifesta nas 

oposições binárias mente/corpo, material/imaterial atuar e dar suporte aos discursos 

agenciados ao dispositivo das novas tecnologias, de que são exemplos os discursos 

“pós e transhumanistas”. Coerente com a metafísica que remonta a Platão, retomada e 

aprofundada por Descartes, esse discursos estabelecem uma hierarquia na relação entre 

a mente e o corpo, em que o corpo, o orgânico, o material, o sensível é desvalorizado e 

rebaixado à condição de pura negatividade. Daí tão freqüentes enunciados, como “em 

nossa fase biológica decadente (...) a informação é a prótese que sustenta o corpo 

obsoleto” (Stelarc); “o corpo deve irromper de seus limites biológicos” (Idem); 

“devemos superar as limitações biológicas aplicando as possibilidades (...) das novas 

tecnologias” (transhumanistas); “transcender os limites naturais impostos por nossa 

herança biológica” (Idem), etc.  

Por sua vez, a mente, a informação, o imaterial, ao se constituir como o pólo 

positivo da relação, é valorizada e passa a ocupar uma posição dominante (Cf. Hayles, 

1999). Essa valorização é facilmente apreendida nas discussões que envolvem a 

inteligência artificial, particularmente nas propostas de se “escanear o cérebro 

humano” e fazer “download da mente” para um computador. Para o transhumanista e 

especialista em inteligência artificial, Marvin Minsky, lembramos, a “imortalidade 



 165

efetiva” será alcançada quando for possível “extrair as memórias humanas do cérebro e 

transferi-las intactas para discos de computador”. Para nós, essas construções são 

exemplos que demonstram a plena vigência da metafísica no corpo dos discursos.  

A metafísica pode também ser apreendida quando evocamos o tema recorrente 

da relação entre tecnologia e imortalidade (Baudrillard, lembramos, tematiza essa 

articulação no âmbito da clonagem humana). Para os “pós” e “transhumanistas”, a 

informação é a chave para a imortalidade. Isso porque ela resistiria à destruição 

causada pelo tempo. Embora seja deste mundo, ela não morre com a carne. Daí que o 

corpo é visto como um suporte temporário para a “informação que quer se libertar”. 

Lembramos que a idéia de que a informação pode permitir uma superação dos limites 

espaciais e temporais constitui o maior sonho dos ciberneticistas (o exemplo do 

teletransporte, primeiramente pensado por Wierner). Já nos anos 1950, Norbert Wiener 

afirmava que todas as coisas vivas “são padrões que se perpetuam”; e, como “um 

padrão é uma mensagem”, elas podem vir a ser “transmitidas como mensagens” (Cf. 

capítulo 4.2).  

Daí que, para nós, o “pós-humano” não se constitui como uma “saída” das 

distinções metafísicas clássicas corpo/alma, homem/máquina, como quer Stelarc, ou os 

transhumanistas em geral. Ora, mesmo que o corpo possa ser “amplificado e acelerado 

atingindo a velocidade de fuga planetária” (Stelarc), mesmo assim, uma tal construção 

teórica não conseguirá “escapar” da metafísica e do humanismo.  

Nessa mesma linha temática, parece-nos que a proposição de Donna Haraway, 

e de suas seguidoras, do “ciborgue” como uma saída que permite escapar das 

oposições metafísicas homem/máquina, macho/fêmea, natureza/cultura afigura-se 

também problemática, uma vez que a imagem do ciborgue como “organismo 

cibernético” permanece prisioneira da lógica do “híbrido”, da junção do organismo e 



 166

do maquínico, da união de partes que se encontram desde o princípio separadas. Numa 

palavra: o cyborg (cybernetic organism) ainda está demasiado preso ao organismo 

vivo. Se nossa leitura for correta, não há superação da metafísica no âmbito da 

“antropologia” do ciborgue, até mesmo porque a própria expressão revela senão uma 

contradição nos termos, pelo menos, uma certa insistência no “antropos”. Em todo 

caso, a expressão “antropologia do ciborgue” permanece ambígua, uma vez que, 

através do conceito de “agência maquínica”, postula-se uma “desconstrução” ou 

“descentramento” do antropos como um momento importante da teoria. 

Há também uma série de práticas discursivas que defendem uma perspectiva 

holística de “retorno à natureza” como saída das oposições corpo/mente, 

material/imaterial, natureza/tecnologia. Roy Ascott (1997), por exemplo, assevera que 

graças a desenvolvimentos tecnológicos mais recentes, a “velha cultura biológica” está 

sendo desalojada em favor de uma “cultura pós-biológica” ou “telemática”. Diz ele: 

“Estamos andando em direção a uma radical rematerialização, por meio das redes de 

bioeletrônica e nanotecnologia, para uma reconfiguração das estruturas moleculares do 

nosso mundo, redesenhando a base atômica da realidade, o que eu poderia chamar de 

Natureza II” (Ascott, 1997: 337). 

A crescente convergência de sistemas naturais e vida artificial conduzirá “ao 

casamento do imaterial e material”, momento em que teremos nos deslocado (para 

além da sociedade da informação e da fronteira do espaço eletrônico) “de volta à 

Natureza – mas para uma natureza radicalmente revisada – um ambiente holístico de 

mente e matéria, tanto espiritual quanto material” (Idem, p. 342). 

Observa-se que a perspectiva holística não supera a metafísica, exatamente 

quando expressa o desejo de “retorno à natureza”. O sentimento de nostalgia revela a 

busca metafísica pelo fundamento, pela origem perdida em algum lugar do passado. 



 167

Na verdade, tal busca oculta o mito fundador da inteireza original que “mãe-natureza” 

encarna. Certamente, a “natureza II” será programada (“radicalmente revisada”) de tal 

modo não possua os eventuais erros e falhas da “natureza I”. Apenas o que estiver 

relacionado à bondade e à beleza originárias da “natureza-mãe” deverá ser preservado.  

Ora, uma “saída para fora” da metafísica não é possível, o que já demonstraram 

Heidegger e Derrida a partir das desconstruções realizadas por eles próprios no campo 

da filosofia. 

É interessante observar que o par ambivalente antigo/novo é utilizado como 

uma estratégia de legitimação do discurso. Por exemplo, velhas metáforas biológicas, 

evolucionárias são freqüentemente mobilizadas para justificar a emergência do “pós-

biológico”: “não seria mais vantajoso permanecer humano ou evoluir como espécie” 

(Stelarc). A insistência na idéia de evolução (“evoluir como espécie”) denuncia no 

próprio corpo do discurso a vigência do paradigma evolucionista. 

De fato, a ambivalência como dinâmica disjuntiva afirmativa apreendida aqui 

nos pares ambivalentes antigo/novo, biológico/pós-biológico é comum aos discursos 

pós-humanistas, transhumanistas que, para advogarem o advento de um “mundo pós-

evolucionário”, “pós-biológico”, se valem desse recurso como uma estratégia geral de 

legitimação discursiva ao instituir um regime de verdade e fazer proliferar enunciados, 

imagens e metáforas associadas a esse universo. Nesse ponto, podemos repetir Ascott 

(1997): “a velha cultura biológica” será desalojada em favor de uma “cultura pós-

biológica”. 

 

Fim do corpo? 

Os discursos acadêmicos agenciados ao dispositivo das novas tecnologias 

promovem rupturas na condição atual do corpo. No entanto, há diferenças substanciais 



 168

entre as séries discursivas analisadas, especialmente no que diz respeito ao alcance e 

ao desdobramento das rupturas.  

Em relação aos discursos de Stelarc e Virilio, podemos retomar alguns pontos 

da análise. Embora façam circular enunciados relacionados ao paradigma 

informacional91, Stelarc e Virilio estão mesmo alinhados ao paradigma mecânico-

eletrônico, que faz predominar o modelo do corpo-máquina, do corpo-próteses. É 

assim que a relação homem-máquina, o implante de próteses mecânico-eletrônicas, a 

fusão de componentes mecânicos e biológicos são temas recorrentes no discurso de 

Stelarc.  

A imagem do “corpo-próteses” revela uma representação antropológica e 

instrumental da técnica92, uma vez que, por definição, as tecnologias são extensões do 

corpo humano, suas próteses, portanto. A “mão robótica” e o “braço artificial” de 

Stelarc “suprem”, ou melhor, vale dizer, “substituem” o corpo, cujas funções se 

mostram hoje “obsoletas” face às potências das máquinas. Com se vê, em última 

instância, as fronteiras entre o homem e a máquina, o corpo e a tecnologia, o dentro e o 

fora são preservadas, dado que a tecnologia aqui apreendida na lógica do suplemento 

permanece exterior, fora da positividade do corpo ao qual se ajunta. 

Lembramos que a ambivalência do dispositivo da tecnologia pode ser 

apreendida na lógica do suplemento, quando ela é tomada como “o excesso prejudicial, 

perigoso, que se introduz por effraction por dentro” (Derrida, 1999: 176). Uma tal 

dinâmica pode ser apreendida no discurso de Virilio quando, por exemplo, diz que 

“órgãos vitais poderão ser tomados como ultrapassados (...) face às próteses técnicas 

capazes de ir mais longe nas performances”. A lógica da tecnologia como um 

                                                           
91 Por exemplo, “a informação é a prótese que sustenta o corpo obsoleto”, “a construção de códigos 
genéticos alternativos”, “DNA”, em Stelarc; “nanotecnologia”, “biotecnologia”, no caso de Virilio. 



 169

“suplemento perigoso” ainda pode ser apreendida quando Virilio alude à escravidão 

técnica a que estão sujeitos nossos sentidos (a visão, a audição, o tato, etc.) e quando 

diz que “o corpo humano é investido e fogocitado pela técnica”.  

Lembramos também que o pensamento antropocêntrico ou o humanismo 

metafísico opera a partir da necessidade de definir para em seguida separar o de fora 

do de dentro, esforçando-se para manter, por exemplo, a natureza, o corpo - o de 

dentro, protegido de toda contaminação exterior originária e essencial do de fora: a 

tecnologia. É exatamente o que ocorre com o “corpo próprio”, “corpo vital” de Virilio 

(1996: 92): “este corpo próprio que sofre o ataque das técnicas (...) capazes de povoar 

suas entranhas”. 

Ainda em relação a Stelarc e Virilio, cabe assinalar outro ponto. Tanto na 

utopia (Stelarc) como na distopia (Virilio), em todo caso, essas visões funcionam como 

elementos importantes no processo de legitimação dos discursos, dado que convergem 

para a instauração de regimes de verdade, fazendo circular enunciados, como, por 

exemplo, “o corpo está obsoleto”.  

Já Hayles, Plant, Baudrillard, Kroker & Kroker, autores mais diretamente 

articulados ao paradigma informacional, se aproximam ou se distanciam em relação a 

um tema fundamental: o desaparecimento (apagamento) do corpo no âmbito das 

tecnologias digitais. 

Vimos que, para Kroker & Kroker (1996), subjacente aos discursos que 

glorificam as tecnologias digitais está a recusa desesperada da realidade de 

“decadência da carne” e o desejo de fuga do corpo orgânico para o corpo tecnológico 

puro. No âmbito das tecnologias digitais, o corpo é capturado pela linguagem de 

                                                                                                                                                                        
92 Por representação antropológica e instrumental da técnica entendemos: “um meio nas mãos do 
homem em vista dos seus fins” (Cf. Heidegger, 2002a). 



 170

programação informática e acaba “desaparecendo” num processo irreversível de 

digitalização e desmaterialização numérica. Neste ponto, se aproximam de Baudrillard 

que relaciona as novas tecnologias digitais a um “projeto de desaparição irreversível”. 

No horizonte da “desaparição total”, o corpo não escapa à “vertigem da 

desencarnação”. 

Diferentemente de Baudrillard e Kroker & Kroker, as feministas Plant e Hayles 

não vêem nas novas tecnologias digitais e na virtualização do corpo uma espécie de 

“desencarnação” e “desaparição”, mas sim uma reencarnação, uma possibilidade de 

multiplicação do corpo. A presença da “carne cibernética” não significa o fim da carne. 

Neste ponto, lembremos Plant (1999): com a revolução digital, longe de sumir na 

imaterialidade da lógica numérica, o corpo está se complicando, replicando-se, 

escapando de sua organização formal. Hayles, por sua vez, reconhece que a 

corporeidade tem sido sistematicamente apagada na construção cibernética do “pós-

humano” e chega mesmo a qualificar os ciberneticistas atuais de “os devoradores da 

carne”. Com efeito, Hayles observa que o “apagamento da corporeidade” é uma 

característica tanto do discurso do sujeito humanista liberal como do pós-humanismo 

cibernético, uma vez que ambas as práticas discursivas operam a partir das oposições 

corpo/mente, material/imaterial. Daí que, segundo ela, pós-humanistas cibernéticos, 

como Hans Moravec e Marvin Minsky, mantêm uma relação de continuidade (e não de 

ruptura) com a tradição do humanismo liberal, dado que continuam a valorizar a 

“mente racional” e a “cognição” em detrimento da corporeidade, esta ainda tematizada 

como se fosse um “suplemento” da mente.  

Vimos que Hayles também faz objeções aos “teóricos do desaparecimento do 

corpo”. Os novos cenários tecnológicos e culturais apontam evidências que permitem 

contestar a “tese do desaparecimento do corpo”. Ao contrário, diz ela, é possível 



 171

observar a emergência de uma “nova subjetividade”, que denomina de “pós-humana”, 

nascida a partir do cruzamento da materialidade da informática com a imaterialidade 

da informação.  

Em relação às posições teóricas de Hayles é possível ainda fazer algumas 

considerações. No exato momento em que dirige suas críticas ao “sujeito humanista 

liberal” e ao pós-humanismo cibernético, Hayles parece mostrar-se refém de um certo 

“antrocentrismo essencialista”. Senão vejamos os enunciados, podemos repetir: “a 

desconstrução do sujeito humanista liberal é uma oportunidade para trazer de volta a 

carne que continua a ser apagada nas discussões contemporâneas sobre sujeitos 

cibernéticos” (p. 5). Ora, o enunciado-chave “trazer de volta a carne” (dado que a 

“informação perdeu seu corpo”, podemos ainda acrescentar) revela uma certa nostalgia 

por uma origem perdida (o corpo orgânico-natural?), eis o que estamos identificando 

como essencialismo metafísico, algum resquício pelo menos.  

Questão semelhante pode ser dirigida a autores como Le Brenton (2003) e 

Paula Sibilia (2002). 

Ao discutir o ciberespaço, cultura virtual e as tecnologias digitais, Le Breton 

(2003) assevera que, mesmo em “um mundo sem corpo, equipado de chips eletrônicos 

e de modificações genéticas ou morfológicas, certamente, continuamos a ser carne”, 

pois (...) o sensível permanece” (p. 136). Para ele, o homem só existe por meio das 

formas corporais que o colocam no mundo, “qualquer modificação de sua forma 

implica uma outra definição de sua humanidade” (Idem, ibid). Se as fronteiras do 

homem são traçadas pela carne que o compõe, suprimir ou acrescentar componentes 



 172

modifica a identidade pessoal que é própria ao homem e suas referências aos olhos dos 

outros” (p. 136)93.  

Em relação à atual proliferação de discursos vinculados ao universo pós-

orgânico, pós-biológico e pós-humano em que o corpo parece desaparecer na 

“imaterialidade da informação”, seguindo o caminho aberto por Hayles, Sibilia (2002) 

identifica o que denomina de “a teimosia da carne” ou “teimosia da organicidade”. 

“Contudo”, diz ela, “o corpo biológico ainda se ergue. E a sua materialidade se rebela: 

por vezes, ele parece ser orgânico, demasiadamente orgânico” (p. 94).  

Como podemos ver nessa breve descrição, temos todos os ingredientes que 

revelam traços de essencialismo e de humanismo metafísicos nas posições de Le 

Breton e de Sibilia: “teimosia da organicidade”; “continuamos a ser carne”; “o sensível 

permanece”; “o corpo biológico ainda se ergue (...) ele parece ser orgânico, 

demasiadamente orgânico”; “qualquer modificação de sua forma implica uma outra 

definição de sua humanidade”.   

 

“O pós-humano”: uma nova formação discursiva? 

Estamos no limiar de uma nova formação discursiva? Como pudemos verificar 

na análise, a produção discursiva acadêmica responde positivamente à questão, 

momento em que ganha consistência a idéia do pós-humano como aquela que melhor 

traduz as novas configurações, vale dizer, a passagem da forma Homem para uma outra 

forma. 

No contexto da antropologia do ciborgue (Cf. Downey, et al., 1995), a figura 

emergente do ‘pós-humano’ ou do ‘trans-humano’ seria aquela que hoje melhor 

                                                           
93 “(...) uma desordem introduzida na configuração do corpo é uma desordem introduzida na coerência 
do mundo” (Le Breton, op.cit.,  p. 136). 



 173

corporifica a intensa integração entre componentes tecnológicos e biológicos, vidas 

orgânicas e inorgânicas, humanos e não-humanos. 

Embora Hayles (1999) procure se posicionar criticamente em relação a diversas 

vertentes teóricas do pós-humanismo, particularmente aquelas que estão empenhadas 

na construção de um “pós-humano cibernético desincorporado” (Extropians, 

Transhumanistas, Stelarc, Hans Moravec, Marvin Minsky), assevera que estamos no 

limiar de uma nova formação histórica que também denomina de “pós-humano”. Para 

Hayles, o pós-humanismo cibernético não esgota os significados do pós-humanismo. 

Para Kroker & Kroker (1996), estamos vivendo em um tempo histórico 

decisivo: “a era do pós-humano”. Um “ser digital”, uma “espécie virtual”, está 

nascendo a partir da linguagem de códigos de computador, da fusão da realidade 

digital e da engenharia genética. Desenvolvimentos tecnológicos mais recentes nos 

campos da engenharia de tecidos, da inteligência artificial e da engenharia genética 

estão convergindo para a criação da ‘carne artificial’, preparando assim o solo para o 

nosso “futuro terminal”. Nesse ponto, lembramos o mais recente livro do sempre 

polêmico Fukuyama (2003) que recebe o sugestivo título “Nosso Futuro Pós-

Humano”. 

Para Rosnay (1997), uma forma de vida híbrida – simultaneamente, biológica, 

mecânica e eletrônica – está em vias de nascer: o “cibionte”. Como indica a própria 

etimologia da palavra, o cibionte é formado a partir da “cibernética” e da “biologia”. 

Uma etapa determinante para o nascimento do cibionte é a confluência da biologia 

com a informática, que anuncia uma nova era da bioeletrônica e das interfaces diretas 

entre o cérebro do homem e as máquinas destinadas ao tratamento da informação.  

                                                                                                                                                                        
 



 174

Como podemos ver, quando escavamos o “solo arqueológico” que dá condição 

de possibilidade à nova formação discursiva, vale dizer, ao “pós-humano”, 

identificamos o a priori histórico da informação delineado a partir da confluência da 

cibernética, tecnologias da informação e biologia molecular.  

Hoje, a imagem cibernética-informacional da vida é imposta pela própria 

natureza do conhecimento. Com a linguagem cibernética de codificação de informação 

e programação informática, da qual resulta a inscrição da vida no código genético 

(DNA), o vivente é traduzido em termos de problemas de codificação genética e 

leituras de códigos. Daí que a incorporação pelas ciências da vida do paradigma 

cibernético-informacional faz com que os organismos sejam transformados em 

“componentes bióticos, tipos especiais de dispositivos de processamento de 

informação” (Haraway, 2000: 72). 

A nosso ver, a nova formação discursiva apresenta duas características 

essenciais: a mudança de “centro” e a imortalidade do pós-humano. 

Na passagem do humano ao pós-humano, o conceito de “homem” é deslocado 

em favor da idéia de “programa”, de “código”. Eis o que estamos designando de 

mudança de centro: o espaço vazio deixado pelo desaparecimento do homem é 

preenchido por uma matriz chamada código genético. E essa mudança constitui um 

dos principais desdobramentos das desconstruções realizadas pelos discursos 

agenciados ao dispositivo das novas tecnologias. 

  No horizonte do paradigma cibernético-informacional, de matriz molecular-

digital, a morte não se afigura mais um acontecimento fatal, devendo mesmo ser 

apagada. Podemos repetir o argumento de Baudrillard (1993), a imortalidade passa 

para o lado do código genético, único índice imortal que permanece, único traço que se 

imortaliza na matéria viva pelo movimento perpétuo do código: “imortais não mais 



 175

segundo a alma, que desapareceu, nem mesmo segundo o corpo, que está em processo 

de desaparição, imortais segundo um código genético intemporal” (Baudrillard, 1993: 

45). 

 Na base da construção do pós-humano imortal está a abolição de tudo o que é 

“humano, demasiado humano” em nós: nossas falhas, nossos erros, nossos vírus, nossa 

sexualidade e mesmo nossa morte; numa palavra, a eliminação de todos os traços 

negativos do humano. Daí da importância das reflexões de Baudrillard (2001), quando 

nota que no horizonte da biologia molecular e da tecnologia da clonagem a definição 

do humano começa a se apagar, ao lado da definição do humanismo. 

 Com efeito, é importante voltarmos a insistir em um ponto. Tais construções 

teóricas não resultam numa superação da metafísica. O “pós-humano”, uma “pós-

humanidade”, não significa necessariamente uma “saída para fora” da metafísica. Em 

que pesem todas as desconstruções do humanismo realizadas pelas práticas discursivas 

agenciadas às novas tecnologias, a metafísica ainda vive e atua no âmago mesmo da 

nova formação discursiva.  

 Mais uma vez é importante aludir a Baudrillard (1996b), precisamente no que 

nomeia de “metafísica do código”. Ora, a biologia molecular, e não apenas ela94, que 

se vê como reverso da metafísica, não passa de seu prolongamento. Pois nela está 

presente a busca metafísica pela origem, pelo fundamento ou princípio que possa 

explicar a “essência” da vida e revelar “os mistérios da morte”. Busca metafísica essa 

que pode explicar a “compulsão da imortalidade”, de uma imortalidade definitiva, que, 

hoje em dia, é proposta em toda parte pelas “técnicas de maximização de si mesmo”: 

                                                           
94 E não apenas a biologia molecular, pois a reflexão que segue também é válida para as ciências e 
tecnologias situadas no cruzamento da cibernética e biologia molecular (inteligência artificial, realidade 
virtual, etc). 



 176

reprodução serial de si mesmo, na clonagem humana; imortalidade assegurada na 

memória eletrônica de um computador, na inteligência artificial. 

Na realização do pós humano como “’programa”, impõe-se a necessidade de 

“reprogramação” de todas as variações genéticas, biológicas; reprogramação da morte, 

dado que, do ponto de vista da lógica de programação cibenético-informática, a 

doença, o envelhecimento e a morte são vistas como erros, falhas na programação. 

 Pobre da morte, outrora era vista como condição ontológica fundamental do 

Dasein; domesticada, hoje nem ela mesma está a salvo da lógica de programação 

cibernético-informática.  

 



 177

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO  6  

CORPO E TECNOLOGIA II – A PRODUÇÃO DISCURSIVA DA MÍDIA 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 178

 

 

 

Introdução 

O objetivo do presente capítulo é analisar as formas de problematização da 

relação entre corpo e novas tecnologias realizadas pela mídia ao nível da divulgação 

científica (Cf. capítulo 3.1). 

Ao articular a análise à temática geral da pesquisa – as relações entre corpo e 

novas tecnologias -, buscamos saber em que medida essa produção discursiva 1) 

promove rupturas na condição atual do corpo e 2) acena para uma nova formação 

discursiva.  

Sendo a arqueo-genealogia uma análise das práticas e formações discursivas 

centrada na descrição de enunciados, nosso trabalho consiste, basicamente, em colocar 

“as coisas efetivamente ditas” na situação de “coisas relacionais”. Ou seja, nosso 

objetivo é identificar os enunciados que sugiram rupturas na condição do corpo 

(“corpo obsoleto”, “corpo pós-orgânico”, “corpo ciborgue”) ou que mesmo acenam 

para uma nova formação discursiva (“Homo Cibernéticus”, “Robô Sapiens”, 

“Cibionte”, “Pós-humano”), relacionando-os aos espaços institucionais que lhes 

produzem e lhes fazem proliferar (campo científico, mídia).  

Os enunciados, assim concebidos, são postos em relação aos sujeitos das 

enunciações (as posições do sujeito) e aos campos de poder-saber a que eles fazem 

referência (tecnociência). Os enunciados também são articulados aos regimes de 

visibilidade-dizibilidade do corpo, os quais captamos de dentro dos próprios discursos. 

Por exemplo, o enunciado “corpo digital” está associado às práticas de digitalização e 



 179

virtualização do corpo efetivada pelas tecnologias de diagnósticos por imagens 

(tomografia computadorizada, ressonância funcional) no âmbito da medicina.  

Desse modo, no trabalho operativo sobre a “coisa dita”, passamos a multiplicar 

os enunciados e as imagens sobre as transformações tecnológicas do corpo, 

descrevendo as diversas modalidades enunciativas em que são vistas e faladas (artigos 

de jornais e revistas de divulgação científica), as vozes especialistas autorizadas 

(biólogos, médicos, geneticistas, coordenadores de projetos), os vários campos de 

saber que disputam uma significação (robótica, biologia molecular, medicina, centros 

de pesquisa) e as práticas a que as enunciações fazem referência (práticas biomédicas, 

biotecnológicas). 

Cabe tecer aqui algumas considerações sobre a organização do material.  

O fato de abordarmos um espectro amplo de tecnologias (da robótica à 

biotecnologia), o que acarretou também num volume bastante grande de artigos a 

serem analisados, implicou na necessidade de imprimir uma ordem – seqüência - no 

material, tornando-o analisável. Daí decidirmos alinhar os discursos por grupos de 

tecnologias, adotando como critério o predomínio de dois paradigmas tecnológicos: 1) 

O paradigma mecânico-eletrônico, ao qual estão mais alinhados os discursos 

centrados na robótica, inteligência artificial, biônica, bioengenharia, e 2) O paradigma 

molecular-digital informacional, ao qual estão claramente articuladas a 

nanotecnologia, a biotecnologia, a clonagem e a genômica. A seqüência também foi 

assim determinada para corroborar a hipótese geral da pesquisa: a passagem do corpo-

máquina ao corpo-informação.  

Sobre a importância do momento descritivo para a arqueo-genealogia, cabe 

uma observação. Em diversos momentos da análise, imprimimos uma descrição, 

muitas vezes detalhada, dos textos. São exemplos as descrições do “braço biônico de 



 180

Aird”, do “cientista-ciborgue“ (caso “Warwick”), dos robôs e andróides (“Robonauta”, 

“Cog”), na robótica e na inteligência artificial, do “coração artificial” (o AbioCor) na 

bioengenharia, dos “Nanorobôs” na nanotecnologia e na nanomedicina, e do 

“neuronavegador” e “robôs cirurgiões” na neurocirurgia. Também são exemplos as 

descrições detalhadas que realizamos nos âmbitos da biotecnologia (os transgênicos) e 

da genoterapia (caso “Jesse”). Do ponto de vista da análise, o momento descritivo é 

necessário para que façamos, ao final do capítulo, uma síntese a partir do cruzamento 

das séries discursivas. 

Para nós, a arqueo-genealogia como uma “analítica do detalhe” requer uma 

atenção especial aos enunciados, imagens e metáforas (mecânicas, cibernéticas, 

informáticas, evolucionistas ou mesmo bélicas) que atravessam os discursos. 

Acreditamos que os enunciados, imagens e metáforas agenciados ao dispositivo das 

novas tecnologias podem “anunciar” no próprio corpo do discurso não apenas “grandes 

transformações”, “revoluções”, “rupturas” paradigmáticas, mas, também, podem 

revelar ambigüidades que demonstram certas continuidades, repetições e 

permanências do antigo no novo que se apresenta. Como diz Foucault (1995a: 194), “a 

arqueologia multiplica as diferenças, baralha as linhas de comunicação e se esforça 

para tornar as passagens mais difíceis”. 

A título de conclusão do capítulo, à luz das questões da pesquisa e com base na 

insistência e repetição de certos enunciados e na regularidade que a mídia imprime aos 

discursos, realizamos uma síntese a partir do cruzamento das séries discursivas (blocos 

de tecnologias) analisadas. Momento em que recuperamos alguns temas recorrentes e 

pontos importantes da análise.  

 

 



 181

6.1 Robótica, biônica e inteligência artificial 

As produções discursivas emergentes dos campos da robótica, da inteligência 

artificial e da biônica que problematizam as relações entre corpo e novas tecnologias 

estão alinhadas ao paradigma mecânico-eletrônico, o que faz predominar o modelo do 

corpo-máquina, do corpo-prótese. A relação homem-máquina, o implante de próteses 

mecânico-eletrônicas, a fusão de componentes mecânicos e biológicos, são temas 

recorrentes a essas produções discursivas.  

É nosso objetivo aqui analisar, vale dizer, operar descrições das formas de 

problematização das relações entre corpo e as novas tecnologias promovidas pela 

mídia agenciadas a esses campos. 

Em matéria intitulada O Homem-Máquina, a revista Veja (02/09/1998) informa 

que “o braço biônico é a última novidade da ciência na criação de órgãos e membros 

artificiais”, abrindo a perspectiva para que órgãos e partes do corpo humano sejam 

substituídos por artefatos e próteses mecânicas.  

A matéria faz circular enunciados e imagens que remetem ao filme de ficção 

científica RoboCop: o policial do futuro, em que podemos ler o enunciado “RoboCop: 

a fantasia torna-se realidade” (Cf. Imagem-texto).  Ao estabelecer um paralelo e 

aproximação entre a ficção científica e a realidade das práticas de pesquisas dos 

laboratórios, o texto diz que “na medicina, a fantasia está começando a se tornar 

realidade”. Um exemplo disso teria sido a produção do primeiro braço biônico do 

mundo, apresentado no Hospital Princesa Margaret Rose, em Edimburgo, na Escócia. 

O braço biônico foi implantado em Campbell Aird, um empresário do ramo de 

hotelaria, de 47 anos. “Criamos uma prótese biônica que permite a restauração de 

funções biológicas”, anunciou o médico responsável, David Gow, do Serviço de 

Engenharia de reabilitação, uma equipe de pesquisa e desenvolvimento de próteses. 



 182

 Vejamos, mais detalhadamente, sempre atentos aos enunciados, imagens e 

metáforas, a forma como é descrito o braço biônico de Aird, o modo funcionamento e 

a matéria de que é feito.  

 
“A estrutura do braço é feita de fibra de carbono, um material praticamente 
inquebrável. Por cima, é recoberto de uma pele sintética de silicone. Ela 
permite que as mãos tenham linhas e os dedos, impressões digitais. Preso ao 
corpo por uma fita de velcro, o braço elétrico tem a metade do peso de um 
braço humano natural”. 
“Quando Campbell Aird pensa em fazer um movimento, o cérebro envia a 
ordem ao ombro, que não perdeu todas as terminações nervosas capazes de 
mexer um braço normal. Esse sinal é captado por microssensores em contato 
com a pele, que lêem que foi ordenado e transmitem os impulsos elétricos 
correspondentes para o sistema de motores e transmissores do braço”. 
“Para manter o sistema em atividade, o braço precisa de baterias recarregáveis 
de 12 volts, que ficam no lugar onde estão os bíceps de um braço humano. A 
variedade de sinais captada pelos sensores permite fazer movimentos de 
sintonia fina, como girar os pulsos e contrair os dedos”. 
 

É importante observar que essas descrições convergem para a lógica do 

paradigma mecânico-eletrônico: o braço biônico de Aird envolve uma complexa 

mistura de fibra de carbono, carne, metal, pele sintética de silicone, microssensores, 

cérebro e baterias elétricas, componentes mecânicos, eletrônicos (“braço elétrico”). 

Embora possamos identificar componentes que sugiram vínculos ao paradigma 

informacional (implante de chips, microssensores) acaba prevalecendo mesmo a 

filiação ao paradigma mecânico-eletrônico, e isso se torna mais evidente na fusão de 

componentes biológicos e tecnológicos, no implante de próteses quando a máquina é 

tomada como o modelo-padrão de referência para explicação funcional das interfaces 

homem-máquina que aí se estabelece (“o sistema de motores e transmissores do 

braço”). 

 O texto lembra que há muito tempo “a ciência tenta desenvolver equipamentos 

capazes de substituir ou completar órgãos humanos”. O fato é que “agora eles estão se 



 183

tornando cada vez mais parecidos com órgãos naturais”. O responsável seria 

computação aliada ao desenvolvimento de materiais. Já existem olhos e ouvidos 

artificiais e membros do corpo criados com estrutura de fibra de carbono e 

movimentados por meio de microchips. Por enquanto, a maior utilidade dessas 

máquinas está na ortopedia. Estão surgindo “os primeiros braços mecânicos que fazem 

movimentos semelhantes aos de braços naturais e podem ser controlados com o 

próprio pensamento”. Em pouco tempo, afirmam os cientistas, “haverá máquinas que 

não só copiarão os movimentos humanos como vão melhorá-los. Com a ajuda desses 

aparelhos, seria possível até enxergar mais longe, correr mais rápido e escutar através 

das paredes”.  

 A partir do que é dito acima, podemos destacar alguns pontos para reflexão.  

 A relação entre corpo e próteses mecânicas segue o esquema modelo-cópia. 

Embora a máquina sirva de modelo explicativo de funcionamento da prótese 

implantada no corpo, o corpo natural ou os movimentos naturais do corpo é que se 

oferece como modelo de referência (em termos de formas, ritmos e gestos) a ser 

seguido pelas próteses. É assim que em artigo da revista Superinteressante95, A 

Esperança Biônica, logo abaixo do título segue, com destaque, o enunciado: “Braços, 

pernas, olhos e ouvidos eletrônicos devolvem movimentos e sensações a deficientes e 

vítimas de acidentes. E eles estão cada vez mais parecidos com os originais”. É 

importante perceber que o jogo que se estabelece aqui entre o organismo (o corpo) e a 

máquina, um sempre servindo de modelo ao outro, está na raiz não apenas do 

paradigma cibernético, mas também do mecanicismo (Cf. capítulo 4.1).  

                                                           
95 “A Esperança Biônica”. Autor: Heitor Shimizu. Superinteressante, matéria de capa: “A Medicina do 

Futuro”, ed. 191-B, 2003, pp. 30-33.  



 184

 Podemos também identificar no texto (e nos textos que seguem) enunciados 

que revelam uma estrutura geral e que dá suporte a essas práticas discursivas. 

 A noção de “tecnologias ciborguianas” (Gray, et al., 1995) pode nos auxiliar 

aqui. Lembremos96 que elas podem ser de quatro tipos: 1) Restauradoras, pois 

permitem restaurar funções e substituir órgãos e membros perdidos; 2) 

Normalizadoras, pois retornam as criaturas a uma indiferente normalidade; 3) 

Reconfiguradoras, pois criam criaturas pós-humanas que são iguais aos seres humanos 

e, ao mesmo tempo, diferente deles; e 4) potencializadoras, pois criam criaturas 

melhoradas, relativamente ao ser humano, e são próprias à pesquisa militar e/ou 

industrial. 

De fato, os discursos estão centrados em próteses mecânicas e eletrônicas e 

seguem, basicamente, duas direções. Uma primeira em que as próteses são vistas como 

compensadoras e restauradoras de “funções biológicas” suprindo certas deficiências: 

“Criamos uma prótese biônica que permite a restauração de funções biológicas”; 

“braços, pernas, olhos, ouvidos eletrônicos devolvem movimentos e sensações a 

vítimas de acidentes”. Uma segunda direção é aquela em que as próteses são vistas 

como potencializadoras, já que concebidas como recursos para aumentar e mesmo 

superar as habilidades humanas: “haverá máquinas que não só copiarão os movimentos 

humanos como vão melhorá-los”; “enxergar mais longe, correr mais rápido e escutar 

através das paredes”. 

É assim que Warwick (Superinteressante, setembro de 2003) visualiza um 

futuro próximo em que homens não utilizarão implantes artificiais somente para 

“superar suas deficiências” (próteses restauradoras), mas para “aumentar” suas 

habilidades (próteses potencializadoras). Em vez de próteses para ajudar a andar ou 



 185

escutar, ele imagina dispositivos que aumentem a força, a velocidade, o alcance da 

visão ou da audição. "Deveríamos colocar o melhor da inteligência mecânica em 

nossos corpos", uma vez que “se incluirmos tecnologia em nossas mentes, talvez 

possamos viver em dimensões paralelas”.  

Quando agenciamos esses enunciados à dinâmica das tecnologias ciborguianas 

potencializadoras, a questão de fundo aqui, não resta dúvida, é acrescentar 

competências e possibilidades a um corpo saudável. A tese subjacente a tais 

proposições já nos é conhecida: o corpo biológico na sua forma atual “está obsoleto”, 

precisa ser superado. Certamente, esse tipo de pensamento está afinado com os 

discursos dos “transhumanistas”, de Stelarc, entre outros pós-humanistas (Cf. capítulo 

5.2).   

 Contudo, é possível apreender nessas práticas discursivas algumas 

ambigüidades presentes nas imagens e metáforas que revelam o quanto a tão desejada 

ultrapassagem do “corpo biológico” é problemática. A ambivalência identificada aqui 

é aquela que se estabelece no momento mesmo em que se assevera que o corpo 

biológico está superado, mas para dizê-lo, assim como para afirmar o advento do “pós-

evolucionário”, do “pós-orgânico”, é mobilizada uma série de imagens e metáforas 

biológicas, evolucionistas. Senão vejamos alguns enunciados. “Como ciborgues, 

nossas capacidades humanas evoluirão tecnologicamente”, diz Warwick 

(Superinteressante, 09/2003). Em entrevista concedida a Superinteressante (dezembro 

de 2002) chega a lamentar o fato de que muitas pessoas, particularmente seus críticos, 

“não estão preparadas para a nova condição humana, em que os homens do século XX 

vão estar em zoológicos para serem estudados”. Juntamente com a metáfora zoológica, 

o evolucionismo também é evocado quando Warwick sugere que chegará o dia em 

                                                                                                                                                                        
96 O assunto é abordado no capítulo 5.1. 



 186

que, em relação aos humanos, os ciborgues estarão um nível acima da escala evolutiva: 

“se as máquinas superinteligentes se tornarem mais importantes que vocês, humanos, 

nós, ciborgues, estaremos um degrau acima (...) é provável que os ciborgues olhem 

para os homens como uma espécie que ainda precisa evoluir”.  

 Como podemos ver, a perspectiva evolucionista permeia todo o corpo do 

discurso. Curiosamente, a derrota do humano e do biológico, corporificada na figura 

do ciborgue, é antecipada por “sistemas cibernéticos evolutivos” que representam nada 

menos do que uma etapa seguinte da “evolução humana”. Cabe observar ainda que a 

idéia de evolução se constitui como um dos sustentáculos do humanismo clássico, 

assim como a demarcação das fronteiras que separam o humano do animal, estratégia 

essa aqui mobilizada com a metáfora zoológica. 

De acordo com a lógica do suplemento, podemos apreender ainda outras 

ambigüidades que se revelam no par das tecnologias ciborguianas 

restauradoras/potencializadoras.  

Vimos que o conceito de suplemento (Cf. capítulo 3.3) abriga duas 

significações essenciais: “suprir” e “substituir”. E vimos o quanto a coabitação entre 

essas significações é tão estranha quanto necessária. A ambigüidade do suplemento 

fica evidente quando o suplemento “supre”, ele acrescenta senão para “substituir”, já 

que intervém ou se insinua em-lugar-de.  

As próteses mecânicas-eletrônicas “suprem” o corpo que se apresenta 

deficiente de certas funções biológicas ao mesmo tempo em que “substituem” 

determinadas habilidades humanas que se apresentam obsoletas em relação às 

potências das máquinas.  

Do ponto de vista da análise, é fundamental perceber que essas duas 

significações do suplemento (“suprir” e “substituir”) atuam no discurso da mídia e 



 187

trazem conseqüências importantes. Por exemplo, mesmo o discurso que insiste na idéia 

da fusão homem-máquina, biológico-tecnológico, em última instância, preserva as 

separações que diz superar: acrescentando-se ou substituindo-se, o suplemento é 

exterior, fora da positividade à qual se ajunta, estranho ao que, para ser ele substituído, 

deve ser distinto dele. O que demonstra que as passagens – a ultrapassagem das 

oposições metafísicas - são bem mais complicadas. 

É importante perceber a articulação do cinema de ficção científica com a produção

de “efeitos de novidade” e a “espetacularização” do evento científico-tecnológico, tão

recorrente ao discurso da mídia; mais ainda: perceber que essa articulação constitui uma das

dimensões essenciais do dispositivo das novas tecnologias. 

Em matéria da Folha de São Paulo (14/03/99), Cibernética – Estudo do cérebro traz

cyborgs à realidade97, somos informados que “Homens biônicos não são mais parte apenas

da ficção científica”. Isto porque os avanços da bioengenharia, com pernas e braços

mecânicos, bem como da neurologia, desvendando o comportamento do cérebro, podem

fazer, “em questão de décadas, com que cegos voltem a enxergar ou pessoas paralisadas

voltem a caminhar e a se comunicar”. Por ser um recurso imagético de alto poder de

sedução, capaz de fascinar o público em geral, a ficção científica é requisitada e passa a

funcionar como um instrumento de legitimação de discursos.  

Mais uma vez é importante atentar para a ambivalência do dispositivo das novas

tecnologias que pode ser também aprendida no par antigo-novo, momento em que a

novidade (o novo) que se anuncia, para se legitimar, mobiliza o antigo já consolidado no

passado. É aqui que a ficção científica encontra o seu lugar e exerce seu papel. Vejamos

                                                           
97 Cibernética – Estudo do cérebro traz cyborgs à realidade. Autor: Marcelo Ferroni. Folha de São 
Paulo, 14/03/1999, Sessão Especial: Corpo. 
 



 188

melhor como isso se dá.  

Um “evento científico-tecnológico” no âmbito da biônica e da tecnologia de próteses

foi matéria dos principais jornais e revistas de divulgação científica no mundo todo (cf.

Science, 08/02/02; Folha de São Paulo, 26/08/1998; 20/12/2000 e 25/03/2002;

Superinteressante, dezembro de 2002 e setembro de 2003)98. Trata-se do cientista britânico

Kevin Warwick, professor de cibernética na Universidade de Reading, que, ao transformar o

seu próprio corpo num campo de experimentação tecnológica, tornou-se “o primeiro

ciborgue do mundo” ao implantar em seu corpo um dispositivo (um minicomputador

implantado em seu braço) que possibilita a comunicação entre seu sistema nervoso e um

computador99. As matérias da Folha de São Paulo, de que nos serviremos aqui, evocam o

filme “o Exterminador do Futuro” e a série de televisão “Ciborgue: o homem de seis

milhões de dólares”. Em uma matéria, podemos ler: “O professor Kevin Warwick nasceu

humano, mas isso foi apenas um ‘acidente’: seu objetivo é se transformar em um ciborgue,

parte homem, parte máquina, realizando o sonho de fundir homem e máquina” (Folha de

São Paulo, 20/12/2000). 

A ficção científica é trabalhada aqui da seguinte forma. Em primeiro lugar, ela é

                                                                                                                                                                        
98 Cf. os seguintes artigos: Part Man, Part Computer: Researcher Tests the Limits. In: Science. Edição 
especial “Bodybuilding: The Bionic Human”. Vol. 295, 08/02/02. “Pesquisador Implanta Chip de 
Identidade”. In: Folha de São Paulo, 26/08/98. “Cientista Implanta Computador no Braço”. In: Folha de 
São Paulo, 20/12/00. Britânico se Transforma no Primeiro. In: Folha de São Paulo, 25/03/02. “A 
Esperança Biônica”. Autor: Heitor Shimizu. Superinteressante, matéria de capa: “A Medicina do 
Futuro”, ed. 191-B, setembro de 2003. pp. 30-33. “O Ciborgue Número 1”. Autor: Fábio Schivartche. 
Superinteressante, matéria de capa: “A Medicina do Futuro”, ed. 191-B, setembro de 2003. pp. 52-53.  
99 “A cibernética trata da interação entre a tecnologia e os humanos. Para um professor de cibernética, se 
transformar num verdadeiro ‘cyborg’ – parte máquina, parte homem – é muito apropriado, afirma 
Warwick, (Folha de São Paulo, 26/08/98). 
100 Lembramos (Cf. capítulo 5.1) que o conceito de cyborg, na ficção-científica, surge de uma história de 
Arthur Clark de 1965, intitulada "The City and the Stars" para designar os organismos cibernéticos. O 
cinema explorou muito a imagem das possibilidades de simbiose entre o corpo humano e as máquinas. 
São exemplos os replicantes de Blade Runner (Scott, 1982), os ciborgues de Terminator (Cameron, 
1991), do Robocop (Verhoeven, 1987) e do seriado de TV “Ciborgue: o homem de Seis Milhões de 
Dólares", da década de 1970. 
 
101 Nesse ponto, lembramos o papel ativo do dispositivo: ele “enviará mensagens dos nervos, em sinais 
de rádio, a um computador”. 



 189

mobilizada como estratégia discursiva para produzir efeitos de novidade ao sugerir uma

diminuição das distâncias entre “ficção” e “realidade”, senão mesmo um apagamento dessas

fronteiras muitas vezes expressos em enunciados como “a ficção torna-se realidade”. 

Em segundo lugar, a ficção científica é trabalhada através do jogo que se estabelece

entre o antigo e novo, momento em que a novidade (“o primeiro ciborgue do mundo”) é

apresentada a partir de uma referência à série de televisão dos anos de 1970 “Ciborgue: o

homem de seis milhões de dólares”. Ou seja, o antigo, já consolidado em algum lugar no

passado e amplamente aceito pela opinião pública no presente, é requisitado para legitimar o

novo100.  

Uma linha interessante de problematização da relação corpo e novas tecnologias é

aquela que emerge da crescente interação entre o humano e as máquinas, da intensa

integração de componentes biológicos com dispositivos mecânicos, eletrônicos e digitais.

Nesse terreno, os discursos insistem na idéia de que as fronteiras fixadas pelo humanismo

que até então demarcavam o dentro e o fora, o interior e o exterior, o natural e o artificial,

revelam-se porosas.  Aqui é possível identificar uma série de ambigüidades que convergem

para situações de indecidibilidade no que concerne à ontologia do humano. Para tal,

podemos prosseguir com a análise do caso Warwick.  

A Folha (26/08/1998) relata que os cirurgiões implantaram um quadrado de silício

de três milímetros de largura no pulso esquerdo de Warwick e conectaram nos seus nervos

100 eletrodos, cada um com a grossura de um fio de cabelo. Os fios, colocados sob a pele do

antebraço do professor, serão ligados, através de uma perfuração suturada, a um dispositivo

que enviará mensagens dos nervos, em sinais de rádio, a um computador. Através do

implante no braço de Warwick, os cientistas britânicos esperam conseguir fazer leituras dos

impulsos elétricos que percorrem seus nervos. Esses sinais, que correspondem, por exemplo,



 190

a movimentos dos dedos ou a sensações de choque e dor, serão transmitidos a um

computador e registrados e armazenados em uma memória eletrônica.  

Além de poder ser portador de uma série de informações vitais (médicas, de

identificação, etc.), o “chip” pode ainda “dialogar” com toda uma série de sistemas

ambientes (caixas multibanco, edifícios inteligentes, etc.) sem que Warwick tenha de tomar

qualquer iniciativa.  

Ora, a experiência científica, além de levantar elementos de indecisão (o que é

orgânico e o que é inorgânico, o que é natural e o que é artificial, quem é sujeito e quem é

instrumento?), que tornam problemática a ontologia do humano, a situação de

Indecidibilidade revela também o quanto não estamos mais seguros do sujeito da ação:

afinal nas “interações” descritas acima quem atua101, o humano ou os dispositivos

eletrônicos? A indecisão aqui parece acenar para um enfraquecimento da agência humana ao

mesmo tempo em que ganha consistência a idéia de “agência maquínica”. Como observa

Coelho dos Santos (2003: 127), “o que anteriormente era fronteira rígida, linha de

demarcação, converteu-se em limite indeciso. Passou a ser espaço de interação, gradiente de

contato e de comunicação, zona de variação contínua de conexão, permeável aos fluxos de

informação”. 

 

 

É fundamental atentar para as articulações do dispositivo das novas tecnologias 

e as novas modalidades de poder que investem o corpo. Certamente, a existência, hoje, 

de uma série de dispositivos (câmaras de vídeo, filmadoras, satéliles, biochips, 

celulares, cartões de créditos, etc.), que se prestam como técnicas de vigilância e 

monitoramento dos corpos, são fortes indicadores que corroboram a hipótese de que 



 191

estamos transitando da sociedade disciplinar para a “sociedade de controle” (Cf. 

Deleuze, 1998). 

A Veja (30/05/2001)102, em sugestiva matéria intitulada Digital Angel – estão 

de olho em você, informa que câmaras, satélites, computadores e até um chip 

implantado sob a pele compõem a rede global para “espionar as pessoas”. 

Recentemente, chegou ao mercado americano “uma novidade que parece saltar das 

telas de cinema para a realidade”: é um chip de computador chamado “Digital Angel”, 

da empresa Applied Digital Solutions. Do tamanho de uma moeda de 1 centavo, ele 

pode ser embutido num relógio de pulso, numa fivela de cinto, na argola de um brinco. 

Ou, numa hipótese mais surpreendente, “ser implantado sob a pele de uma pessoa, 

onde passa a funcionar por anos a fio”. Alimentado apenas pela energia gerada pelo 

próprio corpo, o chip envia e recebe sinais eletrônicos que podem ser captados por um 

satélite. Por meio desse sistema, é possível rastrear e localizar uma pessoa em qualquer 

lugar do planeta.  

O chip também registra os sinais vitais do usuário, como batimento cardíaco e 

pressão arterial. Com o consentimento do usuário, o “Anjo Digital” pode enviar sinais 

a um centro médico, avisando que a pessoa sofreu um acidente ou teve um ataque 

cardíaco. Também permite que a vítima de um seqüestro seja imediatamente localizada 

e libertada pela polícia. Uma criança perdida ou roubada seria facilmente encontrada 

pelos pais. Na lista dos interessados, encontram-se também as penitenciárias 

preocupadas em localizar eventuais condenados fugitivos, informa a Veja.  

De fato, a perspectiva do implante nos corpos de chips controlados por satélites 

(de que o “Anjo Digital” é apenas um exemplo) parece atualizar a noção de sociedade 

                                                           
102 “Digital Angel: estão de olho em você”. Autor: Giancarlo Lepiani. Revista Veja, 30/05/2001.  

 



 192

de controle de Deleuze (1998). Ela vem reforçar também um dos pressupostos 

fundamentais da nossa pesquisa: a tecnologia como um dispositivo de poder. Assim, 

do ponto de vista das “tecnologias ciborguianas”, teríamos que acrescentar às próteses 

“restauradoras”, “potencializadoras”, as próteses “controladoras” dos corpos.  

 

Inteligência artificial, robôs e andróides 

Observa-se hoje uma explosão de discursividades (no cinema e na literatura de 

ficção científica, na mídia, na academia) que versa sobre andróides e robôs. Alinhadas 

aos desenvolvimentos tecnológicos recentes dos campos da robótica e da inteligência 

artificial, essas práticas discursivas problematizam as relações homem-máquina e 

efetuam importantes desconstruções do humano, incidindo na sua ontologia.  

Há um espectro amplo de matérias veiculadas pela mídia nas quais podemos 

identificar, com uma certa regularidade, a repetição e multiplicação de enunciados, 

imagens e metáforas antropomórficas, tais como “Homo cibernéticus”, “Robô 

sapiens”, “ciborgue”, “homem biônico”, “pós-humano” que podem ser indicadores de 

que estamos no limiar de uma nova formação discursiva. 

 A Superinteressante (dezembro de 2002)103 traz matéria em que discorre sobre 

o Robonauta. O Robonauta é um andróide de tamanho humano criado pela NASA para 

auxiliar astronautas em missões espaciais. “Ele tem a aparência do personagem ‘Boba 

Fett’, da série Guerra nas Estrelas”. Segundo seus criadores, na realidade, a idéia era 

que ele lembrasse “um gladiador romano”. Aparência à parte, ele impressiona sob 

todos os aspectos. Cada mão tem um total de 14 articulações com motor próprio, 

conjunto de sensores e controladores eletrônicos. É capaz de desenvolver uma série de 



 193

atividades, como cortar e desencapar fios usando ferramentas comuns, operar uma 

furadeira elétrica, apertar parafusos e usar alicates para manipular pequenos objetos. 

 “O Robonauta está se aproximando da habilidade de uma pessoa comum e já 

superou em muitos aspectos a conseguida por alguém com roupa de astronauta”, diz o 

texto. E seu objetivo é: “substituir o homem em missões espaciais arriscadas, como o 

reparo da Estação Espacial Internacional (ISS)”, afirma Ron Diftler, um dos chefes do 

projeto dirigido pelo Laboratório de Robótica do Centro Espacial Johnson, da NASA. 

O trabalho no espaço é muito difícil devido a fatores como o vácuo, a exposição à 

radiação e as diferenças de temperatura. Daí que o Robonauta foi projetado para 

funcionar em tais rigores, como em temperaturas que variem de 50ºC a 100o C 

negativos104.  

 Diftler assinala que os cientistas envolvidos no projeto não se limitaram a fazer 

com que o Robonauta executasse as funções de um astronauta. O objetivo foi 

desenvolvê-lo de modo que ele possa realizar, no espaço, “movimentos que superem a 

habilidade humana”, o que certamente se mostrará importante, tanto na ISS quanto em 

futuras missões planetárias”, justifica Diftler.  

Dessa rápida descrição do Robonauta, podemos fazer algumas observações.  

Quando traçamos a genealogia do ciborgue, mostramos que ele foi concebido 

pela NASA como um “sistema de arma homem-máquina”, após a segunda Guerra 

Mundial (C.f capítulo 5.1). Ora, projetos da NASA como o Robonauta podem ser 

reveladores dos nexos ainda hoje existentes entre o desenvolvimento e a militarização 

                                                                                                                                                                        
103  “Às Suas Ordens...”. Autor: Heitor Shimizu. Superinteressante, especial, matéria de capa As Novas 
Tecnologias, dezembro de 2002, pp. 24-28. A respeito, ver também “Andróides imitam gente, mas ainda 
são burros”. Autor: David Wilson. Folha de São Paulo, 20/12/2000, Seção Informática, p. F6.  
  
104 Nessa mesma linha, destaca-se o andróide “P3”, protótipo da Honda. Conhecido também por 
“Honda Sapiens” pode ser o precursor de andróides que executem trabalhos em hospitais ou usinas 
nucleares. 



 194

das “tecnologias ciborguianas”. A robótica, a inteligência artificial e tecnologias afins 

funcionam aqui como dispositivo de poder.  

Cabe observar que a figura antropomórfica do Robonauta, quando associada à 

imagem de “um gladiador romano”, por exemplo, a insistência no humano (na sua 

forma e aparência) revela uma ambigüidade, uma vez que o tema subjacente a essas 

práticas discursivas é exatamente o oposto: a obsolescência do humano e a necessidade 

de superação de, pelo menos, algumas de suas “habilidades” (“movimentos que 

superem a habilidade humana”), e senão mesmo de sua substituição (“substituir o 

homem em missões espaciais arriscadas”). Ora, então para que insistir no humano?   

É importante também observar que a constante referência à ficção científica (a 

alusão à Boba Fett, de Guerra nas Estrelas), pelos efeitos de novidade e a 

espetacularização do evento tecnológico que promove, funciona como uma estratégia 

de legitimação do discurso. Também são bons exemplos desse tipo de agenciamento 

do dispositivo das novas tecnologias a rainha dos andróides “Ursula”105, que participa 

de promoções de filmes, nos EUA, e o pequeno humanóide “Pino”, que virou 

celebridade entre os japoneses ao aparecer em um vídeo da cantora Hikaru Utada, uma 

das mais populares do país. 

No Laboratório de Inteligência Artificial (AI Lab) do Instituto de Tecnologias 

de Massachusetts (MIT), a equipe dirigida por Rodney Brooks (Cf. entrevista na 

Superinteressante, 12/2002) também estuda maneiras de dotar máquinas com a 

capacidade de aprender. Rodney Brooks é responsável pelo desenvolvimento de um 

andróide chamado “Cog” (Cf. Imagem-texto)106. Essa “máquina humanóide” se 

                                                                                                                                                                        
 
105 Sobre a andróide Ursula, ver “Andróides imitam gente, mas ainda são burros”. Autor: David Wilson. 
Folha de São Paulo, 20/12/2000. Seção Informática. Pg. F6.  
106 A respeito, ver “Mentes que Brilham”. Autor: Adriano Schwartz. Folha de São Paulo, 02/09/2001, 
caderno Mais! pp. 5-10. 



 195

assemelha a alguns andróides que aparecem nos filmes de ficção científica, por 

exemplo, o ciborgue de “O Exterminador do Futuro”, representado por Arnold 

Schwarzenegger. Sem sua pele, podemos ver todas as delicadas partes mecânicas de 

Cog, que apresenta motores em miniatura em vez de músculos, barras de metal em vez 

de ossos e câmeras de vídeo em vez de olhos. Com cerca de 1,20 m de altura, Cog é 

“paraplégico”. Embora lhe faltem pernas, executa a maioria dos movimentos físicos do 

tronco, cabeça e braços humanos. O “cérebro” de Cog é constituído por um conjunto 

de oito microprocessadores Motorola de 32 bits e 16MHz, modificados para formar 

uma rede neural, dispostos da mesma forma como os neurônios se ligam em nosso 

cérebro. O interessante é que ele foi programado de modo a ser dotado da capacidade 

de aprendizagem: “Cog interage com um ser humano tal como um bebê aprende com a 

mãe” (Kaku, 2001: 113).  

Brooks e sua equipe querem fazer robôs que tenham “sentimentos”, de forma a 

poder se relacionar com os seres humanos. Uma das mais notáveis conquistas do AI 

Lab é o robô “Kismet”, capaz de responder a estímulos das pessoas que estão à sua 

frente, com sentimentos de tristeza e alegria107. Ao abordar a inteligência artificial, a 

Superinteressante (Julho de 2001)108 informa que muitos cientistas estão otimistas e 

acreditam mesmo que “robôs sentimentais”, como o menino David do filme 

“Inteligência Artificial”, sairão das linhas de montagem antes de 2030109.  

                                                           
107 Ao mover suas sobrancelhas, Kismet é capaz de simular expressões de tristeza, alegria, medo ou 
susto. 
 
108 “Inteligência Artificial”. Autor: Denis Russo Burgierman. Revista Superinteressante, Julho de 2001, 
pp. 48-54. O tema da Inteligência Artificial é matéria de capa da revista.  
109 No que concerne à temática envolvendo máquinas, emoções e afetos é importante registrar a 
existência da “computação emocional”, disciplina emergente que objetiva dar “personalidade” e 
“emoções” aos computadores a partir da produção de “emoção sintética” (Cf. Superinteressante, 
novembro de 2000).  
 



 196

Andróides que andam, dançam e brincam (Ursula e Pino), “robôs inteligentes” 

que aprendem (Cog), que têm sentimentos (Kismet), a repetição e multiplicação de 

enunciados, imagens e metáforas antropomórficas, são indicadores de que as práticas 

discursivas circunscritas aos campos da robótica e da inteligência artificial efetuam 

importantes desconstruções do humano, incidindo na sua ontologia. A questão 

ontológica fundamental é que os discursos indicam que há continuidade (e não 

separação) entre os humanos e as máquinas. E isso é um dado importante, uma vez que 

traz sérias conseqüências para as tradições do humanismo ocidental ao complicar a 

agência humana (o sujeito autônomo, livre e consciente do humanismo) destituindo o 

humano de muitas de suas caras prerrogativas. 

Como foi dito anteriormente, a repetição e multiplicação de enunciados, tais 

como “Homo cibernéticus”, “Robô sapiens”, “ciborgue”, “cibionte”, “o homem 

simbiótico”, “pós-humano”, “fim da humanidade”, “pós-biológico”, “pós-

evolucionário” são também indicadores que de poderemos estar no limiar de uma nova 

formação discursiva. Para que possamos apreender tais enunciados, faremos a seguir 

descrições de algumas matérias veiculadas pela mídia. 

A Superinteressante (11/2000)110 trás um artigo intitulado A Era do Robô 

Sapiens em que faz especulações sobre “o futuro da humanidade”, a partir dos 

desenvolvimentos recentes em campos como a robótica, inteligência artificial e 

tecnologias da informação. O artigo, que expõe a imagem do robô “Sargos” de 1,88 m 

e 145 kg de “músculos de aço” (Cf. Imagem-texto), faz circular o enunciado “Adivinhe 

quem vai reinar num mundo dominado por máquinas superinteligentes: criador ou 

criatura?”.  

                                                           
110 “A Era do Robo Sapiens”. Autor: Eduardo Azevedo. Superinteressante, Especial: Vida High-Tech, 
novembro de 2000.   



 197

O Robô Sabiens é descrito como “uma espécie meio humana, meio máquina”, 

com uma “inteligência superior a qualquer organismo biológico”, que despontará no 

Sistema Solar num futuro próximo. “Em 2040, já teremos máquinas com inteligência 

superior à humana”, afirma o cientista Hans Moravec, autor do livro Robôs: De meras 

Máquinas a Mentes Superiores111.  

Para Moravec, entramos numa era “pós-biológica” em que o mundo em breve 

será dominado por “robôs pensantes” livres das “pesadas coerções da evolução 

biológica”, momento em que não mais se distinguirão da humanidade atual a não ser 

por sua perfeição técnica e pelo “abandono do corpo”. Um mundo no qual o gênero 

humano será varrido por uma mutação cultural e destronado por sua própria progênie 

artificial. “O Homo sapiens evoluirá para uma outra espécie: o Robô sapiens”, o que 

fará do homem biológico atual uma criatura definitivamente obsoleta. Para Moravec, 

“a obsolescência do corpo humano” é um fato consumado; uma vez que “a parte 

biológica não é necessária”, a tarefa principal consiste então em desembaraçar-se da 

carne supérflua que limita o desenvolvimento tecnológico de uma humanidade em 

plena metamorfose. 

Cabem aqui algumas considerações. É interessante perceber o jogo que se 

estabelece entre o antigo e o novo como uma estratégia de legitimação do discurso. O 

velho, o arcaico, o obsoleto, ao mesmo tempo em que é descartado (“a obsolescência 

do corpo”; “a parte biológica não é necessária”) é também requisitado para legitimar o 

novo que se anuncia. O que fica evidente quando velhas metáforas biológicas, 

evolucionárias são mobilizadas para justificar a emergência do “pós-biológico”: “o 

Homo sapiens evoluirá para uma outra espécie”. Ora, assim como essa ambigüidade 

                                                           
111 Em 1997, o super computador da IBM derrotou o campeão mundial de xadrez Gary Kasparov, fato 
esse sempre lembrado nas discussões e polêmicas sobre Inteligência Artificial.  



 198

expõe a plena vigência da idéia de evolução, do paradigma evolucionista112, ela 

também revela que coabitam estranhamente no elemento do discurso o desejo de 

superação e a insistência no ‘homem’. Embora o Robô sapiens fará do homem 

biológico atual “uma criatura definitivamente obsoleta”, entretanto, “não mais se 

distinguirá da humanidade atual”. De fato, essa ambivalência é comum aos discursos 

dos pós-humanistas que advogam o advento de um mundo pós-biológico. Ela pode ser 

apreendida no discurso de Ray Kurzweil: “em 2030, não haverá distinção clara entre 

os humanos e os robôs. Em 25 anos, saberemos tudo sobre o cérebro humano e 

seremos capazes de reproduzi-lo com perfeição em máquinas. Elas poderão fazer todas 

as coisas que nós fazemos, inclusive amar” (Superinteressante, 07/2001)113. Aliás, esse 

par ambivalente (a insistência no “homem” e do desejo de sua superação) domina todo 

o texto em questão. “No futuro”, diz a Superinteressante (07/2001), “os robôs terão a 

aparência exata de um ser humano: Afinal, se somos capazes de construir com células 

iguais às biológicas – via nanotecnologia -, para que fabricar seres de lata como o 

desajeitado ‘C3PO’ de ‘Guerra nas Estrelas?’”. Mais uma vez, é importante perceber 

que o enunciado “células iguais às biológicas” revela igualmente uma insistência no 

biológico, no orgânico, o que traz problemas para um discurso que se pretende ou se 

alinha a um universo “pós-biológico”. 

                                                           
112 Podemos citar outro exemplo. Jordan Pollack, da Universidade de Brandeis, nos Estados Unidos, 
afirma que “como formas biológicas, cujas estruturas e funções exploram os comportamentos derivados 
de seus próprios meios químicos e mecânicos, nossas criaturas evolutivas se baseiam na natureza do seu 
próprio meio: plástico, metais, motores e neurônios artificiais” (Pollack, Superinteressante, Dezembro 
de 2002).  
 
113 “Inteligência Artificial”. Autor: Denis Russo Burgierman. Revista Superinteressante, Julho de 2001, 
pp. 48-54. 



 199

Nessa mesma linha temática, as edições da Superinteressante (11/2000 e 

07/2001)114 trazem elementos que corroboram a hipótese de que estamos no limiar de 

uma nova formação discursiva. Temas como a relação entre novas tecnologias e 

imortalidade, a continuidade das oposições metafísicas mente/corpo, natural/artificial e 

a lógica da tecnologia como um “suplemento perigoso” podem ser aqui explorados.  

Em entrevista à Superinteressante, A vez do Homo Ciberneticus, o físico e 

matemático Ian Pearson, acredita que neste século “a humanidade irá se fundir às 

máquinas e ganhar vida eterna”. Pearson acredita que com as conquistas tecnológicas 

que se avizinham nos campos tão diversos como da robótica, nanotecnologia, 

engenharia genética, clonagem humana, inteligência artificial, tecnologias da 

informação, “as gerações que nascerem a partir de agora poderão viver para sempre”.  

O controle sobre o código genético abrirá caminho para um tipo de 

configuração que ligue o humano diretamente às máquinas. Quando isso acontecer, “o 

Homo sapiens dará origem ao Homo ciberneticus”. Uma outra fusão esperada entre os 

seres humanos e as máquinas é aquela que envolve a conexão cérebro e computador. 

Poderemos fazer uma conexão entre o mundo das máquinas e o mundo biológico, 

momento em que ”começaremos a produzir ciborgues, com uma consciência parte 

humana, parte máquina”. Chegará o tempo em que nossa memória e pensamentos 

estarão 99% no ciberespaço. “Logo chegaremos à conclusão de que o corpo não é tão 

importante e poderemos transferir também o nosso lado biológico para o computador 

sem perder a sensação de ser humano”, afirma Pearson115. Para ele, essa será a maior 

                                                           
114 “A vez do Homo Cibernéticus”. Autor: Rafael Kenski. Superinteressante, Especial: Vida High-Tech, 
novembro de 2000. “Inteligência Artificial”. Autor: Denis Russo Burgierman. Revista uperinteressante, 
Julho de 2001, pp. 48-54. 
115 Já, num outro extremo, o filósofo e crítico da Inteligência Artificial Hubert Dreyfus afirma que a 
mente é complexa demais para ser copiada. E, mesmo que não fosse, “só um cérebro não é suficiente: 
sem corpo não somos nada”. Fica evidente aqui uma postura essencialista que faz lembrar o “corpo 
próprio” de Merleau-Ponty. 



 200

de todas as conquistas da nossa espécie, já que poderemos fazer inúmeras cópias de 

nós mesmos, testar personalidades diferentes e ter vários pensamentos ao mesmo 

tempo. Por estarmos ligados em rede, a humanidade inteira terá acesso a uma mesma 

consciência. Finalmente, “poderemos transmitir todo o nosso cérebro para as máquinas 

e nos tornar imortais”. É possível que “as crianças de hoje vivam eletronicamente para 

sempre e a minha seja a última a morrer”, conclui. 

A partir dessas descrições, podemos tecer algumas considerações. Comecemos 

pela oposição metafísica mente/corpo trabalhada com vigor no texto acima.  

Desde já, é importante assinalar que a relação entre a tecnologia e a metafísica 

é estreita. Heidegger (2002b) assevera que a dimensão central da história moderna – a 

tecnologia – tem origem, em última instância, na metafísica, na interpretação da 

natureza como res extensa e à posição central atribuída ao sujeito e às suas 

representações. Para nós, é fundamental perceber como a metafísica opera desde o 

interior do discurso das novas tecnologias.  

  É próprio ao modo de operar da metafísica a instituição e demarcação de 

oposições binárias inteligível/sensível, mente/corpo, material/imaterial, 

essência/aparência, natureza/cultura. E essas oposições binárias implicam uma 

hierarquia violenta ao fazer com que um dos pólos comande lógica e axiologicamente 

o outro – enquanto um dos termos por ocupar o lugar mais alto é valorizado e tido 

como positivo, o outro é desqualificado como negativo (Cf. Derrida, 2001).  

É exatamente o que ocorre no texto acima no concerne à relação mente e corpo. 

A mente, o cérebro, é valorizada como o positivo da relação enquanto o corpo - “o 

outro” –- é rebaixado à condição de pura negatividade, desvalorizado, portanto (“o 

corpo não é tão importante”). O fundamental é perceber que essa hierarquia se 

                                                                                                                                                                        
 



 201

estabelece na base de uma violência originária. E mais: perceber também que os 

discursos que advogam a “fusão homem-máquina” a partir da “conexão cérebro e 

computador” na verdade não fazem senão repetir e não ultrapassar as fronteiras 

metafísicas que desejam transgredir. Por exemplo, a idéia de “interface” sugere o 

contato de superfícies diferentes que em dadas ocasiões se “conectam” de alguma 

forma: a mente do homem e a mente de silício do computador; o sistema nervoso 

biológico e as redes nervosas das máquinas. O fundamental é perceber que nessas 

operações, em última instância, as identidades (tanto a do homem como a da máquina) 

são preservadas: “poderemos fazer uma conexão entre o mundo das máquinas e o 

mundo biológico”.   

De modo semelhante, a oposição metafísica mente/corpo ganha consistência no 

desejo de imortalidade agenciado às propostas de se “escanear o cérebro humano” e 

fazer “download da mente” para um computador (“poderemos transmitir todo o nosso 

cérebro para as máquinas e nos tornar imortais”). A imortalidade pode ser alcançada a 

partir do momento em que a mente estiver liberta dos obstáculos que o “corpo 

biológico” impõem. O corpo, como signo que corporifica a doença e a morte, é 

deslocado em favor de um espírito puro (“chegará o tempo em que nossa memória e 

pensamentos estarão 99% no ciberespaço”).  

Ora, o platonismo atua aqui com todo seu vigor. Como se sabe, a metafísica de 

Platão116 dissociava a alma imortal do “corpo prisão da alma”. O corpo, sujeito à 

morte, associado ao mundo do vir a ser, constitui um entrave ao impulso da alma em 

direção ao mundo do ser e das idéias eternas. 

                                                           
116 A metafísica de Platão é caracterizada pela distinção entre o mundo sensível e o mundo inteligível. 
Ela estabelece uma clara distinção entre o mundo das verdades e das essências, chamadas também 
“Idéias” – que são imutáveis, objetivas e universais – objeto da ciência, e o mundo das “aparências” – 
que são cambiantes, subjetivas e incertas – objeto de opinião. Daí decorrem as oposições metafísicas 



 202

A metafísica que opera na inteligência artificial parece dissociar de maneira 

radical a mente e o corpo. Senão vejamos mais um exemplo. 

Em artigo sobre inteligência artificial (Superinteressante, 07/2001)117, o 

futurologista Ray Kurzweil118, fundador da empresa de consultoria Kurzweil 

Tecnologies, autor do livro A Era das Máquinas Espirituais, afirma que, em duas ou 

três décadas, os cientistas “escanearão os cérebros humanos nos mínimos detalhes e 

fabricarão computadores idênticos”. Kurzweil toma como exemplo a nanotecnologia, 

que ao construir de máquinas minúsculas, do tamanho de moléculas, possibilitará a 

construção de “neurônios artificiais, com todas as sutilezas dos naturais”. Esses Robôs 

aprenderão as coisas do mesmo modo que nós: lendo, conversando, navegando na 

internet. Mas com uma vantagem: como a velocidade de transmissão de impulsos num 

chip é muito mais alta que “os velhos neurônios orgânicos, as máquinas aprenderão 

bem mais depressa”.  

O mundo imaginado por Kurzweil será aquele em que o “homem” poderá 

implantar em seu sistema nervoso “chips para melhorar a memória ou a capacidade de 

raciocínio. Ou, se preferir, escaneará o seu cérebro e depois fará um download para um 

robô que herdará sua inteligência, suas idéias, seu passado”.  

A hipótese do “download” da memória biológica para a memória eletrônica do 

computador sempre evocado pelos teóricos da inteligência artificial faz lembrar a 

crença de Platão e dos pitagóricos na “metempsicose”, isto é, na reencarnação 

sucessiva das almas. Ao longo de várias gerações, a alma imortal deveria migrar para 

corpos mortais na sua lenta e progressiva trajetória de purificação. 

                                                                                                                                                                        
clássicas: sensível/inteligível, essência/aparência, episteme/doxa, e também a oposição corpo/alma, uma 
vez que o corpo pertence ao mundo sensível.   
117 “Inteligência Artificial”. Autor: Denis Russo Burgierman. Revista Superinteressante, Julho de 2001, 
pp. 48-54. O tema da Inteligência Artificial é matéria de capa da revista.  



 203

Paralelamente à oposição metafísica mente/corpo, que tem como conseqüência 

a desvalorização do corpo, do sensível, observa-se no elemento do discurso a oposição 

natural/artificial que se desdobra no rebaixamento e desvalorização do biológico, do 

orgânico (“velhos neurônios orgânicos”; “a parte biológica não é necessária”) e, em 

contrapartida, na valorização do mecânico, do artificial (“as máquinas aprenderão bem 

mais depressa”). 

Contudo, mais uma vez, o discurso não escapa à ambigüidade. Ou seja, ao 

mesmo tempo em que se decreta a obsolescência do orgânico insiste-se no biológico 

quando este é posto como modelo-padrão a ser seguido (“construção de neurônios 

artificiais, com todas as sutilezas dos naturais”). Mais uma vez o “velho” (“velhos 

neurônios orgânicos”) é requisitado para justificar e legitimar o “novo”. 

 

6.2 Bioengenharia e o coração artificial 

No âmbito da engenharia de tecidos ou bioengenharia119 e das práticas de 

transplantes, o corpo humano, fragmentado em órgãos, tecidos e células, já não é mais 

percebido em termos de inteireza e de totalidade orgânica. 

Desterritorializado, o corpo humano é transformado em um estoque – “fundo 

de reserva” - virtualmente ilimitado de células, tecidos e órgãos. Uma vez tornado 

disponível como matéria-prima120 ele é reterritorializado e axiomatizado pelo 

                                                                                                                                                                        
118 Ver também “Ser Humano Versão 2.0”. Autor: Ray Kurzweil. Folha de São Paulo, 23/03/2003. 
Caderno Mais!, pp. 4-9. 
119 Em 1986, o engenheiro Robert Langer criou uma técnica que vem sendo utilizado para produzir 
tecidos humanos por meio de “bioengenharia”. Chamada também de “engenharia de tecidos”, a técnica 
consiste em cultivar células de um determinado órgão dentro de recipientes de material biodegradável 
que depois são implantados no interior do corpo dos pacientes.  
120 Aqui estamos buscando inspiração na crítica heideggeriana da tecnologia moderna. Para Heidegger, o 
mundo como um todo, tecnologicamente concebido, torna-se uma reserva, imediatamente disponível 
para operacionalidade. E o que é fundamental para nós: Heidegger antevia que a própria humanidade 
biológica tornar-se-ia parte verdadeiramente crucial desse processo de disposição tecnológica. 



 204

capital121. É assim que a Superinteressante (09/2003)122 traz o enunciado-título 

“Fábrica de Órgãos” (Cf. Imagem-texto) para assinalar que esse “revolucionário” 

campo de pesquisas abre a perspectiva para que órgãos humanos, como fígados, rins, 

pulmões e corações, possam ser “fabricados” como “peças de reposição” e dispostos à 

“comercialização” com “certificado de garantia”. 

Paralelamente a essa dimensão do biopoder que transforma a vida biológica em 

um bem de consumo, um outro aspecto importante deve ser observado: a lógica da 

produção da vida. Ora, a partir do momento em que se passa a fabricar “órgãos 

inteiramente novos em laboratório”, estamos com isso indo muito além da simples 

noção de ‘transplante’ de órgãos; daí estarmos transitando para a “era das biopeças”, 

afirmam os cientistas. Como podemos ler numa matéria da Folha (16/11/2000) 123: “é 

o homem entrando na era das biopeças”. “A idéia é fazer órgãos, mais do que 

simplesmente transplantá-los”, afirmam Robert Langer e o Dr. Joseph P. Vacant, os 

maiores responsáveis pelo avanço no novo campo da bioengenharia ou engenharia de 

tecidos. Joseph Vacant, cirurgião pediátrico, diretor do Laboratório de Transplantes e 

Engenharia de Tecidos do Hospital infantil de Boston, chega a afirmar “que até 2020, 

cerca de 95% do corpo humano já poderá ser substituído por órgãos produzidos em 

laboratório” (Folha de São Paulo, 30/12/1999)124. Assim, a “lógica da produção” da 

vida subjaz a engenharia de tecidos por ela se basear na idéia de que “é possível 

construir vida em um laboratório” (Superinteressante, 09/2003) 125.  

                                                           
121 Empresas de biotecnologia, como a Advance Tissue Science, em La Jolla, Califórnia, estão investindo 
no novo campo da engenharia do tecido e da fabricação de órgãos humanos. 
122 “Fábrica de Órgãos”. Autora: Tânia Nogueira. Revista Superinteressante, edição especial e matéria 
de capa A Medicina do Futuro, setembro de 2003, pp. 25-29.  
123 “Clone Brasileiro”. Folha de São Paulo, 16/11/2000, sessão opinião. 
124 “Bioneiros”. Folha de São Paulo, 30/12/1999. 
125 “Fábrica de Órgãos”. Autora: Tânia Nogueira. Revista Superinteressante,  edição especial e matéria 
de capa A Medicina do Futuro, setembro de 2003. pp. 25-29 
 



 205

Todavia, enunciados, imagens e metáforas, tais como “fábrica de órgãos”, 

“biopeças” ou “peças de reposição” denunciam uma ambigüidade no corpo do 

discurso, já que essas imagens sugerem uma filiação ao “industrialismo”, ao padrão 

mecânico de (re)produção em série. Numa palavra, a “lógica da reprodução” não é 

abandonada na medida em que atua no elemento do discurso como uma estratégia de 

legitimação discursiva para o “novo” e o “revolucionário” que se anuncia. 

Com efeito, se essas práticas promovem a fragmentação do corpo humano, 

pulverizado-o em órgãos, tecidos e células, elas, do mesmo modo, operam importantes 

desconstruções das fronteiras corpo/tecnologia, natural/artificial, dentro/fora, 

interior/exterior, natureza/cultura, ao revelar no elemento do discurso momentos de 

indecidibilidade. Senão vejamos alguns exemplos.  

Matéria da Folha de São Paulo (24/06/1998)126 informa que técnica de cultivo 

de tecidos deve permitir o crescimento de novos órgãos dentro do corpo humano, de 

acordo com a empresa de bioengenharia Advanced Tissue Science (ATS), da 

Califórnia, EUA127. A empresa relata que já conseguiu “repor fígados de ratos e de 

cachorros e gerar novos músculos cardíacos em animais com doenças do coração”. A 

ATS prevê que os testes em humanos devem começar em dois anos. A princípio, seria 

testada a substituição parcial de ossos e músculos do coração. “Em 10 anos teriam 

início os testes de reposição de fígados inteiros”. “Criamos algo jovem e saudável para 

substituir o órgão danificado”, Gail Naughton, presidente da ATS. Segundo Naughton, 

a vantagem da bioengenharia é que com ela “o novo órgão nasce em perfeito estado, 

sem as doenças e os defeitos comuns nos casos de órgãos transplantados”.  

                                                           
126“Técnica desenvolve órgão dentro do corpo”. Folha de São Paulo, sessão Ciência, 24/06/1998.  
127 São diversas as matérias da Folha que informam sobre as realizações no campo da bioengenharia. 
Por exemplo, cf. a matéria sobre “O fígado bioartificial” que informa que uma nova técnica que utiliza 
células vivas em conjunto com um órgão artificial pode ajudar pacientes com lesões graves no fígado. A 



 206

Cabe aqui um comentário. A racionalidade subjacente ao discurso da 

bioengenharia é aquela que declara “guerra contra os riscos”, ou seja, contra toda 

contingência, desordem e incerteza que possa vir a ameaçar a ordem do corpo. É 

contra a negatividade dos órgãos transplantados (signo de doenças e de defeitos) que o 

discurso da bioengenharia se legitima. 

Com efeito, com a perspectiva de fabricação e reposição de fígados, rins e 

corações inteiros, a questão fundamental que se coloca é a seguinte: o que é natural e o 

que é artificial, o que é interior e o que é exterior, numa palavra, como separar o de 

dentro do de fora? O enunciado-chave “técnica desenvolve órgão dentro do corpo”, 

além de expor a porosidade a que estão sujeitas agora essas fronteiras, revela também 

um momento de indecidibilidade quanto às linhas que poderiam demarcar as esferas da 

natureza e da cultura. Em outras palavras, estamos diante de uma situação em que o de 

dentro (o corpo) é constituído pelo de fora (a tecnologia), por uma operação do de 

fora.  

Podemos citar outro exemplo. Em matéria da Folha (01/09/2002), Langer e 

Vacant explicam a nova técnica por eles desenvolvida: 

 

“Usando desenho auxiliado por computador e métodos de manufatura, os 
pesquisadores vão moldar os plásticos em bases de armações intrincadas que 
imitem as estruturas dos tecidos específicos e, até mesmo, órgãos. As armações 
serão tratadas com componentes que ajudem as células a aderirem e 
multiplicarem, então, ‘semeadas’ com células. Quando as células se dividem e 
se juntam novamente, o plástico degrada. Finalmente, só o tecido coeso 
permanece. O novo tecido permanente vai, então, ser implantado no paciente” 
(Langer e Vacant, Folha de São Paulo, 01/09/2002).  
 
Para Langer e Vacant, o tecido “engenheirado” vai substituir as próteses de 

plástico e de metal para ossos e juntas. “Esses implantes vivos vão fundir-se sem 

                                                                                                                                                                        
terapia está sendo desenvolvida no setor de bioengenharia da Universidade de Strathclyde, Escócia. 



 207

costura e sem cicatriz com o tecido ao redor, eliminando problemas como a infecção 

ou folga nas juntas que são as deficiências das próteses contemporâneas”. O 

enunciado-chave “implantes vivos vão fundir-se sem costura e sem cicatriz com o 

tecido ao redor” revela um momento de indecisão, já que não sabemos mais o que é 

orgânico e o que é inorgânico, natural/artificial. Neste caso, em relação ao corpo, a 

tecnologia não é apenas “invasiva”. Ela lhe é coextensiva; uma relação de constituição, 

portanto. Mais uma vez, o de dentro é uma operação do de fora. 

O último obstáculo remanescente é a resistência do tecido nervoso à 

regeneração. Entretanto, a maioria dos cientistas que trabalham na área está confiante 

que essa “barreira final” será ultrapassada com o uso das chamadas “células-tronco”, 

que neutralizariam o problema da rejeição desencadeado pelo sistema imunológico. As 

células-tronco têm a capacidade de se transformar em células de qualquer tecido. Daí a 

importância que adquire o cultivo dessas células no âmbito das técnicas de produção e 

implante de órgãos.  

 

O Coração Artificial  

Nascidas do cruzamento dos campos da bioengenharia e da biônica, as 

pesquisas com o coração artificial têm merecido mais recentemente grande destaque na 

mídia de divulgação científica.  

Nas descrições que seguem, centraremos a análise basicamente em dois pontos. 

Em primeiro lugar, procederemos de modo a identificar nos enunciados algumas 

ambigüidades que revelam a lógica do dispositivo da tecnologia como um “suplemento 

perigoso”. Interessa-nos também identificar os enunciados que possam corroborar 

nossa hipótese inicial: as práticas discursivas agenciadas ao tema do coração artificial 

                                                                                                                                                                        
“Fígado artificial ajuda paciente sem doador”. Folha de São Paulo, sessão Ciência, 24/06/1998. 



 208

estão alinhadas ao paradigma mecânico-eletrônico. Conseqüentemente, as formas de 

problematização das relações entre corpo e tecnologia relacionadas ao tema seguem 

esse eixo paradigmático. 

Ao discorrer sobre a história do coração artificial, a Folha de São Paulo 

(04/05/2000)128 evoca o evento que ficou conhecido como o “caso” Clark.  

Em 1982, o dentista Barney Clark, de Washington, recebeu um coração Jarvik-

7 e sofreu durante 112 dias até sucumbir. Foram quatro meses de agonia com toda 

sorte de problemas: convulsões, insuficiência renal, dificuldade respiratória, confusão 

mental e, por fim, falência múltipla de órgãos. Na época, o jornal New York Times 

apelidou de "drácula da tecnologia médica" o programa de pesquisas para a criação de 

corações artificiais. 

 Todavia, o "drácula parece ter ressuscitado”, diz a Folha. “Apesar do fim 

trágico de Clark”, os cientistas continuaram a desenvolver corações artificiais. 

Aproximadamente 20 empresas e centros universitários de pesquisa vêm trabalhando 

“discretamente” na criação de dispositivos para substituir, em parte ou no todo, os 

corações doentes. Cada vez menores e mais seguras, as próteses cardíacas que 

substituem parcialmente o coração vêm conseguindo manter pacientes vivos por vários 

anos.  

Como podemos ver nos enunciados acima, há algumas ambigüidades que 

revelam no elemento do discurso a lógica do dispositivo da tecnologia como um 

“suplemento perigoso”. A ambigüidade salta aos olhos quando Clark foi uma vítima 

fatal da prótese que deveria salvá-lo: o coração Jarvik-7. É importante perceber que o 

dispositivo da tecnologia funciona como um “suplemento perigoso”, por ameaçarmo-

nos de morte, mas nele, curiosamente, depositamos também nossa esperança de vida, 



 209

de cura da doença: “apesar do fim trágico de Clark, os cientistas continuaram a 

desenvolver corações artificiais”. É assim que na matéria da Superintressante 

(09/2003)129, intitulada Batidas Eletrônicas (Cf. Imagem-texto), o AbioCor é 

apresentado como a “máquina de salvar vidas”. A ambigüidade do dispositivo oscila 

assim da ameaça de morte à esperança de vida: eis a estranha economia do 

suplemento! 

Como um phármakon, o dispositivo das novas tecnologias biomédicas pode 

revelar-se ao mesmo tempo um “veneno”, o “mal”, o fora (“o drácula”) que ameaça a 

integridade do corpo ou um “remédio” (“máquina de salvar vidas”); um remédio 

necessário, mas “perigoso” já que a eficácia do phármakon pode inverter-se e agravar 

o mal ao invés de remediá-lo: Clark “sofreu durante 112 dias até sucumbir”.  

Como afirmamos anteriormente, para nós, as práticas discursivas agenciadas ao 

tema do coração artificial estão alinhas ao paradigma mecânico-eletrônico. Daí que as 

formas de problematização das relações entre corpo e tecnologia relacionadas ao tema 

seguem esse eixo paradigmático. Senão vejamos os enunciados, as imagens e 

metáforas que são utilizadas nas descrições do coração artificial conhecido como 

“AbioCor”. Procedendo assim, podemos identificar elementos que corroboram nossa 

hipótese. 

 Criado pela empresa Abiomed, o “AbioCor” é um aparelho feito de plástico e 

titânio, sendo o primeiro coração artificial que fica “inteiramente dentro do corpo de 

um paciente”, informa a Scientific American Brasil (08/2002)130. 

                                                                                                                                                                        
128 “Bate outra vez”. Autor: Michael Lemonick. Folha de São Paulo, caderno especial, 04/05/2000.  
129 “Batidas Eletrônicas”. Autor: Thiago Lotufo. Revista Superinteressante, edição especial Medicina do 
Futuro, setembro de 2003, pp.35-39. 
 
130 “Experiências com o Coração Artificial”. Autor: Steve Ditlea. Scientific American Brasil,  ano 1, n 3, 
agosto de 2002,  pp. 35-43.  O artigo traz uma ampla matéria em que discorre sobre a história do 
coração artificial e, especialmente, sobre o AbioCor. 



 210

Escondido atrás da faixa metálica central do aparelho encontra-se um par de 

motores elétricos que impulsionam um sistema de bomba e válvulas. A matéria em 

questão apresenta um quadro explicativo-descritivo das características do AbioCor. 

Dada a abundância dos enunciados e das imagens utilizadas, achamos apropriado 

reproduzi-lo, parcialmente, aqui.  

 

“Como um coração humano, o AbioCor tem câmaras para bombardear o 
sangue no lado direito e esquerdo. Entre essas câmaras fica o equivalente 
mecânico das paredes do coração: um mecanismo hermeticamente fechado que 
gera os movimentos da bomba. No centro desse mecanismo, um motor elétrico 
faz girar uma bomba centrífuga em miniatura com 5 mil a 9 mil rotações por 
minuto. A bomba impulsiona um líquido hidráulico viscoso; um segundo motor 
elétrico abre uma válvula que permite ao líquido encher e esvaziar 
alternadamente as duas seções externas do mecanismo de bombardeamento. 
(...) As quatro válvulas do AbioCor são feitas de plástico e têm a mesma forma 
das válvulas do coração de verdade. Os tubos que trazem o fluxo do líquido são 
conectados aos átrios esquerdo e direito do coração extirpado, e os tubos que 
levam o fluxo do líquido são ligados às artérias. O aparelho pesa cerca de um 
quilo e consome aproximadamente 20 watts de energia. A bateria interna, a 
bobina de indução elétrica e o módulo controlador acrescentam mais um quilo 
ao sistema de implante. Baterias de íons de lítio usadas no cinto do paciente 
recarregam constantemente a bateria interna através da bobina de indução. Um 
console ao lado da cama também pode ser usado como fonte de energia e 
sistema de monitoramento. A unidade central do AbioCor é conectada por meio 
de um fio a um controlador que ajusta o batimento cardíaco ao nível de 
atividade do paciente. Uma bobina de indução elétrica transmite a energia pela 
pele”. 

 

Os enunciados, as imagens utilizadas nas descrições do AbioCor (“motores 

elétricos”, “sistema de bomba e válvulas”, “baterias de íons de lítio usadas no cinto do 

paciente”) demonstram que essa prática discursiva está alinhada ao paradigma 

mecânico-eletrônico131. Nesse solo arqueológico, encontramos o modelo do corpo-

                                                                                                                                                                        
 
 
131 Essa filiação paradigmática pode também ser observada quando lemos que “não se sabe ao certo 
como será a vida com uma dessas máquinas dentro do peito”, dizem pesquisadores de “corações 
mecânicos” (Folha, 04/05/2000).  
 



 211

máquina, do corpo-prótese, do híbrido homem-máquina, e de todas as imagens 

relacionadas ao paradigma tecnológico que dá suporte ainda hoje aos campos da 

robótica, biônica e inteligência artificial. Nesse sentido, muitas das reflexões que 

realizamos no tópico anterior (Cf. capítulo 6.1) podem ser articuladas aqui (como as 

implicações da noção de tecnologia invasiva, a tematização da idéia de prótese 

mecânico-eletrônica na perspectiva da lógica do suplemento, etc.).  

 
6.3 Nanotecnologia, robôs cirurgiões e telemedicina 

A crescente miniaturização das novas tecnologias de que são exemplos a 

nanotecnologia e a nanomedicina, a espectacularização e efeitos de novidade na 

telemedicina e nas novas técnicas de diagnósticos por imagens (tomografia 

computadorizada, ressonância magnética funcional, monitor virtual), as novas 

modalidades de poder (práticas de monitoramento) que investem o corpo, são alguns 

dos temas abordados aqui, na forma como são veiculados pela mídia.  

Além das formas de problematização que imprimem ao corpo, dos regimes de 

visibilidades-dizibilidades que instauram, esses dispositivos tecnológicos adquirem 

importância, por serem representativos da passagem do corpo-máquina ao corpo-

informação e, fundamentalmente, por corporificarem uma série de ambigüidades que 

tornam tal passagem problemática. Ou seja, a tensão observada nos discursos entre os 

modelos de corpo revela uma flutuação/oscilação dos mesmos entre os paradigmas 

mecânico-eletrônico e molecular-digital.  

Lembramos, também, que determinadas vertentes dos discursos circunscritos 

ao pós-humanismo (os transhumanistas, Stelarc) aludem sempre às potencialidades da 

nanotecnologia quando advogam a emergência do pós-biológico, do pós-orgânico.  



 212

Acreditamos que as ambigüidades que marcam os discursos agenciados à 

nanotecnologia e à nanomedicina, por exemplo, são captadas quando nos detemos nos 

próprios enunciados, imagens e metáforas que fazem proliferar: mecanicistas 

(“nanorrobôs”, “máquinas invisíveis”), biológicas (“motor biomolecular“ capaz de 

“redesenhar estruturas biológicas”, “microrrobôs que se reproduzem sozinhos”), 

bélicas (“nanobombas”, “bombas inteligentes”, “órgão-alvo”, “inimigo invisível”). A 

condição de ambivalência se revela também nos pares visibilidade/invisibilidade 

(“robôs invisíveis implantados em nossas artérias em busca de diagnósticos precisos”), 

controle/descontrole (“nanorrobôs autoreplicantes podem ser tão perigosos quanto um 

câncer”). Para nós, a disjunção observada nos discursos, antes de revelar suas 

contradições ou apontar obstáculos, trabalha sim positivamente no sentido de convergir 

para a configuração e legitimação de campos de saber, posições de poder, e regimes de 

verdade. 

 

A Nanotecnologia 

Observa-se uma crescente produção discursiva centrada na nanotecnologia132. 

Por exemplo, hoje é difícil encontrar uma edição recente das duas maiores revistas 

                                                           
132 A nanotecnologia é uma área recente da ciência que trata do desenvolvimento de equipamentos em 
escala de nanômetros – biolinésimos de metro. O prefixo nano, que em grego quer dizer “anão”, refere-
se também ao conceito de 10 elevado a –9, ou seja, 1 bilionésimo de metro. A idéia da nanotecnologia 
foi apresentada em 1959 pelo físico Richard Feynman, dos EUA, um dos ganhadores do Prêmio Nobel 
de Física de 1965 (e principal descobridor da explosão do ônibus espacial Challenger em 1986). 
Feynman dizia que, ao menos em teoria, seria possível construir equipamentos medindo poucos 
bilionésimos de metro. Na década de 1980, Kim Eric Drexler, engenheiro do Instituto de Tecnologia de 
Massachutts, foi um dos responsáveis por levar essa idéia adiante. Para Drexler, aos nanorrobos (como 
os nanorrobos automóveis) caberia a execução de funções impossíveis de serem realizadas pelos seres 
humanos.  



 213

científicas do mundo, a britânica “Nature” e a norte americana “Science”, que não 

tenha ao menos um trabalho sobre nanotecnologia133.   

O artigo da revista Scientific American Brasil134, de junho de 2002, A Ciência 

do Pequeno em Busca da Maioridade, relata que o projeto de um de seus precursores, 

Eric Drexler (autor de “Engines de Creation”), era produzir objetos a partir de 

moléculas, manipulando átomos individualmente, “como tijolos na construção de uma 

casa”. Objetos muito diferentes entre si seriam construídos por um “exército de 

nanorrobôs”, engenhocas nanoestruturadas, pequenas suficientes para não serem 

observadas a olho nu. 

Para Drexer, os nanorobôs (batizados por ele de “montadores”) deveriam ser 

capazes de reconstruir estruturas no interior do corpo humano, revitalizando células e 

pondo “fim ao processo de envelhecimento”. Da mesma forma, teriam capacidade de 

redesenhar estruturas biológicas, evitando uma série de doenças de origem genética135. 

E poderiam até imitar estruturas vivas, como bactérias, em suas próprias 

configurações.  

Esses nanorrobôs seriam capazes de fabricar desde “um pedaço de carne a uma 

nave espacial” (Folha de São Paulo de 19/10/1999)136. Tomando-se por base que toda 

a matéria é constituída por átomos, qualquer substância serviria de matéria-prima, 

inclusive, lixo. As idéias de Drexler de criar máquinas moleculares que se 

autoduplicam vêm da biologia molecular. Muito de seus modelos funcionariam como o 

                                                           
133 A nanotecnologia foi a matéria da capa da revista “Science”, em uma de suas edições do mês de 
novembro de 2000, onde diversas pesquisas abordam sobre “nanocoisas”, de nanotubos a objetos 
nanoscópicos. 
134 “A Ciência do Pequeno em Busca da Maioridade”. Autor: Ulisses Capozzoli, Scientific American 
Brasil, matéria de capa A nanotecnologia - “o admirável mundo novo”,  ano 1, n.1, junho de 2002, pp. 
34-37. Cf. também na mesma revista o artigo “O Brasil na Era da nanotecnologia”, pp. 38-41. 
 
135 Para Drexler, o futuro da medicina estaria nas mãos de nanorrobôs guiados por computador, capazes 
de se multiplicar dentro do organismo doente e de consertar problemas molécula por molécula, enquanto 
monitoram a façanha em tempo real com nanocâmeras. 



 214

maquinário de uma célula. Essas máquinas seriam montadas por componentes 

similares, em funcionamento, ao DNA, que armazena informações para a produção de 

proteínas.  

A Folha de São Paulo de 19/10/1999, em artigo Esculpindo moléculas, informa 

que “uma nova tecnologia está prestes a deixar ultrapassado tudo o que já se ouviu 

falar sobre miniaturização137. Estamos falando da nanotecnologia”. Os pesquisadores 

dessa nova área pretendem desenvolver, por exemplo, “robôs microscópicos, capazes 

de penetrar no corpo humano para combater agentes infecciosos e reparar artérias 

danificadas”.  

Em artigo da revista Superinteressante de novembro de 2000, Nanotecnologia: 

a revolução invisível138, a nanotecnologia é anunciada como “a mais poderosa das 

transformações tecnológicas”. O artigo exibe  imagens daquilo que seria o interior de 

uma artéria sendo vasculhada e monitorada nos mínimos detalhes por micromáquinas 

ou “nanorrobôs” implantados em nossas artérias em busca de diagnósticos precisos e 

cura de doenças (Cf. Imagem-texto).  

A partir daqui podemos fazer algumas observações. Uma primeira, diz respeito 

às articulações entre o regime de verdade e os efeitos de novidade, de 

espetacularização que a mídia imprime ao acontecimento científico-tecnológico: a 

nanotecnologia é anunciada como a “revolução invisível” e “a mais poderosa das 

transformações tecnológicas”. A espetacularização da nanotecnologia no discurso da 

                                                                                                                                                                        
136 “Esculpindo moléculas”. Autor: Ricardo Zorneto, Folha de São Paulo, sessão Ciência, 19/10/1999.  
137 Para Lorenzo Pavesi, pesquisador da Universidade de Trento, na Itália, envolvido com estudos de 
nanofotônico (o uso de luz em escala nanoscópica), “o aumento da miniaturização levou a industria 
quase ao limite de várias tecnologias que ela usa. Há realmente uma necessidade de novos conceitos se 
quisermos manter a taxa atual de crescimento de poder computacional e transmissão de informações”, 
Folha de São Paulo, 27/11/2000, “Mini-helicóptero poderá ‘invadir’ células”. Autor: Salvador 
Nogueira, Folha de São Paulo, sessão Ciência.  
 
138 “Nanotecnologia: a revolução invisível”. Autor: Eduardo Azevedo. Superinteressante – especial, 
Vida high – Tech, novembro de 2000, pp. 14-17. 



 215

mídia fica evidente em enunciados e imagens como “Mini-helicóptero poderá ‘invadir’ 

células”, Folha de São Paulo (27/11/2000). Um regime de verdade também se impõe a 

partir do jogo que se estabelece entre o antigo e o novo, vale dizer, de um passado 

obsoleto que devemos deixar para trás e de um futuro infinitamente melhor, sempre 

desejado, que já se faz presente na “novidade” que se anuncia: “uma nova tecnologia 

está prestes a deixar ultrapassado tudo o que já se ouviu falar sobre miniaturização”. 

As articulações do dispositivo da nanotecnologia com o regime de verdade que institui 

já se faz sentir quando lemos que “é de conhecimento de qualquer biólogo ou médico 

que no organismo humano e de outros seres vivos as coisas realmente acontecem no 

nível do infinitamente pequeno” (Superinteressante, 09/2003)139. Sabemos agora que a 

“verdade” da doença só a nanomedicina está em condições de revelar. 

Cabe uma outra observação. Trata-se da ambigüidade do dispositivo da 

nanotecnologia presente no par visibilidade/invisibilidade, ambivalência essa que, 

diga-se de passagem, estrutura boa parte dos textos analisados. “Máquinas invisíveis” a 

olho nu são capazes de imprimir uma visibilidade total do corpo: graças a essas 

“micromáquinas” nossas artérias podem agora ser vasculhadas e monitoradas “nos 

mínimos detalhes”. Ou seja, o par ambivalente visibilidade/invisibilidade é 

determinado da seguinte forma: por uma lado, visibilidade e transparência máximas do 

corpo, por um outro, invisibilidade e intransparência da máquina. Não podemos deixar 

de lembrar do dispositivo “panóptico” de Bentham, analisado por Foucault (1997), 

essa “máquina ótica que faz ver sem ser vista”. 

No tocante às formas de monitoramento e modalidades de poder que a 

nanotecnologia potencializa, a matéria relata que “até 2025 o planeta será envolvido 

                                                                                                                                                                        
 



 216

por uma gigantesca teia invisível de comunicação composta de termostatos, detectores 

de pressão, câmeras e microfones monitorando as ruas, as cidades e o meio ambiente”, 

afirma Murray Hill, presidente do Bell Labs, o maior centro de pesquisas tecnológicas 

do mundo. “Eles transmitirão dados constantemente, assim como a nossa pele passa 

informações para o cérebro”, diz. Logo “os robôs invisíveis” serão como vírus e 

bactérias: estarão por todos os cantos. Para Aristides Requicha, diretor do Laboratório 

de Robótica Molecular da Southern University, nos Estados Unidos, “será possível 

monitorar tudo o que acontece pelo mundo, inclusive dentro do próprio corpo 

humano”.  

Um tema recorrente e que tem gerado polêmicas é o tema do “descontrole das 

máquinas” quando associado à perspectiva da “autoreprodução dos nanorobôs”. 

Já Ralph Merkle, engenheiro molecular e dono da empresa americana Zyvex 

voltada exclusivamente para a nanotecnologia, afirma ter conseguido construir 

microrrobôs que “se reproduzem sozinhos”. Eles fariam parte da “poeira eletrônica” 

que, pelos objetivos de Merkle, seria elaborada para “entrar no corpo humano a fim de 

combaterem doenças, coágulos e gerar diagnósticos precisos”. Em pouco tempo, “os 

nanorrobôs se autoduplicam, conforme a gravidade da doença, encontram e destroem 

os microrganismos invasores”. Entretanto, o fato desses nanorobôs serem capazes de 

se autoreplicarem, como bactérias já vem sendo objeto de preocupação.  O cientista 

Bill Joy afirma que, se não pararmos agora, “a nanotecnologia fugirá do controle”, 

como máquinas de proporções virais, invisíveis, automultiplicando-se 

desordenadamente. “Os nanorrobôs autoduplicantes podem ser tão perigosos quanto 

um câncer”, afirma Aristides Requicha, em entrevista à Superinteressante.  

                                                                                                                                                                        
139 “A Revolução Invisível”. Autor: Reinaldo José Lopes. Revista Superinteressante, especial-matéria de 
capa Medicina do Futuro, edição 191-B, setembro de 2003, pp. 18-23.  



 217

Cabe aqui algumas observações. Do ponto de vista da lógica do suplemento, a 

nanotecnologia é concebida como uma “tecnologia perigosa”: como uma “tecnologia 

invasiva”, vinda “de fora”, representa por princípio uma ameaça potencial à 

interioridade e integridade do corpo (“o dentro”): “Os nanorrobôs autoduplicantes 

podem ser tão perigosos quanto um câncer”. É interessante notar que a essencialização 

do corpo, a sua naturalização, se revela não apenas em relação à exterioridade da 

tecnologia, mas também em relação a outros viventes no momento que são evocados 

“os microorganismos invasores” (as bactérias, os vírus).  

Outro ponto digno de nota é a ambivalência presente no par 

controle/descontrole tão comum a um enunciado, tal como: “a nanotecnologia fugirá 

do controle, como máquinas de proporções virais, invisíveis, automultiplicando-se 

desordenadamente”. De fato, para o pensamento antropocêntrico, as máquinas podem 

fugir ao controle e nos ameaçar de morte. O espectro da máquina, do seu descontrole é 

típico desse tipo de pensamento que se apoia numa visão instrumental da técnica. Em 

relação à liberdade e à autonomia do lógos, a técnica e a máquina são apenas meios, 

instrumentos.  

Assim como a ambivalência trabalhada positivamente nessas práticas 

discursivas revela uma compreensão da tecnologia como um suplemento perigoso, do 

mesmo modo, ela manifesta um elemento de Indecidibilidade quando evocamos a 

idéia de phármakon. Senão vejamos os seguintes enunciados veiculados pela Folha de 

São Paulo (27/11/2000)140: “Será que a nanotecnologia poderá um dia se converter em 

um ‘inimigo invisível’, usado para danificar a vida, em vez de protegê-la?”. A 

nanotecnologia como todo phármakon, poder ser benéfica e “proteger a vida” quando 

                                                           
140 “Mini-helicóptero poderá ‘invadir’células”. Autor: Salvador Nogueira. Folha de São Paulo, sessão 
Ciência, 27/11/2000. 



 218

utilizada como um “remédio”, ao mesmo tempo em que pode ser maléfica e utilizada 

como um “veneno”, revelando-se mortal. Importante aqui é perceber que a 

ambivalência é um elemento fundamental no processo de estruturação e de legitimação 

dos discursos. Graças a ela é possível instituir regimes de verdade e fazer circular, em 

ambas as direções (já que a nanotecnologia pode encarnar tanto as forças do bem como 

as do mal), verdades acerca da doença, da vida e da morte.  

 

Robôs cirurgiões e telemedicina 

A hipótese da passagem do corpo-máquina ao corpo-informação, precisamente, 

a digitalização e virtualização dos corpos, ganha força, tornando-se mais evidente 

quando observamos as práticas biomédicas contemporâneas agenciadas ao paradigma 

molecular-digital, especialmente, no caso da telemedicina e das novas tecnologias de 

diagnósticos por imagens na neuromedicina. 

De fato, sabe-se que a medicina moderna nasceu da motivação de decifrar e ler 

o corpo como se fosse um livro. Foucault (1998) nota que os séculos XVII e XVIII 

testemunharam uma transformação na prática médica em que o corpo, até então um 

território desconhecido, transformou-se em objeto legível por meio de uma variedade 

de técnicas, que realizavam desde a dissecação até a manutenção de registros regulares 

(notas, diários e relatórios). Tudo o que era observável ou registrado deveria ser 

igualmente superposto, traduzido, permutável. O corpo era assim um enigma à espera 

de decifração e, como sabemos, o exercício de controle sobre esse “código-livro” era o 

que assegurava a autoridade e o poder médico. Essas práticas médicas configuraram 

uma forma nova de percepção da doença ao mesmo tempo que instauraram novas 

técnicas de objetivação e individualização do corpo doente. 



 219

Com efeito, hoje, graças às novas tecnologias digitais, observa-se uma 

profunda mudança nas formas de visibilidade do corpo, assim como a constituição de 

novas modalidades de poder.  

As novas tecnologias de diagnósticos por imagens nos permitem ver o interior 

do corpo sem atravessar a pele sensível, sem seccionar vasos, sem cortar tecidos. 

Scanners, sistemas de ressonância magnética funcional e tomografia computadorizada, 

entre outros, dão acesso a imagens do interior do corpo. A partir de membranas 

virtuais, pode-se reconstruir modelos digitais do corpo em três dimensões, o que 

poderá ajudar os médicos em cirurgias. Como observa Lévy (2001: 30), no reino do 

virtual, a análise e reconstrução do corpo não implicam mais na dor nem na morte. 

Virtualizada, a pele torna-se permeável”. Outro exemplo de construção e uso de 

“corpos virtuais” é o Projeto Humano Visível (PHV)141. Com o emprego de técnicas de 

simulação de computador, o corpo humano torna-se inteiramente visível ao olhar 

clínico. Os corpos transformados em imagens virtuais podem ser desmontados e 

remontados, animados, programados para interagirem com simulações e até navegados 

por dentro, através de hipermídia, como se fossem um território percorrido por uma 

minúscula nave espacial (Cf. Garcia dos Santos, 2003). 

Dito isto, passemos então a uma descrição e análise mais detalhada da 

produção discursiva da mídia. Interessa-nos descrever as formas de problematização 

que imprimem ao corpo, os regimes de visibilidades-dizibilidades que instauram, 

assim como problematizar as novas modalidades de poder agenciadas aos dispositivos 

das novas tecnologias biomédicas.  

                                                           
141 The Visible Human Project. Em 1994, foi lançado na rede o primeiro homem a tornar-se um 
“Humano Visível”. O corpo de um prisioneiro de 39 anos, condenado à morte e executado, foi 
integralmente digitalizado. No final de 1995 foi lançada a “Mulher Visível”. Sobre o PHV, ver Garcia 
dos Santos (2003). 



 220

Em matéria intitulada A Medicina dos Chips e Robôs, a Veja (12/2000)142 traz 

uma ampla matéria sobre as interfaces entre as novas tecnologias digitais e a medicina, 

com ênfase na telemedicina (Cf. Imagem-texto). “Remédios que navegam pelo corpo”, 

“máquinas que fazem cirurgias” e “médicos que cuidam de pacientes pela internet” 

seriam exemplos da “revolução da tecnologia” dentro de hospitais e consultórios 

médicos. No “admirável mundo novo” da medicina, “remédios começam a se parecer 

com chips”. Eles são “programados para navegar pelo corpo até encontrar o órgão-alvo 

para, então, liberar as drogas que vão dar combate à doença”. “Robôs passam a dividir 

as salas de cirurgia com cirurgiões humanos”. Alguns são comandados à distância pela 

internet, numa operação que em breve promete tornar-se tão trivial como é hoje uma 

videoconferência, relata a Veja.  

 Dessas linhas, podemos destacar alguns pontos para problematização. A 

circulação e multiplicação de enunciados, imagens e metáforas informáticas (remédios 

“programados para navegar pelo corpo”; “remédios começam a se parecer a chips”) e 

mesmo bélicas (“órgão-alvo”; “drogas que vão dar combate à doença”) são indicadores 

da força do paradigma informacional, de matriz molecular-digital, no âmbito das 

práticas biomédicas contemporâneas. Isso é um dado importante quando observamos 

que as ciências da informação parecem mesmo determinar a própria linguagem da 

medicina.  

Nos enunciados, imagens e metáforas, podemos também apreender um ponto 

ou elemento de indecidibilidade no que concerne à “agência humana”. E isso tem 

desdobramentos importantes, fundamentalmente, quando remetido à temática da 

interface homem-máquina e o ‘descentramento do humano’ operado pelas novas 

                                                           
142 “A Medicina dos Chips e Robôs”. Autor: Eduardo Junqueira. Revista Veja, edição especial “Vida 
Digital”, 12/2000. 



 221

tecnologias. Senão vejamos os seguintes enunciados: “máquinas que fazem cirurgias”; 

“Robôs passam a dividir as salas de cirurgia com cirurgiões humanos”; “robôs 

cirurgiões”. Ora, esses enunciados revelam não apenas o nítido borramento das 

fronteiras homem-máquina, agência/instrumento, mas o quanto a agência humana é 

relativizada, senão mesma deslocada para a máquina. Ou seja, a ação, a capacidade de 

agir, de atuar deixa de ser uma exclusividade do sujeito autônomo, livre e consciente 

(o sujeito do humanismo) e passa a ser uma qualidade, um atributo também da 

máquina. Nesse ponto lembremos a noção de “agências maquínicas” (Cf. Downey, et 

al., 1995). A indecidibilidade aqui pode ser melhor elucidada na questão: onde termina 

o humano e onde começa a máquina? Ou dada a ubiqüidade das máquinas, a questão 

pode ser invertida: onde termina a máquina e onde começa o humano?143 

Podemos voltar à Veja, para o ponto da matéria em que essa situação de 

indecidibilidade se repete.  

Ao imprimir efeitos de novidade e espetacularização ao evento tecnológico, a 

matéria diz: “É realmente um show’’. Em seguida, a partir do enunciado “Robôs na 

sala de cirurgias”, são descritas algumas cenas envolvendo “robôs cirurgiões”. Numa 

cena, pode-se assistir a um robô que auxilia o cirurgião, atendendo a seus comandos de 

voz. Em outra, três braços robóticos fazem o serviço no paciente orientados a distância 

pelo médico. Eles reproduzem exatamente os movimentos feitos pelo cirurgião, que, 

postado diante de um monitor onde vê as imagens ampliadas do coração do paciente, 

“pilota uma espécie de joystick”, em lugar de um bisturi ou de uma agulha. Um dos 

braços robóticos “cuida de iluminar” e capturar imagens do interior do corpo do 

                                                                                                                                                                        
 
143 Essas questões são exploradas no capítulo 5.1 Corpo cyborg. 



 222

paciente, por meio de microcâmeras e cabos de fibra ótica. Os outros dois vão 

manipulando bisturis, pinças e tesouras.  

Para nossos propósitos, é importante o que diz ainda a Veja. “Em alguns 

momentos”, diz ela, “a relação entre máquina e humanos se inverte. Os instrumentos 

humanos são os assistentes dos robôs, substituindo as ferramentas que estes operam”. 

Quanto a essa inversão de papéis, não podemos deixar de repetir Haraway (2000: 46), 

quando afirma que “nossas máquinas são perturbadoramente vivas e nós 

assustadoramente inertes”. Segundo a matéria, o software “que dá vida a essas 

máquinas” foi desenhado para corrigir os comandos enviados pelo cirurgião, 

eliminando “os tremores do médico” na operação do “joystick”144. 

Temos aqui algumas ambigüidades que são indicadores de indecidibilidade 

consubstanciada na crescente “mecanização do humano” e na intensa “vitalização das 

máquinas” e sua integração nas tecnologias da informação, que acabam por revelar a 

transgressão, senão, mesmo, o apagamento das fronteiras metafísicas do orgânico e do 

maquínico, do humano e da máquina. É importante perceber aqui que mesmo a 

fronteira do vivo e do não-vivo revela-se problemática a partir do momento em que um 

“software dá vida à máquina”. É nessa mesma direção que a Veja mais adiante informa 

que “há programas ultracomplexos que funcionam como cérebro das máquinas” ou que 

“remédios começam a tomar a forma de seres híbridos, meio drogas, meio máquinas”.  

A crescente incorporação das tecnologias digitais pela medicina exige uma 

problematização das modalidades de poder-saber agenciadas, por exemplo, à 

telemedicina e a dispositivos como o prontuário eletrônico e o monitor virtual. 

                                                           
144 A Veja informa que na Universidade Leipzig, na Alemanha, mais de 160 cirurgias cardíacas foram 
realizadas com o auxílio dos três braços robóticos. As três máquinas são capazes de fazer reparos de 
válvulas mitrais e implantes de até duas pontes na mesma pessoa.  
 



 223

Com o sugestivo enunciado “O Coração Pulsa na Rede”, a Veja (12/2000) 

aborda a telemedicina e uma das suas aplicações mais discutidas nos consultórios e 

hospitais: o “prontuário eletrônico”, técnica médica que permite o registro de todo o 

histórico de saúde de uma pessoa, desde o nascimento até a morte145. Nele poderiam 

ser apontados, por exemplo, os remédios a que o paciente é alérgico e os problemas de 

saúde que enfrentou.  

No Brasil, algumas aplicações de telemedicina146 já começam a ser utilizadas. 

No instituto do Coração, em São Paulo, todos os pacientes – cerca de 300 000 – já têm 

prontuário eletrônico. Nessas fichas constam todos os exames que eles fizeram no 

hospital e até os medicamentos e a dieta a que foram submetidos no caso de 

internação.  

Outra inovação de ponta no Incor é a versão virtual dos monitores de cabeceira 

de leito. O “monitor virtual”, que fica ao lado da cabeça do paciente, é responsável por 

acompanhá-lo 24 horas por dia. Esses aparelhos podem fornecer até 271 informações 

sobre o funcionamento do organismo da pessoa. Tanto o monitor virtual como o 

prontuário eletrônico podem ser acessados pelo médico, através da internet. 

Como técnicas de monitoramento e de controle do corpo, o prontuário 

eletrônico e o monitor virtual podem ser tematizados como práticas de normalização e 

individualização dos pacientes, já que as informações coletadas reforçam a autoridade 

do médico (o poder-saber que passa a exercer sobre o paciente) e instituem um regime 

                                                           
145 A Veja informa que uma das metas do plano nacional de saúde na Inglaterra é que, até 2005, todos os 
estabelecimentos ligados ao sistema de saúde britânico devem estar preparados para que as pessoas 
consultem seus médicos eletronicamente.  
146A Veja também informa que telemedicina já responde por mais de 100.000 consultas a distância por 
ano. Os pacientes usam equipamentos que medem a pressão arterial, os batimentos cardíacos e a taxa de 
açúcar no sangue e captam outras informações que podem ser monitoradas a distância pelos médicos via 
rádio ou internet. 

 



 224

de verdade acerca da doença e da saúde, que se desdobra na prescrição de 

medicamentos, dietas, comportamentos. 

A partir do uso das novas tecnologias digitais, o “corpo virtual” é uma das 

novidades da neurocirurgia. Vejamos dois casos veiculados pela mídia.  

A Veja (12/2000) traz matéria sobre o “neuronavegador” (Cf. Imagem-texto), 

apresentado como uma “supermáquina ótica” que une tecnologias já conhecidas, como 

o microscópio eletrônico, a ressonância magnética, sistemas de emissão e recepção de 

raios infravermelhos, que agora funcionam integradas pelo computador. Com o 

neuronavegador, o cirurgião marca no monitor do computador a área do cérebro a ser 

retirada, guindo-se por imagens fornecidas pela tomografia ou pela ressonância 

magnética. Um software se encarrega de transferir as imagens, em três dimensões, para 

o microscópio eletrônico.  

A partir do jogo da oposição claro/escuro, a metáfora da luz é amplamente 

utilizada para produzir efeitos de novidade (“o neuronavegador revoluciona a prática 

das cirurgias intracranianas”) e marcar um afastamento com o passado arcaico da 

medicina. “Antes operávamos como se estivéssemos caminhando numa sala escura”, 

diz Hallim Féres Junior, neurocirurgião do Abert Einstein, “agora está tudo 

iluminado”.  

A Veja (29/07/1998), que traz o sugestivo título Sem Cortes, ao abordar a 

neurocirurgia, descreve o equipamento conhecido como “Gamma Knife”, anunciado 

como “a mais avançada técnica para operação intracraniana”. Podemos reproduzir uma 

passagem do texto que descreve o modo de funcionamento do equipamento, e desde já 

chamar a atenção para os enunciados, imagens e metáforas bélicas que são utilizadas.  

 



 225

“Como um míssil teleguiado, o aparelho, de 23 toneladas, bombardeia o tumor 
ou a lesão cerebral com feixes de raios gama – radiação invisível, capaz de 
atravessar os tecidos do corpo humano. Precisos e potentes esse feixes de raios 
gama destroem as células doentes sem atacar as sadias. Controlada por 
computadores, a investida é rápida. Dura, no máximo, trinta minutos. Não há 
cortes, sangue ou dor. Doze horas depois, o paciente pode voltar para casa” 
(Veja, 29/07/1998). 

 
É importante observar a ambivalência do dispositivo da tecnologia que se 

traduz aqui no par antigo-novo, momento em que a novidade (o novo) se anuncia na 

ruptura da neuromedicina (a cirurgia “sem cortes, sangue ou dor”) com o seu passado 

arcaico (“com cortes, sangue e dor”) corporificado na figura do bisturi.  

Certamente, nenhuma área da medicina sofreu tanto impacto da tecnologia 

digital como a de “diagnósticos por imagem”.   

A Veja (12/2000) apresenta o que seria “uma outra maravilha” permitida pela 

ciência da computação: a “ressonância funcional”147. Chamada de ressonância de 

última geração, esse dispositivo permite que as imagens sejam separadas, “como se o 

corpo humano fosse fatiado de meio e meio milímetro”.  

A Veja ainda lista algumas das principais contribuições da tecnologia para o 

avanço da medicina, com destaque para a fibra ótica, processadores, internet, 

miniaturização e softwares. A utilização da fibra ótica na medicina foi fundamental 

para o desenvolvimento dos diagnósticos por endoscopia, que possibilitaram que o 

médico passasse “a enxergar dentro do corpo humano” agredindo cada vez menos o 

paciente. Esse filamento, geralmente feito de fibra de vidro, chega à espessura de um 

fio de cabelo e tem a capacidade de “levar a luz de fora para dentro do corpo” e captar 

as imagens internas das “áreas iluminadas”.  

                                                           
147 Já em 1975, o físico suíço Richard Ernst descobriu que era possível obter imagens internas do corpo 
humano por ressonância magnética com mais detalhe ainda que na tomografia computadorizada. Com 
uma vantagem: o novo método dispensava a necessidade de utilizar radiação. A imagem da ressonância 
funcional não é gerada por raios que atravessam o corpo, mas pela vibração dos prótons do próprio 



 226

A matéria da Veja (07/04/1999) intitulada Lição de Anatomia, ao abordar 

também as tecnologias de diagnóstico por imagem, como equipamentos de ressonância 

magnética e a tomografia computadorizada, descreve, com detalhes, cenas do que 

enuncia como “a dissecação tecnológica” do corpo (Cf. Imagem-texto). Ao lado do 

enunciado do “supermáquina desvenda o interior do corpo humano e aprimora o 

diagnóstico das doenças”, é exibida uma série de imagens do coração de um paciente. 

Enquanto o paciente está deitado, o computador exibe a imagem tridimensional de 

partes do seu corpo. Na tela do computador, os médicos “giram o coração como um 

pião”, o que permite analisar o órgão de todos os ângulos, explica a Veja. 

  

“O paciente está acordado, deitado numa maca, imóvel, dentro de um tubo 
gerador de um campo magnético altíssimo. Nenhum bisturi abriu corte algum 
no corpo do homem, e nenhum sedativo foi necessário. É uma imagem 
tridimensional, nítida, clara. O sangue passa pelas artérias, as válvulas abrem e 
fechem, os ventrículos se movimentam em sístole e diástole. Tudo é visto 
enquanto está acontecendo. Outra cena: o intestino está em foco. É possível 
navegar pelo interior do órgão como quem se aventura no sobe e desce sinuoso 
de uma montanha-russa. Depois, o cérebro aparece como um emaranhado de 
viscosos filamentos acinzentados. Os médicos mapeam as áreas de fala, visão e 
movimento de pernas e braços. Tudo é limpo, rápido, indolor. Assim que o 
exame termina, o paciente volta para casa. A medicina comemora. Nunca foi 
tão fácil desvendar as entranhas do corpo humano”.  

 
A máquina responsável por esse “milagre” se chama “1.5T Signa Horizon LX 

CVMR”. Trata-se de um equipamento de ressonância magnética de alta potência 

acoplada a um “supercomputador”.  

A hipótese da passagem do corpo-máquina ao corpo-informação, a transição do 

paradigma tecnológico mecânico-eletrônico para o paradigma molecular-digital, ganha 

consistência quando observamos as práticas de digitalização e virtualização dos corpos 

                                                                                                                                                                        
organismo. Isso cria a possibilidade de fatiá-la em todas as direções, diferentemente da tomografia, que 
fornece cortes em um só plano.  



 227

na medicina contemporânea, especialmente, quando focamos a telemedicina e as novas 

tecnologias de diagnósticos por imagens.  

Para nós, a crescente incorporação das tecnologias digitais pela medicina está 

agenciada a novas modalidades de poder-saber que investem o corpo. Como técnicas 

de monitoramento e de controle do corpo, o prontuário eletrônico e o monitor virtual 

podem ser vistos como práticas de normalização e individualização dos pacientes. 

 

6.4 Clonagem, o xenotransplante e células-tronco 

No horizonte das tecnologias da clonagem, do xenotransplante e das técnicas 

que envolvem o cultivo de células-tronco, o corpo humano já não é mais percebido 

como uma instância originária, uma totalidade orgânica bem delineada em sua forma. 

No âmbito do “modelo de ação recombinatória” em que vigora o paradigma 

molecular-digital, a inteireza do corpo individual e mesmo os limites entre as espécies 

desaparecem em favor de uma “matriz informacional” constituída por um estoque 

virtualmente ilimitado de células, tecidos e órgãos. Passamos agora “a conceber o 

‘próprio’ do corpo como atualização contingente de uma matriz informacional” 

(Ferreira, 2003: 104). 

No caso do xenotransplante, por exemplo, o corpo humano já não pode ser 

pensado como uma instância originária, uma vez que podemos receber órgãos de 

porcos. A lógica recombinatória que preside a biologia molecular abre um espaço de 

transitividade virtualmente perfeita entre os viventes ao acenar 

 

“não apenas para a fragmentação e a instrumentalização do mundo natural, mas 
também para a indiferenciação de fronteiras que antes também eram tidas como 
culturalmente sagradas, tais como aquelas que delimitam o campo do humano, do 
corpo animal ou do vegetal” (Ferreira, 2003: 98). 
 



 228

 
O xenotransplante e o cultivo de células-tronco 

 O problema da rejeição de órgãos – o maior obstáculo aos transplantes – 

conduz às pesquisas que envolvem o xenotransplante, as técnicas de clonagem e o 

cultivo de células-tronco. A palavra ‘xeno’ vem do grego e significa “estranho”, 

“estrangeiro”. Xenotransplante é a técnica de transferência de células, tecidos, ou 

órgãos de uma espécie animal para outra. O xenotransplante demonstra um enorme 

potencial por oferecer um estoque virtualmente ilimitado de células, tecidos e órgãos 

para uma variedade de procedimentos terapêuticos (Cf. Wilmut e Campbell, 2000).  

Todavia, a hipótese da transferência de órgãos de animais para seres humanos, 

particularmente, a mistura de “humanos e porcos”148, além da sensação de desconforto, 

tem gerado calorosas discussões, uma vez que os xenotransplantes também são 

polêmicos porque podem funcionar como vetores de novas doenças para humanos. 

Na lógica do suplemento, a técnica do xenotransplante se revela ambígua. Ao 

mesmo tempo ela pode ser ‘benéfica’, quando nela depositamos a esperança de vida 

(“uma solução para a fila dos transplantes”), e ‘perigosa’, pois, através dela também 

podemos incorporar novas doenças. Como podemos constatar nos enunciados, 

imagens e metáforas veiculadas pela mídia, esse phármakon, ao mesmo tempo 

‘remédio’ e ‘veneno’, já se introduz no corpo dos discursos com toda sua 

ambivalência.  

 A Folha de São Paulo (13/04/1997)149 traz matéria em que somos 

surpreendidos com a informação de que cientistas, através de técnicas de clonagem, 

poderão produzir “porcos transgênicos humanizados” que servirão como “peças de 

reposição” para produção e transplante de órgãos humanos – ou que “clones animais” 

                                                           
148 Os animais considerados são os porcos, devido ao tamanho dos órgãos que é similar ao dos humanos.  



 229

serão usados como “fábricas químicas” para produção de uma grande variedade de 

drogas e remédios. Nessa mesma linha, a Folha de São Paulo (26/06/2000), na matéria 

Instituto Roslin aposta em Porcos, anuncia que “a resposta para reduzir a fila de espera 

de transplantes está nos porcos”.  

A matéria da Folha de São Paulo, de 05/08/1997, Homem pode receber rim de 

porco, informa que “nos Estados Unidos, já existem fazendas de porcos criados com 

alterações genéticas para que seus rins possam ser usados em homens. O porco é o 

animal com rim mais compatível ao ser humano”, afirma Agenor Spalinni Ferraz, 

médico do Hospital das clínicas da Universidade de São Paulo em Ribeirão Preto (HC-

RP).  

Contudo, a compreensão do xenotransplante como um “suplemento perigoso” 

também é afirmada. É assim que a Folha de São Paulo (26/10/1999)150 informa que os 

primeiros pacientes britânicos que receberem órgãos de porcos em transplantes, pelo 

método ainda experimental chamado xenotransplante, poderão ser proibidos de ter 

filhos. A proibição é considerada parte de um conjunto de medidas de “segurança” 

estudadas pela Autoridade Regulatória Temporária de Xenotransplantes do Reino 

Unido, órgão do Departamento de Saúde que regula transplantes de órgãos de animais 

para seres humanos. O objetivo da medida seria “assegurar que prováveis viroses de 

animais não sejam transmitidas”.  

 A matéria já citada da Folha de São Paulo (26/06/2000)151, anuncia que, 

paralelamente ao xenotransplante, há também um conjunto de pesquisas que vem 

sendo conduzido no Instituto Roslin que envolve as chamadas células-tronco.  

                                                                                                                                                                        
149 “Genética”. Folha de São Paulo. Autor: Sérgio Danilo Pena. 13/04/1997. 
150 “Uso de órgão animal deve ter restrição”. Folha de São Paulo, 26/10/1999. 
151 “Instituto Roslin aposta em Porcos”. Folha de São Paulo, Sessão Ciência, 26/06/2000.  



 230

As chamadas células-tronco do embrião são capazes de se diferenciar em quase 

todos os tecidos do corpo. Utilizando-se do mesmo processo de clonagem usado em 

Dolly, a idéia é tirar as células embrionárias e transformá-las no tecido que foi lesado 

pela doença. Por exemplo, no caso de mal de Parkinson, em neurônios novos e 

saudáveis. Esses neurônios seriam então transferidos para um ser humano. O objetivo 

destas pesquisas, descritas por Griffin como “futuristas”, não é reduzir a fila de espera 

de órgãos, mas curar doenças como mal de Parkinson e problemas cardíacos. O 

objetivo é criar células específicas do corpo para substituir as que foram lesadas pela 

doença. 

A Folha de São Paulo (24/06/1998), anuncia que Equipe cria célula “anti-

rejeição”, cuja descoberta pode permitir a “reconstituição de tecidos humanos e 

facilitar transplantes”. Cientistas da Universidade Johns Hopkins desenvolveram as 

primeiras células humanas não-especializadas em laboratório. Elas podem crescer para 

formar diferentes células e tecidos do corpo e garantir a eliminação do risco de rejeição 

em transplantes de órgãos. A descoberta pode permitir uma “eventual” produção em 

laboratório de tecidos humanos, como o músculo do coração ou células nervosas, que 

tenham sido perdidos devido a doenças ou acidentes. A pesquisa também poderia 

permitir aos cientistas introduzir “mudanças no código genético” que é passado de uma 

geração a outra, mas os pesquisadores dizem que este tipo de experiência está proibida 

na Johns Hopkins. 

 

O dispositivo da clonagem: o ‘efeito Dolly’ 

O dispositivo da clonagem nos permite potencializar a idéia da ambivalência 

como dinâmica disjuntiva afirmativa, dado que nos discursos articulados a esse 

dispositivo podemos identificar uma série de ambigüidades que se repetem com uma 



 231

certa regularidade, e que podem ser apreendidas, por exemplo, nos pares 

utopia/distopia, remédio/veneno (phármacon). De modo semelhante, no dispositivo da 

clonagem também pode ser facilmente apreendida a lógica da tecnologia como 

suplemento “perigoso”. 

Sabemos que é da natureza do dispositivo, especialmente quando articulado 

pela mídia, a produção de, pelo menos, dois tipos de efeitos: o “efeito de novidade”, 

que é impresso no anúncio do que possa ser uma revolução científica (“A Revolução 

Dolly”) e a “espetacularização do acontecimento” com a disseminação de imagens e 

metáforas conferindo-lhe grandiosidade.   

Foi assim que a notícia do sucesso da técnica da clonagem saiu primeiramente 

na revista inglesa “Nature’ (27/02/1997) e, desde então, disseminou-se pelo mundo e 

Dolly transformando-se rapidamente no ‘caso Dolly’”. 

Em março de 1997, a prestigiosa revista inglesa “Nature” anunciou ao mundo a 

existência da Dolly, a ovelha escocesa que se tornaria “um marco na história da 

humanidade”: o resultado de uma “surpreendente” e “perturbadora” revolução 

científica. Dolly viera ao mundo de forma inusitada. Não havia um pai ou mãe 

biológica que seguissem os caminhos naturais para a sua concepção. Dolly, na 

verdade, era o que a ciência denomina clone, cópia idêntica de outro ser vivo, 

produzida artificial e assexuadamente. 

 Dolly alcançou celebridade ao aparecer nas capas das principais revistas do 

mundo. No Brasil, ela foi matéria de capa da revista Veja (05/03/1997) que traz a 

imagem da ovelha acompanhada do enunciado: “A Revolução Dolly. Já é possível 

clonar o ser humano?”.  



 232

De modo geral, a clonagem de Dolly foi considerada uma ‘revolução 

tecnocientífica’ a partir da qual a competência biotecnocientífica teria alcançado um 

novo patamar152.  

 

“Em 1996, Keith Campbell e eu, com nossos colegas do Instituto Roslin e da 
PPL, clonamos Dolly a partir de uma célula que havia sido removida da 
glândula mamária de uma ovelha mais velha e então cultivada in vitro.  Quando 
isto aconteceu, a ovelha em questão estava morta a muito tempo. Nós fundimos 
a célula obtida por cultura com o óvulo de uma outra ovelha para “reconstruir” 
um embrião que transferimos para o útero de uma mãe ‘substituta’, onde se 
desenvolveu a té o nascimento de uma ovelha. Esta foi a ovelha que chamamos 
Dolly: não exatamente o primeiro mamífero a ser clonado, mas com certeza o 
primeiro a ser clonado a partir de uma célula do corpo” (Wilmut, 2000: 25). 
 
Em síntese, Dolly – um ‘híbrido’ natural-artificial - é o resultado de um 

processo que envolveu três ovelhas: o núcleo de uma célula diferenciada (ovelha-mãe 

doadora) foi fundido com uma célula germinativa (ovelha receptora) da qual 

previamente foi retirado o núcleo e, em seguida, o embrião assim obtido foi 

transplantado para o útero de uma terceira ovelha (gestante). 

O ‘efeito Dolly’ gerou uma intensa polêmica sobre as conseqüências éticas, 

sociais e políticas da possível aplicação da clonagem à espécie humana. Foi assim que 

o “dispositivo da clonagem” mobilizou imediatamente cientistas, filósofos, teólogos, 

juristas, políticos, organizações e a opinião pública em torno da questão: “você é favor 

ou contra a clonagem?” 

O ‘dispositivo da clonagem’ fez com que chefes de Estado tomassem medidas a 

seu respeito. Nos EUA, o então presidente Bill Clinton suspendeu os experimentos e as 

verbas federais até que uma comissão de bioética estudasse os impactos possíveis e 

prováveis da experiência. No campo religioso, o Vaticano condenou, a priori, em seu 

                                                           
152 Ao clonar Dolly a partir de células somáticas de uma ovelha adulta de sexo feminino, Wilmut e 
equipe ‘quebraram’ um dogma da biologia, que dizia ser impossível reativar a totalidade da informação 



 233

jornal oficial, o Osservatore Romano, qualquer tipo de experiência futura com seres 

humanos, considerando essa possibilidade uma interferência indevida nos desígnios do 

Criador, além de uma demonstração da vigência daquilo que o Papa João Paulo II vem 

caracterizando como “cultura da morte”153.  

Em geral, os grupos religiosos reagiram e afirmaram que a clonagem dos 

humanos seria “um ato abominável, o cúmulo da soberba, a tentativa do homem de se 

igualar ao Criador” (Cf. Kolata, 1998). A organização Mundial de Saúde também se 

declarou contrária à clonagem de seres humanos.  

Contudo, o ‘efeito Dolly’ não teve apenas uma recepção negativa. Nem todas 

as organizações se declararam contrárias à clonagem de seres humanos154. Em Nova 

York, foi fundado um grupo a favor da clonagem, a “Frente Unida para os direitos dos 

Clones”, constituída principalmente por homens e mulheres homossexuais que 

reivindicavam “o direito de clonarem a si próprios”155. “As lésbicas, em especial, 

vislumbravam a possibilidade de pegar uma célula de uma mulher e implantá-la em um 

óvulo de outra, gerando assim um bebê sem a participação de um homem no processo” 

(Kolata, op. cit., p.35).  

                                                                                                                                                                        
genética de uma célula adulta e especializada, reforçando a tese de que o genoma não sofre 
modificações durante o processo.  
153 Depois que o médico italiano Severino Antinori e seus colaboradores anunciaram que iriam clonar o 
primeiro ser humano, a França e a Alemanha pediram à ONU que inicieasse imediatamente um diálogo 
mundial para banir a clonagem de seres humanos. A igreja também atacou, tachando as experiências de 
nazistas. Ver a respeito, a revista Veja (08/03/2000), “O Próximo!”. Matéria de capa “Começou – A 
corrida para fazer o primeiro clone humano”.  
154 Entre os grupos que se declaram favoráveis à clonagem de seres humanos, destaca-se a seita dos 
Raelians. A revista Superinteressante (07/2001), Homens em Série, traz matéria em que aborda a relação 
dos Raelians com a técnica da clonagem. Esse movimento religioso financia a empresa Clonaid, com 
sede nos EUA. Os Raelians acreditam que através da clonagem será possível “alcançar a vida eterna”. 
Acreditam também que a vida na Terra foi criada por extraterrestres que, um dia, retornarão.  
155 Entre os candidatos a fazer cópias de si mesmo, destaca-se o americano Randolfe Wicker, 63 anos, 
presidente do Human Cloning Foudation. Ele decidiu deixar 350 000 dólares de herança para o bebê que 
venha a ser criado a partir de suas células (Cf. Veja, 08/03/2000), “O Próximo!”. Matéria de capa 
“Começou – A corrida para fazer o primeiro clone humano”. 
 



 234

É importante perceber como a ambivalência trabalha positivamente desde o 

interior do dispositivo, ao reforçá-lo, multiplicá-lo. Ora, dizer sim ou não, ser a favor 

ou contra a clonagem humana: em todo caso, valorização do próprio dispositivo, tido 

como o que há de mais importante, já que é capaz de intervir e modificar a “natureza” 

humana.   

Corroborando com a nossa linha de pensamento, Schramm (1997)156 observa 

que, de modo geral, no ‘efeito Dolly’, verifica-se a primazia de dois tipos de 

“sentimentos contraditórios”: por um lado, um “sonho de imortalidade” que 

acompanha o imaginário humano desde sempre - intensificado agora em termos 

genéticos, através da reprodução potencialmente infinita do mesmo genoma 

(lembramos que a articulação entre o tema da clonagem humana e o desejo de 

imortalidade é feita por Braudrillard, 2001); por outro, um sentimento de “profunda 

repulsa”, por tratar-se de um mamífero e abrir a possibilidade de realização de clones 

do ser humano. Aqui o ‘caso Dolly’ transformou-se no ‘fantasma da clonagem 

humana’ que desestabiliza nosso sentimento em relação a nós mesmos. 

A situação de ambivalência aqui fica patente quando notamos que é dessa 

possibilidade de mexer com a ‘ontologia do humano’, da imagem que o humano tem 

de si, a chamada ‘natureza humana’, ou a ‘essência do humano’ que a perspectiva da 

clonagem abre, que ganham forças duas posições divergentes: 1) aqueles que, movidos 

por sentimentos de espanto e perplexidade, “demonizam” a tecnologia da clonagem, 

prevendo um futuro sombrio, não muito longínquo, povoado por legiões de clones 

humanos não-naturais, programados e organizados em uma espécie de sociedades de 

                                                           
156 “O fantasma da clonagem humana – reflexões científicas e morais sobre o ‘caso Dolly’”. Autor: 
Fermin Roland Schramm. Revista Ciência Hoje, matéria de capa “Quem tem medo da clonagem 
humana?”, no. 127, vol. 22 março/abril de 1997, p.36-42. Ver na mesma revista, “Por que proibir 
clonagem humana?”. Entrevista com Sérgio Danilo Pena, pp.27-33.  
 



 235

insetos sem vontade individual própria; 2) aqueles que fascinados com as promessas da 

tecnologia da clonagem, endeusam o caso “Dolly” e festejam mesmo o fato de que a 

condição humana de precariedade e finitude estejam prestes a acabar. Esses últimos 

vêem despontar no horizonte – para além do humano - uma “pós-humanidade”. 

 A ambivalência como disjunção afirmativa é facilmente apreendida quando a 

tecnologia é vista, simultaneamente, como uma ‘oportunidade’ para a humanidade 

(possibilidade de salvação) e origem de sua ‘perversão’ (raiz de seus malefícios). No 

primeiro caso, a tecnologia é prisioneira de uma visão utópica e, por vezes, 

messiânica-redentora da humanidade (graças a ela podemos “alcançar a vida eterna”); 

no segundo, associada à catástrofe,  ela é prisioneira de uma visão distópica e 

escatológica (por integrar a “cultura da morte”).  

Ora, a ambigüidade revela o quanto a tecnologia é um “suplemento perigoso”, 

ao ameaçarmo-nos de morte, mas também ao incorporarem a esperança de cura da 

doença, e mesmo o sonho de imortalidade). E essa dinâmica, é importante perceber, 

está na base de estruturação das produções discursivas articuladas não apenas ao 

dispositivo da clonagem, do xenotransplante e cultivo das células-tronco, mas também 

do “dispositivo do DNA”, da terapia genética e outras tecnologias biomédicas. 

 O que queremos assinalar aqui é o fato de que tanto na utopia como na distopia, 

as práticas discursivas centradas nesses dispositivos configuram e legitimam, em 

última instância, campos de saber, posições de poder e regimes de verdade (acerca da 

doença, da vida e da morte).  

 

6. 5  Biotecnologia e os transgênicos 

As práticas biotecnológicas contemporâneas estão alinhadas ao novo paradigma 

digital-molecular que imprimem aos processos da vida a lógica cibernética e 



 236

informacional. Por encontrarmos nos discursos da biologia molecular e da 

biotecnologia elementos que melhor corroboram a hipótese geral da pesquisa – a 

passagem do corpo-máquina ao corpo informação – abordamos aqui a biotecnologia do 

ponto de vista de seu história, conceitos, procedimentos técnicos, aplicações, relatos de 

experiências de laboratórios que envolvem a produção de transgênicos, assim como 

são veiculados pela mídia. 

A ação de manipulação e transformação de plantas e animais efetivada pelo 

homem é uma prática tão antiga quanto história das civilizações. Ela tem uma história 

de pelo menos dez mil anos quando associada à agricultura. As primeiras 

‘biotecnologias’ surgiram com a fabricação do vinho, cerveja e queijo, através das 

reações de fermentação que utiliza a levedura.  

No entanto, a era da biotecnologia, propriamente dita, teve início em 1973, 

pelas mãos dos norte-americanos Stanley Cohen e Herbert Boyer. Eles conseguiram 

reatar (“recombinar”) trechos de DNA de uma bactéria depois de terem incluído na 

seqüência um gene de sapo. Com isso, eles demonstraram: primeiro, que o código 

genético era de fato universal, pois os DNAs de espécies distantes eram compatíveis; 

segundo, que os homens tinham adquirido a faculdade de criar quimeras verdadeiras, 

híbridos no sentido mais profundo da palavra, o genético (Cf. Leite, 2000).  

Cohen e Boyer nomearam sua técnica de “DNA recombinante”, mas a 

imprensa acabou por eleger a expressão “engenharia genética”, ressaltando com 

perspicácia o trabalho de “engenharia” nela implícito. É importante lembrar que a 

insulina humana foi o primeiro produto obtido por engenharia genética a ser aprovado 

para a produção em escala industrial, em 1984. 



 237

 Onde reside, de fato, a novidade da biotecnologia moderna? Para responder à 

questão talvez seja bastante ilustrativo traçar um paralelo do modo de atuação dos 

criadores tradicionais de animais e dos novos “engenheiros genéticos”. 

Os criadores tradicionais têm que operar dentro dos limites reprodutivos que 

definem as espécies, ou seja, os genes só podiam ser transmitidos entre organismos 

através dos mecanismos formais do sexo – ou, ocasionalmente, e efetivamente ao 

acaso, através da ação de vírus. A engenharia genética, contudo, permite, em princípio, 

isolar e retirar genes de qualquer organismo e implantá-lo em qualquer outro: genes de 

fungos em plantas, genes de camundongos em bactérias, genes humanos em ovelhas; 

através dela toda forma de combinação é possível. Além disso, os “engenheiros 

genéticos” (Wilmut e Campbell, 2000) têm uma precisão de que os criadores 

tradicionais carecem: eles podem “acrescentar apenas um gene de cada vez – ou 

podem remover genes individuais, alterá-los e colocá-los de volta, ou realmente criar 

genes absolutamente novos que jamais existiriam antes na natureza” (Wilmut e 

Campbell, 2000: 29). Em suma, “os criadores tradicionais eram limitados pelas 

restrições da biologia, enquanto os ‘engenheiros genéticos’ estão, em teoria, limitados 

apenas pelas leis da física, por sua imaginação e pelas leis e a ética de sua sociedade” 

(Wilmut e Campbell, 2000: 29). 

Assim, podemos precisar melhor, denomina-se Engenharia Genética (ou  

tecnologia do DNA recombinante) a capacidade de intervenção humana nos 

mecanismos da síntese e/ou da “linguagem da vida”. Trata-se de um conjunto de 

saberes oriundos da física, da química e da biologia que, aliados a técnicas que 

possibilitam manipular a molécula de DNA, os genes, conseguem reformar, 

reconstituir, reproduzir ou construir novas e diferentes formas de vida, em geral não 

existentes na natureza. Portanto, a engenharia genética é uma biotecnologia diferente 



 238

das demais porque manipula as moléculas da vida. A tecnologia do DNA recombinante 

é um tipo de “máquina de costura biológica” capaz de isolar, identificar e recombinar 

genes podendo ser usada para unir o tecido genético de organismos não relacionados 

(Cf. Rifkin, 1999).  

A aplicação da engenharia genética é abrangente. Ela compreende todo o setor 

alimentício, a produção de equipamento médico para humanos e animais (kits de 

diagnóstico), métodos para o tratamento precoce de doenças de plantas, vacinas, a 

produção de químicos especializados em biorreatores ou em plantas industriais, a 

produção de (bio)polímeros à base de plantas ou micróbios, a mineração bacteriana 

(biodepuração) (Cf. Seiler, 1998). 

 

“Admirável mundo novo” da biotecnologia 

Vejamos, mais detalhadamente, o que vem sendo desenvolvido nos laboratórios 

de biotecnologia, conforme a mídia. Particularmente, nosso objetivo é descrever e 

analisar o discurso da mídia, no registro da divulgação científica, buscando apreender 

os enunciados e imagens recorrentes relacionados à temática da biotecnologia.  

A partir do sugestivo enunciado “a vida é um livro aberto”, a revista Veja 

(27/12/2000)157 apresenta uma lista das principais experiências realizadas com sucesso 

no campo da engenharia genética, no ano de 2000.  

Segundo a Veja, a empresa canadense Nexia Biotechnologies anunciou a 

produção do transgênico “cabra-aranha”. Trata-se de uma cabra aparentemente 

comum, mas cujo leite contém as mesmas proteínas que constituem a teia dos 

aracnídeos. A teia de aranhas é feita de material proporcionalmente mais resistente que 

o aço. A idéia é retirá-lo do leite para produzir materiais ao mesmo tempo maleáveis e 



 239

superresistentes. Essa fibra é apontada como um dos mais fortes, leves e flexíveis 

materiais conhecidos na natureza, de modo que o produto a ser obtido do leite das 

cabras foi batizado como BioSteel, ou ‘aço biológico’158. Esse produto, espera-se, pode 

ser utilizado na indústria aeronáutica e na composição de tendões e músculos 

artificiais. 

Já a empresa americana Aqua Bounty Farms produziu o “supersalmão”. 

Alterado geneticamente para produzir uma quantidade descomunal de hormônios de 

crescimento, o “frankenfish”, como foi batizado pelos ambientalistas, poderá atingir o 

tamanho adulto na metade do tempo normal159. Além de desenvolver-se mais 

rapidamente, ele se torna mais resistente a doenças e predadores. A partir do enunciado 

Feito pelo Homem, a Veja (dezembro de 2002)160 exibe a imagem de um cientista 

comparando o ‘salmão gigante’, produzido em laboratório, com o salmão normal, ou 

seja, ‘natural’, produto da “natureza” (Cf. Imagem-texto). Aos 18 meses, o salmão 

precoce já é cinco vezes maior do que as variedades existentes. Daí que “os 

ambientalistas torcem o nariz, evidentemente, pois temem que o supersalmão escape 

dos laboratórios e extermine as variedades naturais. A empresa garante que, por 

precaução, todos os salmões experimentais são inférteis” (Folha de São Paulo, 

17/11/2000).  

A Veja (27/12/2000)161 ainda informa que cinco porcos foram clonados a partir 

de células adultas pela PPL Therapeutics, a mesma empresa que desenvolveu a ovelha 

Dolly. O objetivo final é utilizar coração, fígado e pâncreas dos animais em 

transplantes. Animais geneticamente modificados podem produzir substâncias para a 

                                                                                                                                                                        
157 “Ano 2000: o que a genética fez no ano que passou”. Revista Veja, 27/12/2000.  
158 Ver também a Veja de 30/08/2000. 
159 Ver também Folha de São Paulo de 23/10/01. 
160 “Feito pelo Homem”. Revista Veja, edição especial n. 22  Ecologia, de dezembro de 2002. 
 



 240

fabricação de remédios. A PPL Therapeutics criou uma ovelha que fabrica a 

antitripsina, droga que combate a fibrose cística. A Universidade de Guelph produziu 

galinhas que sintetizam antibióticos. A Pharming Incorporated desenvolveu uma vaca 

que produz leite com lactoferrina, empregada no tratamento de infecções162.  

Essas experiências abrem a perspectiva para que animais modificados 

geneticamente possam ser utilizados como uma espécie de “farmácia viva”. O 

principal objetivo da “biofabricação”, como vem sendo batizado esse gênero de 

pesquisa, é a produção de animais domésticos que sejam portadores de elementos 

escassos na natureza, ou difíceis de ser sintetizados, como certos antibióticos e 

proteínas. O fato é que a “biomanipulação” não se restringe à fabricação de remédios. 

Há pesquisadores tentando transformar os animais em produtores de todo tipo de coisa, 

de fibras a detergentes (Cf. Rifikin, 1999).  

 Mas os exemplos não param por aí. A biotecnologia também pode ser tomada 

como uma surpreendente ferramenta para o mundo das artes: a “arte transgênica” ou a 

biotecnologia como arte (Cf. Grau, 2003). Por motivação estritamente “artística e 

estética”, o artista brasileiro Eduardo Kac causou escândalo ao misturar arte e 

biotecnologia163 e “criar obras genéticas”. Kac apresentou ao mundo a “coelha Alba” – 

uma coelha transgênica “fluorescente” que fica verde ao brilho da luz. A coelha 

recebeu um trecho do código genético de uma medusa, que naturalmente brilha à luz.  

                                                                                                                                                                        
161 “Ano 2000: o que a genética fez no ano que passou”. Revista Veja, 27/12/2000.  
162 Aqui é importante registrar o método de produção de animais transgênicos conhecido como 
“Pharming” que visa a produção de substância de valor farmacêutico, cujos exemplares são as ovelhas 
Tracy e Polly. Foi incorporado em Tracy um gene humano que produz a enzima alfa-I-antitripsina 
(AAT). Ela secreta enormes quantidades dessa enzima em um leite. A AAT já é usada nos EUA para 
tratar doenças pulmonares, especialmente o enfisema e a fibrose cística. Polly, nascida um ano depois de 
Dolly, em 1997, não é apenas uma ovelha clonada, mas também é modificada geneticamente. Ela 
recebeu um gene humano que codifica o fator de proteína IX, que ela secreta em seu leite. Isto 
potencialmente tem um imenso valor terapêutico. O fator IX está relacionado à coagulação do sangue e 
sua deficiência causa uma forma de hemofilia (Cf. Wilmut e Campbell, op. cit.). 
 
163 “A Chave da Vida”. Revista IstoÉ, 16/04/2003.  



 241

No âmbito dessas possibilidades, mas a partir de motivações não “artísticas”, 

pesquisadoras de Oregon, nos Estados Unidos, anunciaram o primeiro primata 

transgênico: o macaco Rhesus ‘ANDi’. ANDi – “DNA inserido” em inglês, ao 

contrário –  teve inserido em seu código genético o gene da proteína GFH (proteína 

verde fluorescente, em inglês) de uma água-viva. O objetivo é obter um modelo animal 

que ajude a compreender e encontrar tratamentos para doenças humanas. “ANDi  têm 

três meses e ainda não fica verde de fato” (Folha de São Paulo, 12/01/01). 

Na linha dos surpreendentes projetos do “admirável mundo novo da 

biotecnologia” estão aqueles voltados para fazer “reviver” espécies animais extintas há 

milhões de anos. Esses cenários “embaralham” as nossas noções de vida e morte ao 

envolver uma mistura de temporalidades estanques, tornando, tecnicamente possível, a 

criação da vida a partir da morte.  

A Veja, de 04/08/1999, no artigo Parque dos Mamutes164 , relata que cientistas 

pretendem clonar animal de uma espécie já extinta há 23 000 anos atrás165. A ambição 

de ressuscitar os mamutes ocupa há alguns anos cientistas do mundo inteiro, já que os 

restos congelados desses animais são encontrados com freqüência nos arredores do 

Circulo Polar Ártico, informa a Veja. Antes mesmo de Ian Wilmut criar a técnica de 

clonagem, já se apostava na fertilização artificial como forma de “trazê-los de volta à 

vida”. Os especialistas acreditavam que se encontrassem espermas congelados entre os 

restos de mamutes mumificados poderiam injetá-lo em óvulos retirados de fêmeas de 

elefantes, que também serviriam de “mães de aluguel”, para a gestação dos embriões. 

                                                           
164 “Parque dos Mamutes”. Revista Veja, 04/08/1999. 
 
165 Nessa mesma linha de projetos, mas sobre a tentativa de ‘recriar’ o “tigre-da-Tasmânia” em 
laboratório com o uso da técnica da clonagem, ver a matéria “De Volta à Vida”. Revista Veja, edição 
especial Ecologia, dezembro de 2002.  



 242

Nesses exemplos, é importante perceber o fato da aceleração tecnológica 

instaurar uma nova temporalidade, operando importantes deslocamentos nas relações 

entre passado-presente-futuro. 

Por força das novas tecnologias, o futuro está se antecipando ao presente e faz 

explodir a cronologia e sua linearidade, na qual o passado era passado, o presente é o 

presente e o futuro será futuro. O novo paradigma tecnológico, de matriz molecular-

digital, tão bem materializado pela biologia molecular e as tecnologias a ela associada, 

lida com a dinâmica de presente-futuro, o futuro permanentemente se precipitando 

sobre o presente, capturando o presente, fazendo-se causa do presente em função de 

um virtual. 

O passado não é mais aquela estrutura real e causal que determina o presente a 

se encaminhar para o futuro, uma vez que o passado quase sempre foi visto como 

aquilo que torna possível o presente. Todavia, o passado agora fica à disposição (no 

sentido que Heidegger confere ao dispositivo, “estar à mão”, como “fundo de reserva” 

sujeito à operacionalidade e à funcionalidade) como um estoque de ‘sentidos’, de atos 

que podem ser convertidos em fatos para legitimar e acomodar campos de saber e 

posições de poder, segundo necessidades determinadas no presente. Hoje, o passado 

pode estar servindo apenas para legitimar uma determinada estrutura de poder. Assim, 

na perspectiva do biopoder podemos dizer que o bloco futuro-presente está 

permanentemente produzindo o passado, e não no regime cronológico, porque, da 

perspectiva do novo paradigma tecnológico, o passado não dura: ele está lá 

virtualmente – à disposição. Se precisarmos dele, “trazemo-lo de volta”. São 

representativos aqui da produção dessa nova temporalidade as tentativas de 

reconstituição de animais extintos como o “tigre-da-Tasmânia”, “mamutes”, ou mesmo 

o sonho de ressuscitar dinossauros, via biotecnologia.  



 243

O nascimento de “Dolly”, o sonho da “clonagem de mamutes” e da 

“ressurreição dos dinossauros”, os exemplos dos transgênicos (o “supersalmão”, “a 

coelha Alba”, o “macaco Rhesus ANDi”, etc.), estão alinhados ao novo paradigma 

digital-molecular que imprime aos processos da vida a lógica cibernética e 

informacional.  

O livro da vida166, uma vez decifrado, decodificado e interpretado, abre a 

perspectiva para que novos ‘textos genéticos’ sejam reescritos.  Os casos veiculados 

pela mídia dos transgênicos “cabra-aranha”, o “frankenfish,” a produção de modelos 

animais e vegetais como fábricas químicas e biológicas, a realidade do 

xenotransplante, etc., já são exemplares das novas sintaxes tornadas possíveis  com a 

decifração do ‘alfabeto da vida’– o DNA. 

Como observa Ferreira (2002: 238),  

 

“Ao conhecer os ‘arquivos’ e a ‘linguagem’ que estruturam o software da vida, 
a biologia molecular se tornaria capaz de reprogramar o mundo orgânico, 
instruindo a bactéria a produzir insulina, um grão qualquer a manifestar 
características de um animal, de uma bactéria etc., um primata a manifestar a 
fluorescência de certas algas. Neste contexto, a originalidade natural da 
Escherichi coli, do cereal ou do macaco Rhesus subsistiria apenas como um 
possibilidade a mais, uma virtualidade, a que se adicionam outras tantas 
combinações tecnicamente viáveis”. 
 
No âmbito do “modelo da ação morfogenética recombinatória” (Garcia dos 

Santos, 2001), vale dizer, o fato de passarmos a conceber o mundo orgânico como 

virtual – com a perspectiva da fabricação de memória biológica – implica também na 

possibilidade de passarmos a conceber “a materialidade do corpo como atualização de 

                                                           
166 Como nota Sfez (1996: 330), a idéia da decifração de um código secreto – essa busca da língua 
cifrada dos cromossomos - é extremamente presente no discurso dos geneticistas. Não se trata aí de uma 
moda, da influência da lingüística moderna, mas de uma preocupação antiquíssima ‘concepção da 
natureza como livro’. 
 



 244

uma matriz de combinações genéticas virtuais” (Ferreira, 2002: 223), o que significa, 

concretamente, a possibilidade técnica do “corpo” vir a adquirir outras formas.  

Se o livro da vida é virtual, o que autoriza que “a própria estrutura orgânica do 

real passe a ser elaborada como virtualidade” (Ferreira, 2002: 223.), a exemplo do 

macaco Rhesus e do Frankenfish, a forma corpo como atualmente conhecemos passa a 

se afigurar como “resultado orgânico eventual de uma sequência precisa de instruções 

moleculares” (Ibid.: idem) contidas  no DNA. A decodificação transforma o DNA 

numa matriz de possibilidades, sujeito agora a constantes atualizações. O corpo, ou 

melhor, a forma corpo, também está sujeita a ‘atualizações’ que o processo de 

digitalização da vida instaura no mundo vivo como um todo.  

A desterritorialização e a explosão dos corpos efetuados pela biologia 

molecular abre a perspectiva para que a biotecnologia - como tecnologia da escrita (Cf. 

Haraway, 2000) - reescreva novas “sintaxes corporais”. À semelhança do macaco 

Rhesus, do Frankenfish, da coelha Alba, novos ‘textos corporais’ poderão ser 

reescritos. Tecnicamente, as possibilidades estão dadas e quem sabe os 

“frankenbodies” poderão despontar no horizonte.     

 

6.6 Genômica, Projeto Genoma Humano e a medicina biomolecular 

O Projeto Genoma Humano (PGH)167 tem como suporte o novo paradigma 

molecular-digital e emerge dos cruzamentos da biologia molecular, genômica168 e 

bioinformática169. Com o PGH, o corpo digitaliza-se, virtualiza-se, desaparecendo 

                                                           
167 Sobre a história do Projeto Genoma Humano, ver Sfez (1996). 
168 A genômica é uma ciência voltada para a produção e análise de seqüências de DNA de genomas 
completos (Cf. Camargo, 2003).   
169 A bioinformática é responsável pela automatização e informatização do processo de sequenciamento. 
Através dela técnicos de computação desenvolvem novos algoritmos e ferramentas para análise e 
interpretação de dados. A bioinformática possibilita a produção de bancos de dados genéticos (Cf. 
Camargo, 2003).  



 245

como uma totalidade orgânica feita de músculos, órgãos, ossos e carne para dissolver-

se em feixes de informações digitais170. Estamos aqui bem distante do corpo-máquina, 

do corpo-prótese, do híbrido homem-máquina, e de todas as imagens relacionadas ao 

paradigma mecânico-eletrônico, que subjaz ainda hoje às tecnologias dos campos da 

robótica, biônica, inteligência artificial. A genômica, o PGH e a medicina biomolecular 

nos proporcionam imagens do corpo-programa, do corpo-genoma, do corpo livro-

texto, do corpo-molecular-digital. A exemplo da biotecnologia e dos transgênicos, 

acreditamos que podemos encontrar nesses campos elementos que demonstram a 

passagem do corpo-máquina ao corpo-informação.  

Com efeito, na genômica, no PGH e na medicina biomolecular, acreditamos 

também encontrar um espaço privilegiado para análise do que nomeamos de 

“dispositivo do DNA” e das novas modalidades de poder-saber ou das “novas 

tecnologias políticas do corpo”; fundamentalmente, aquelas que vem sendo gestadas 

no campo das práticas biomédicas (exames de DNA, terapia genética, aconselhamento 

genético, chips de DNA, biochips, etc.). 

Do ponto de vista da análise das práticas discursivas, é importante assinalar que 

os enunciados, imagens e metáforas veiculados com uma certa regularidade pela mídia 

são indicadores de que se está produzindo uma dada percepção da vida. A vida passa a 

ser concebida como um sistema de informação molecular-digital e “mera expressão de 

um ‘programa genético’ escrito na química do DNA” (Wilkie, 1994:13). 

É assim que a partir das revelações do PGH, passamos a conhecer virtualmente 

todo o “texto do genoma humano”, uma seqüência de 3 bilhões de letras – “cerca de 

750 megabytes de informação digitalizada – que preencheria cerca de mil livros de 450 

páginas, mas que caberia num único DVD” (Davies, 2001: 22).  

                                                           
170 Sobre a digitalização dos corpos no Projeto Genoma Humano, ver Balsamo (1995). 



 246

Com o auxílio de algoritmos sofisticados de computador, os cientistas estão 

investigando “o léxico do DNA humano” constituído, sabe-se agora, de 30 mil genes. 

Em breve, podemos estar levando essas informações em nosso próprio “DVD de 

DNA”, repleto com as informações sobre a nossa suscetibilidade genética a doenças e 

a nossa tolerância aos remédios.  

Certamente, o determinismo biológico atravessa os discursos de geneticistas e 

biólogos moleculares atualmente. Para Walter Gilbert, um dos coordenadores do PGH, 

o futuro e passado dos seres vivos pertencem aos genes: “Os museus, que antes eram 

coleções de animais, agora se tornaram coleções de moléculas de DNA. Se você quiser 

examinar as relações do organismo com o mundo, o melhor meio de fazer isso é olhar 

para as moléculas de DNA”171. Com efeito, a noção de “determinismo e reducionismo 

biológico” não encerra a discussão quando o assunto é a digitalização da vida. Ao 

contrário, questões mais sérias, fundamentalmente, aquelas que incidem sobre a 

“ontologia” dos seres vivos (“o que é a vida?”, “quem somos nós?”) não são 

percebidas ou escapam quando a crítica se limita ao imperativo do determinismo 

(reducionismo) biológico172.  

Posto isso, vejamos o tratamento que a mídia tem conferido ao PGH. Nosso 

objetivo é descrever os enunciados, imagens e metáforas veiculadas pela mídia desde a 

primeira divulgação do sequenciamento do genoma humano, em junho de 2000173.  

A partir do enunciado “Ciência decifra código genético e abre nova era para a 

medicina”, manchete principal, a Folha de São Paulo (27 de junho de 2000) traz, 

ainda, em sua primeira página, os enunciados: “Sequenciado o conjunto de instruções 

                                                           
171 Caderno especial “Genoma”, Folha de São Paulo, 27/06/2000. Autor: Marcelo Leite.  
172 Um exemplo de análise centrada na crítica ao reducionismo biológico pode ser encontrada em Sfez 
(1996). 
173 O anúncio foi manchete nos principais jornas do mundo. No Brasil, a Folha de São Paulo dedicou 11 
páginas ao tema em sua edição de 27 de junho de 2000, oito delas para um caderno especial.  



 247

que define como funciona o organismo humano”; “Anúncio leva ao limite do homem”; 

“O genoma é a coleção de genes com as instruções para produzir um ser humano”, e 

sua “leitura” deve “revolucionar a medicina nos próximos anos”174.  

Em seu editorial, intitulado “Marco Histórico”, a Folha diz que não resta 

dúvida de que o sequenciamento do genoma humano “é um marco na história da 

ciência e das realizações humanas”. Assinala que, nas versões mais exaltadas, foi 

comparado à “conquista da Lua”175 (imprensa mundial), ao “aprendizado da linguagem 

com a qual Deus criou a vida” (Bill Clinton) e à “descoberta dos antibióticos” (Tony 

Blair)176. A revista inglesa Nature declarou 2000 o “Ano do Genoma” e traz 

afirmações de renomados cientistas que corroboram para essa promoção: “Nunca antes 

uma forma de vida decifrara o código que determina a sua própria existência”, afirma 

John Sulston, um dos coordenadores do PGH, Prêmio Nobel em Fisiologia e 

Medicina177. Para Walter Gilbert, Nobel de química, ex-coordenador do PGH, a sua 

conclusão equivaleria a “conhecer o que é ser humano”. James Watson, por sua vez, 

diz que o sequenciamento do genoma humano “é um recurso gigantesco. Agora temos 

                                                           
174 Para Leite (2000), muitos superlativos são necessários para justificar um projeto que custou bilhões 
de dólares, mas não resultará em nada como um pouso na Lua. Tudo o que o público poderá ver do 
genoma é uma série infindável de letras A, T, C e G – além de patentes sobre genes humanos. “Biólogos 
ainda debatem quais as relações entre genes e ambiente”. Autor: Marcelo Leite. Caderno especial 
“Genoma”, Folha de São Paulo, 27/06/2000.  
175 Para os cientistas ingleses, o sequenciamento do genoma humano é um evento tão importante quanto 
a “invenção da roda ou as primeiras descobertas sobre a anatomia humana, há dois mil anos”. “Para 
ingleses, conquista ultrapassa a da Lua”. Autor: Ricardo Grinbaum. Folha de São Paulo, Folha Ciência, 
27/06/2000.  
176 O sequenciamento do genoma humano “tem um impacto no conhecimento já comparado ao da 
descoberta da América, em 1492, da chegada do homem à Lua, em 1969, e da invenção do 
microprocessador, em 1970”. “Anunciada decifração do código genético da espécie”. Autor: Sérgio 
Dávila. Folha de São Paulo, sessão Folha Ciência, 27/06/2000. “O genoma humano será para a biologia 
o que a tabela periódica é para os químicos”, afirma o biólogo brasileiro Fernando Reinach. “Briga de 
Gênios”. Revista Veja”. Autor: Ricardo Villela, 20/10/1999.  
 
177 Para Davies (2001), essa “extraordinária realização tecnológica (...) vai mudar irrevogavelmente a 
nossa visão sobre o nosso lugar no mundo” (p. 23). 



 248

o livro de instruções de várias outras formas de vida. Agora teremos uma idéia melhor 

do que é a natureza humana”178.  

Com o propósito de imprimir efeitos de novidade e espetacularização à 

realização científico-tecnológica, a mídia faz ainda circular e multiplicar determinadas 

imagens e metáforas associadas ao genoma, concebido a partir de uma mistura de 

linguagem bíblica179 (“o livro da vida”, “o Santo Graal da biologia”, “o código dos 

códigos”) e linguagem cibernética-informacional (“o software da vida”). 

A linguagem de programação informática se faz presente em noções correntes, 

tais como a de “doença geneticamente programada”, “genes defeituosos” como “falhas 

na programação” e na idéia bastante difundida de que a biologia molecular e a 

genômica juntas tornaram o homem capaz de “reprogramar a vida dos seres vivos”. 

Articulada à linguagem cibernética e informacional está a metáfora do genoma como 

um “livro-texto” passível de leitura: “o genoma é um livro-texto de medicina numa 

linguagem que ainda não podemos compreender (Francis Collins, coordenador do 

PGH)”180.  

Noções da vida como informação e o genoma como um “livro-texto” se 

multiplicam em enunciados como: “o DNA contém as raízes da escritura da vida”. (...) 

Decifrar o texto de cada um dos 40 mil a 100 mil genes da espécie humana vai ajudar a 

entender a sua saúde – e suas doenças” (Folha, 27/06/2000).181  

                                                           
178 E as declarações não terminam por aí: “É como se o genoma fosse o livro da vida. Agora temos tudo 
escrito, precisamos aprender a lê-lo”, diz Galci Zancan, presidente da SBPC. “Chegamos a um ponto na 
história humana em que pela primeira vez poderemos ter nas mãos o conjunto de instruções para fazer 
um ser humano. Esse é um incrível passo filosófico e mudará, acho, a maneira como vemos a nós 
mesmos” (John Sulston).“Me pergunto se e como, a longo prazo, isto (esse conhecimento), pode mudar 
a experiência humana, o sentimento do que somos” (Contardo Calligaris, psicanalista). Folha de São 
Paulo, sessão Folha Ciência, 27/06/2000. 
179 É comum afirmações que se valem desse tipo de linguagem: “Temos o potencial aterrador de – se 
assim quisermos – escrever a linguagem de Deus” (Davies,(2001: 23). 
180 “Número baixo de genes é surpresa”. Folha de São Paulo, sessão Folha Ciência, 12/02/2001.  
181 Caderno especial “Genoma”, Folha de São Paulo, 27/06/2000. Em outro artigo, podemos ler: “Se o 
genoma humano fosse um página de texto, a Celera teria todas as letras e algumas palavras. O desafio 



 249

Em toda a extensão da dupla hélice do DNA estão “escritas as letras químicas 

do texto genético” (Wilkie, 1994: 12). É um texto extenso, pois o genoma humano 

contém mais de três bilhões de letras.  Um “erro ortográfico” numa “palavra” – um 

gene – pode desencadear doenças como a fibrose cística. Um “erro” numa única 

“letra” de um universo de três bilhões pode ser responsável pela anemia falciforme. O 

fundamental é que os “genes defeituosos” causadores das doenças estão “pré-

programados” em cada célula do corpo do paciente. 

Entretanto, com o genoma humano, agora mapeado e seqüenciado, isso pode 

mudar: “nós temos o livro. Agora precisamos aprender como lê-lo”, diz James Watson, 

co-descobridor da estrutura do DNA em 1953 (Veja de 05/07/2000)182. 

Segundo a Veja “nosso código genético é agora um livro aberto à leitura de 

todos os interessados”, o que cria a expectativa de que as doenças com causas ligadas a 

problemas em nossos genes – catalogados em mais de 11000 mil – “estejam com os 

dias contados”. Embora, isso possa representar um passo gigantesco no campo da 

biologia molecular humana, os resultados práticos, porém, ainda estão “a décadas de 

distância”. Isso porque “a ciência não sabe sequer ler as informações que acabam de 

ser decifradas”. Para Andrew Simpson183, “é como se tivéssemos na mão a pedra de 

Rosetta; o que precisamos agora é decifrar os hieróglifos”184. 

Para explicar a dificuldade que os cientistas enfrentam agora para ler o “texto 

genético” – o DNA humano – a matéria da Veja (05/07/2000) recorre à imagem do 

                                                                                                                                                                        
dos dois grupos agora é descobrir a seqüência das palavras e as frases que elas formam. Todas as 
palavras juntas tomariam 200 listas telefônicas”. “Anunciada decifração do código genético da espécie”. 
Autor: Sérgio Dávila. Folha de São Paulo, sessão Folha Ciência, 27/06/2000. 
182 “Futuro”. Autores: Ana Santa Cruz e Bia Barbosa. Revista Veja, 05/07/2000.  
183 “Mal Cortado pela Raiz”. Autores: Daniel Hessel e Pablo Nogueira. Revista Veja, 08/12/1999. 
Andrew Simpson é biólogo molecular e coordenador do Projeto Genoma do Câncer financiado pela 
Fapesp e pelo Instituto Ludwig.  
184 Hieróglifo  é o ideograma que constituía a base da escrita dos antigos egípcios. Escrita ilegível, 
ininteligível, enigmática. Ideograma é um símbolo gráfico que corresponde a um conceito, utilizado em 
algumas escritas, como o chinês e os antigos hieróglifos egípcios. 



 250

trabalho do arqueólogo: seria semelhante “à perplexidade de um arqueólogo que 

encontrasse uma enciclopédia produzida por uma civilização antiga escrita num idioma 

indecifrável”.  

 A Veja (20/10/1999)185, ao abordar a temática, diz que “a forma de lidar com 

doenças vai passar por uma revolução”. A medicina deixará a fase de “detectar e 

tratar” e entrará na era de “prever e prevenir”.186 Os médicos cuidarão de doenças “da 

mesma maneira que os engenheiros de software consertam programas de 

computadores: eliminando as linhas defeituosas”.  

Já em artigo da Veja (10/06/98)187, pode-se ler o enunciado: “com a genética 

molecular, a incerteza vai acabar”. Isso porque hoje é possível identificar genes para 

determinadas características, “copiá-las ou modificá-las se necessário”. O artigo faz 

referência ao Projeto Genoma Humano definido como uma “espécie de mapa 

rodoviário de todas as nossas células”. Isso nos levará a uma maior prevenção contra 

doenças. Já é possível saber se o DNA de uma pessoa acusa genes de certos tipos de 

câncer e tratá-la preventivamente. Várias outras “doenças geneticamente programadas” 

para ocorrer poderão ser tratadas ainda antes de começar a se manifestar.  

Como podemos verificar na produção discursiva da mídia, as operações do 

biopoder hoje estão articuladas ao “dispositivo do DNA” e envolvem a um só tempo 

questionamentos acerca da ontologia do humano – “quem somos nós?”- e novas 

práticas de individualização e normalização, particularmente aquelas efetuadas no 

âmbito da “medicina biomolecular”. 

                                                           
185 “Briga de Gênios”. Autor: Ricardo Villela, Veja, 20/10/1999.  
186 Para Wilke (1994), a medicina do século XXI será dominada pela biologia molecular e o PGH abriu 
o caminho para a “medicina genética preventiva”.  
187 “As Células do Bem e do Mal”. Autor: Gonçalo Pereira. Revista Veja, 10/06/1998.  



 251

Para que possamos dar sequência à análise, é importante por um momento 

assinalar alguns aspectos que caracterizam mudanças de foco do biopoder, 

precisamente, a substituição do dispositivo da sexualidade pelo dispositivo do DNA. 

O problema de pesquisa que orientou todo o projeto da História da Sexualidade 

de Michel Foucault foi a relação Sexo e Verdade188. Foucault (1998a) levanta a 

seguinte indagação: “o que aconteceu no Ocidente que faz com que a questão da 

verdade tenha sido colocada em relação ao prazer sexual?” (p. 258). Como é possível 

que o sexo - essa região da existência humana - “tenha sido considerado como o lugar 

privilegiado em que nossa “verdade” profunda é lida, é dita?” (Idem., p. 229). O fato é 

que, num dado momento do Ocidente, o sexo foi tido como “o núcleo onde se aloja, 

juntamente com o devir de nossa espécie, nossa “verdade” de sujeito humano” (Idem; 

Ibid.). O Ocidente, em vez de reprimir a sexualidade, colocou-a no centro de um 

dispositivo de produção de verdade189. O sexo tornou-se um ponto nodal da 

transparência do Ocidente. O sexo tornou-se o edifício através do qual o poder associa 

a vitalidade do corpo à vitalidade da espécie. A sexualidade e as significações com que 

ela é investida tornam-se então o instrumento principal da expansão do biopoder. 

Com efeito, hoje, há indicadores de que a ‘questão da verdade’ está sendo 

colocada em relação a uma outra região da existência humana, não mais ao lado da 

sexualidade, mas sim do DNA, do genoma. Passa-se a fazer a “questão do DNA” 

funcionar no sentido dos “discursos de verdade”, isto é, dos discursos tendo estatuto e 

função de discursos verdadeiros. É isto que estamos chamando de mudança de foco do 

                                                           
188 Sobre o dispositivo da sexualidade, ver capítulo 1.4 da tese. 
189 Para Foucault, em vez da preocupação uniforme em esconder o sexo, a característica geral de nossos 
três últimos séculos será, justamente, a variedade, a larga dispersão dos aparelhos inventados para dele 
falar, para escutar, registrar, transcrever e redistribuir o que dele se diz: “Uma explosão de 
discursividades distintas, que tomaram forma na demografia, na biologia, na medicina, na psiquiatria, na 
psicologia, na moral, na crítica política” (Foucault, 1993:35). O importante nessa história é que tenha 
sido construído em torno do sexo e a propósito dele um imenso aparelho para produção de verdade. 



 252

Biopoder: não mais o sexo, mas o gene, não mais o dispositivo da sexualidade, mas 

sim o dispositivo do DNA e toda maquinaria de produção de verdade que o acompanha 

passam a estruturar as biopolíticas das sociedades contemporâneas.  

Ora, assim como ‘a verdade do sexo’ apresentou-se outrora como uma resposta 

à indagação metafísica pelo ser do homem – a “essência” do humano -, hoje a injunção 

mais geral da sociedade ocidental que, desde os gregos, ordena “conhece-te a ti 

mesmo” integra-se ao ‘dispositivo do DNA’. Para essa recorrente questão - “quem 

somos nós?” -, buscam-se respostas agora não no sexo, mas no DNA, no genoma 

humano, enfim ‘decifrado’ pela biologia molecular. E assim como o dispositivo da 

sexualidade outrora possibilitou uma série de práticas de normalização e 

individualização190 - de produção mesma de ‘sujeitos’ -, operações semelhantes podem 

já ser sentidas a partir deste novo dispositivo e das modalidades de poder-saber que 

investem o corpo.  

Como podemos constatar no discurso da mídia, as “novas tecnologias políticas 

do corpo”, de que são exemplos a terapia genética (geneterapia), os testes de DNA, os 

“aconselhamentos genéticos”, a tecnologia do chip do DNA, o prontuário eletrônico, 

                                                           
190 De acordo com Foucault (1998), a normalização pode ser definida a partir de algumas características. 
Em primeiro lugar, a normalização opera segundo um princípio de produção (e não de repressão) – 
produzir, valorizar, intensificar, mais do que constranger, interditar, ou seja, o poder normalizador opera 
de acordo com uma lógica da individualização: os dispositivos disciplinares “fabricam” os indivíduos - 
os dispositivos disciplinares individualizam, nunca deixam de individualizar. Em segundo lugar, a 
individualização normativa não tem exterior. Acabou-se com os mundos fechados, com as interioridades 
e os segredos. Na perspectiva da individualização normativa, o anormal não é de uma natureza diferente 
da do normal, uma vez que a norma, o espaço normativo, não conhece exterior. A norma integra tudo o 
que desejaria excedê-la. O anormal está na norma, seja ele o louco, o doente, o delinqüente, o 
sexualmente pervertido. Daí que vivemos, segundo Foucault, em uma “sociedade normalizadora”. O que 
é a norma precisamente? A norma é uma medida, uma maneira de produzir medida comum – a média – 
a partir do jogo das oposições entre o normal e o anormal ou entre o normal e o patológico. “Marcar os 
desvios, hierarquizar as qualidades, as competências e as aptidões (...) relacionar os atos, os 
comportamentos singulares a um conjunto, que é ao mesmo tempo campo de comparação, espaço de 
diferenciação e princípio de uma regra a seguir. (...) Fazer funcionar, através dessa medida ‘valorizada’, 
a coação de uma conformidade a realizar (Foucault, 1998: 162-3). Sobre a temática da norma e da 
normalização, ver também Ewald (1993) e Canguilhem (2002). 
 



 253

entre outras tecnologias biomédicas, estão vinculadas ao “dispositivo do DNA” e 

promovem novas práticas de normalização e individualização. 

 Posto isso, vejamos alguns exemplos (casos) veiculados pela mídia em que é 

possível identificar essas articulações. 

 A Veja (08/12/1999), Mal Cortado pela Raiz, relata que a dona de casa e ex-

funcionária pública Sônia Derigi convenceu seus médicos a “escarafunchar o núcleo de 

suas células à caça das mutações do gene APC”, cujas mutações levam ao 

desenvolvimento de células destruidoras na região colo-retal, em velocidade 

assustadora, um tumor provocado por uma falha na receita do DNA. Utilizando os 

laboratórios do Hospital do Câncer de São Paulo, depois de um ano de pesquisas, os 

médicos acharam “a semente do mal”, pesquisando as vizinhanças do “endereço 

cromossômico” mapeado anteriormente. Ao saber do resultado do teste, “quase igual 

àquele que os colegas de Uma Thurman usam no filme Gattaca”, Sônia Derigi tomou 

uma decisão crucial: não teria filhos. Ela resolveu não passar para as gerações futuras o 

câncer que herdou do pai e a levou a remover parte do intestino: “um filho meu teria 

50% de probabilidade de ter a doença. Decidi não arriscar, e minha irmã tomou a 

mesma atitude”, relata. 

Não é difícil antever as articulações desses dispositivos com processos de 

normalização dos indivíduos já que os mesmos terão que conviver com as doenças 

atuais ou “potenciais” diagnosticadas no DNA. Nesse ponto é importante ter em mente 

que os exames de DNA não são apenas um procedimento médico, mas um meio de 

criar categorias sociais. Segundo a Folha (27/06/2000)191, a busca  do conhecimento 

dos ‘genes defeituosos’ pode disseminar teste em massa de DNA e aborto seletivo. 

                                                           
191 “Privacidade, eugenia e preconceito alimentam desconfiança genética”. Autor: Marcelo Leite. 
Caderno especial “Genoma” Folha de São Paulo, 27/06/2000.  



 254

Outra conseqüência possível dos exames de DNA é que “no futuro as pessoas vão 

tomar remédios não quando estiverem doentes, mas sadias, para impedir que fiquem 

doentes. Os remédios serão dados às crianças, não aos adultos”, afirma Phillip Reilly, 

especialista em bioética. 

É importante estar atento aos “efeitos de normalização” decorrentes das novas 

tecnologias biomédicas que vêm sendo gestadas no campo da medicina biomolecular, 

especialmente no que concerne ao “regime de verdade” que instituem. Atitudes de  

pessoas como Sônia Derigi e daquelas que optam pelo aborto seletivo já são efeitos de 

normalização do dispositivo do DNA, o que faz com essas pessoas realizem, por elas 

mesmas, um certo número de operações em seu corpo, em sua alma, em seus 

pensamentos, em suas condutas, de modo a produzir nelas uma transformação, uma 

modificação, partir do que é definido aprioristicamente como “padrão de normalidade” 

(o que é um “corpo normal”) e regra a ser seguida.  

Conforme ainda a Veja, para diminuir os problemas sofridos por pessoas como 

Sônia, uma “nova categoria de médicos” começa a ocupar os consultórios 

acompanhados dos grandes centros de pesquisa brasileiros (como exemplo, pode-se 

citar o Centro de Estudos do Genoma Humano, da USP). São os “conselheiros 

genéticos”, profissionais especialmente preparados para recomendar exames de DNA e 

avaliar seus resultados oferecendo apoio ao paciente e sua família. Além do 

detalhamento e abrangência das análises clínicas e genéticas, os conselheiros “se 

municiam ainda de altas doses de psicologia para dar notícias nem sempre agradáveis”.  

Certamente, esses são também indicadores do “poder-médico” implicado nas 

práticas da medicina biomolecular, pautada pelo imperativo do dispositivo do DNA. 

Nesse ponto, talvez, seja interessante aludir a Canguilhem (2002) quando associa a 

“caça aos genes heterodoxos” empreendida pelos geneticistas a uma espécie 



 255

“inquisição genética”. “Na origem deste sonho”, diz ele, “há a intenção generosa de 

poupar a seres vivos inocentes e impotentes o peso atroz de representar os erros da 

vida. Na meta de chegada deste sonho, encontra-se a polícia dos genes, encoberta pela 

ciência dos geneticistas” (Canguilhem (2002: 255). 

O dispositivo do DNA e novas modalidades de poder a ele articulado ganham 

visibilidades quando empresas passam agora a ‘encomendar’ testes genéticos de seus 

candidatos ao emprego. Ao detectar sua propensão para desenvolver algum tipo de 

doença, podem optar pela exclusão do profissional192. Por aí já dá para antever “a 

seleção genética de profissionais” a partir da informação molecular-digital oferecida 

pelo DNA dos indivíduos. Ora, “não se trata mais de ficção científica”, diz a Veja 

(10/06/98), algumas companhias, no mundo todo, já produzem “a tecnologia do chip 

do DNA”. 

Os chips de DNA ou “biochips” são microprocessadores que contêm 

fragmentos de DNA humano em sua composição e são utilizados nos laboratórios para 

realizar exames genéticos a fim de detectar eventuais ‘erros’ nas moléculas analisadas 

a partir da comparação com o material considerado ‘normal’ inserido no chip. Assim, 

as “anormalidades” encontradas no material genético do indivíduo são interpretadas 

como defeitos, falhas ou “erros na programação”; um problema de tipo informático 

que pode ser corrigido com a ajuda de ferramentas digitais193.  

Cabe aqui uma breve reflexão no que concerne à noção de “erro” (que se traduz 

em termos de “erro genético”, “gene defeituoso”, etc.) tão presente hoje no discurso da 

biologia. 

                                                           
192 A “informação genética” também pode ser usada por companhias de seguro, escolas, planos de 
saúde,  agências governamentais com vários propósitos (Cf. Rifkin, 1999 e Sfez, 1996).  
193 Os cientistas dizem que não está longe o dia em que os chips de DNA serão capazes de ‘escanear’ 
um paciente, ler a sua estrutura genética com detalhes precisos e, até mesmo, conseguir deter 
‘anormalidades’ genéticas (Cf. Rifkin, 1999).  



 256

Ao comentar O Normal e o Patológico, Foucault (2000)194 diz que, para 

Canguilhem, no limite, “a vida é o que é capaz de erro” (p. 364). Ou seja, no nível 

mais fundamental da vida, “os jogos do código e da decodificação”195 abrem um lugar, 

para um acaso que, antes de ser doença, déficit ou monstruosidade, é alguma coisa 

como uma “perturbação” no sistema informativo, algo como um “equívoco”. Para 

Canguilhem, o erro é a raiz do que constitui o pensamento humano e sua história.  

 
“A oposição do verdadeiro e do falso, os valores que são atribuídos a um e a 
outro, os efeitos de poder que as diferentes sociedades e instituições associam a 
essa partilha, tudo isso talvez seja a resposta mais tardia a essa possibilidade de 
erro intrínseco à vida” (Foucault, 2000: 364-5). 

 

A noção de erro196 tem um significado especial para a biologia e seria mesmo 

impossível, assinala Foucault (2000), a constituição de uma ciência do vivente sem que 

se considerasse, como essencial, a possibilidade da doença, da morte, da 

monstruosidade, da anomalia e do erro. Todavia, observa-se hoje, no campo das 

ciências da vida, um movimento contrário a esse princípio: o erro, a anomalia, a 

doença e mesmo a morte devem ser expulsas do campo da vida.  

É nesse âmbito que surgem disciplinas e ramos de pesquisas como, por 

exemplo, a geneterapia ou terapia genética e a “farmacogenômica”. O alvo da 

geneterapia são “os genes defeituosos”, que, por meio de alguma mutação, não 

funcionam corretamente, desencadeado doenças diversas. Terapia genética, explica a 

                                                           
194 “A Vida: a experiência e a ciência”, in Ditos e Escritos II. 
195 Canguilhem (2002) nota que a noção de “erro bioquímico hereditário” e todos os conceitos 
fundamentais da bioquímica dos aminoácidos e das macromoléculas, tais como códigos, mensagens, 
mensageiros, etc. foram importados da teoria da informação e da cibernética.  
196 É interessante a percepção de Canguilhem (2002: 253) quando observa que o termo “erro” mobiliza 
menos a afetividade do que os termos “doença” e “mal”.  



 257

Folha de São Paulo (27/06/2000)197, é um tratamento para “curar” o gene defeituoso, 

substituindo-o por um sadio, ou por uma “cópia corrigida”198.  

Para nós, é fundamental evocar a genoterapia, uma vez que aqui acreditamos 

encontrar elementos que caracterizam as ambigüidades próprias da dinâmica disjuntiva 

afirmativa (a dupla participação da ciência e da tecnologia), e dos indecidíveis (o 

phármacon e o suplemento). Vejamos, em detalhes, um exemplo em que esses 

elementos podem ser apreendidos. 

A Veja de 29/03/2000199, relata o que ficou conhecido como o “caso-Jesse” - a 

morte trágica de um jovem de 18 anos, submetido à terapia gênica.  

 
“A morte de Jesse Gelsingger foi horrível. Internado no hospital da 
Universidade da Pensilvânia, nos Estados Unidos, no ano passado (1999), para 
tratar de uma rara doença hereditária que ataca o fígado, o jovem de 18 anos 
apresentou-se como voluntário para testar o que parece ser uma promissora 
droga feita pela engenharia genética. Se o tratamento tivesse dado certo, em 
poucas horas a droga viajaria pela corrente sangüínea do rapaz até atingir as 
células hepáticas com a precisão de uma ogiva teleguiada. Uma vez instalada 
no fígado, a substância injetada começaria um lento trabalho de reengenharia 
genética. Como um grupo de trabalhadores microscópicos, ela desmontaria os 
genes defeituosos responsáveis pela doença que Jesse carregava desde sua 
concepção no útero materno. O resultado seria visível em poucas semanas. O 
doente recuperaria a cor rosada das pessoas saudáveis e seria considerado 
curado de um mal antes inabordável pela medicina. Deu tudo errado. Em 
poucas horas, Jesse Gelsinger estava morto, vitimado pelos efeitos tóxicos da 
substância que deveria salvá-lo”. 

 
Muito é dito nessas linhas, como o uso de metáforas bélicas (“a precisão de 

uma ogiva teleguiada”), o emprego de uma linguagem até certo ponto mecanicista 

(“trabalho de reengenharia genética”, “desmontagem de genes defeituosos”). No 

entanto, nos limitaremos a apontar algumas ambigüidades que são mobilizadas, em 

                                                           
197 “Conhecimento do código genético pode trazer mais angustia do que alívio”. Autora: Gabriela 
Scheinberg. Caderno especial “Genoma” Folha de São Paulo, 27/06/2000.  
198 Segundo a Veja (29/03/2000), Os limites de uma revolução, a terapia genética objetiva tratar as 
doenças hereditárias onde elas estão instaladas, ou seja, “dentro das células”, especificamente, no DNA. 
Genes defeituosos podem ser neutralizados por substâncias especialmente fabricadas para esse fim.  
199 “Os limites de uma Revolução”. Autor: Eduardo Salgado. Revista Veja, 29/03/2000. 



 258

última instância, para configurar e legitimar um campo específico de poder-saber (a 

genoterapia) e instaurar regimes de verdade acerca da doença e da saúde. 

A ambivalência, a disjunção, aqui pode ser apreendida quando Jesse, apesar de 

ser “vitimado pelos efeitos tóxicos da substância que deveria salvá-lo” mesmo assim 

(senão até mesmo por isso), é considerado “um mártir” da terapia genética. Eis como a 

terapia genética atua aqui como um “suplemento perigoso”: “embora a terapia genética 

até hoje não produziu mais do que promessas, os cientistas garantem que ela dará 

grandes frutos no futuro, mas não antes de produzir algum estrago, como o que matou 

Jesse Gelsinger na Pensilvânia”.  

Com a “farmacogenômica” começa a produção de medicamentos com base nas 

ferramentas descobertas com o estudo do genoma. Com o conhecimento adquirido 

com o sequenciamento do genoma humano, com a perspectiva de se “prescrever 

remédios personalizados” com base em exames genéticos precisos, as possibilidades 

de lucros são astronômicas (Cf. Veja de 05/07/2000)200. 

É também nesse mesmo âmbito que podemos identificar alguns dos aspectos 

distintivos do biopoder: o predomínio da racionalidade empresarial, a emergência da 

figura do cientista-empresário, os estreitos laços entre a ciência e o mercado, 

comodificação da vida.  

A Folha de São Paulo (27/06/2000)201 informa que a Celera Genomics 

Corporation confirmou ter entrado com 6.500 pedidos de patentes provisórias de 

                                                                                                                                                                        
 
200 “Futuro”. Autores: Ana Santa Cruz e Bia Barbosa. Revista Veja, 05/07/2000. De fato, “como 
negócio, a genética é poderosíssima”, diz a Veja. No ano passado, a industria farmacêutica investiu 9,7 
bilhões de dólares em biotecnologia. Bancos de investimento americanos estimam que o mercado 
farmacêutico crescerá dos atuais 500 bilhões de dólares para mais de 3,2 trilhões com novos 
medicamentos até 2020. As 3500 empresas de biotecnologia faturam hoje 25 bilhões de dólares – duas 
vezes e meia o PIB de um país como o Paraguai.  
201 “Empresa já depositou pedido de patente para genes humanos”. Autor: Marcio Aith. Caderno 
especial “Genoma”, Folha de São Paulo, 27/06/2000.  



 259

genes. A empresa diz pretender patentear definitivamente “apenas” entre 100 e 300 

genes – que “são de interesse significativo para a industria farmacêutica”. Tal gesto, se 

confirmado, permitirá que companhias privadas, por meio de patentes de genes, 

restrinjam a pesquisa e concentrem a informação sobre o código genético humano.  

Ora, a descoberta de que a vida dos homens, dos animais, das plantas e dos 

microrganismos é regida pelo código genético – DNA (dogma central da biologia 

molecular) – mais ainda, “a decodificação pela biologia molecular do código genético 

permite a mais extrema das desterritorializações” (Garcia dos Santos, 2000: 417). Tal 

operação possibilita que a vida seja desterritorializada pela ciência e pela tecnologia e 

axiomatizada pelo capital. Decifrado e rompido, numa palavra “decodificado”, o 

código genético foi envolvido numa operação de axiomatização que visa 

reterritorializá-lo e inscrevê-lo no regime da propriedade privada, e isto como se “a 

extensão do sistema de patentes que protegia a invenção mecânica industrial para o 

campo da própria vida” (Garcia dos Santos, 2000: 419). 

Eis um outro ponto importante para análise. O anúncio da conclusão do 

mapeamento e sequenciamento do genoma humano, em fevereiro de 2001, foi marcado 

por uma mudança significativa nos discursos de biólogos e geneticistas em relação ao 

anúncio anterior (junho de 2000): do entusiasmo e euforia inicial, das promessas 

veiculadas ao público em geral, observa-se um discurso da prudência, da cautela, 

afinado com um sentimento de desapontamento e frustração que os resultados finais 

apresentaram.  

Além de um banho de água fria nos espíritos mais exaltados, o anúncio trouxe 

consigo elementos que abalaram o humanismo – particularmente, o sentimento que 

alimentamos em relação a nós mesmos: que nós, “humanos”, somos seres especiais e 



 260

destacados da natureza. Do ponto de vista biológico-molecular essa tese não se 

sustenta mais, revelaram as pesquisas. 

Primeiro, há menos genes do que os 100 mil esperados, revelam as pesquisas. 

São 31 mil, conforme o PGH, e 39 mil, segundo a Celera. O genoma humano não 

apresenta muito mais genes do que organismos menos complexos, por exemplo, a 

levedura tem 6 mil, a mosca drosófila 13000, o verme Caenorhabditis elegans 18000, 

a planta-modelo Arabidopsis thaliana 26000 (Folha, 12/02/2001)202. 

 Segundo, as pesquisas revelam que pedaços de informação genética foram 

transferidos para o genoma ao longo da evolução - entre eles “pedaços de bactérias e 

vírus”. Cerca de 8% de todas as seqüências de DNA humano derivam de vírus e mais 

de 200 genes humanos foram diretamente recebidos de bactérias. As pesquisas também 

relatam que cada indivíduo compartilha 99,99% do código genético com seus 

semelhantes. “São pequenas trocas, de uma letra para cada mil no ‘livro do genoma’, 

que fazem as diferenças individuais” (Folha, 12/02/2001)203. 

 Conforme a Folha (13/02/2001)204, Craig Venter relata que a Celera encontrou 

apenas 300 genes que não tinham equivalente no genoma do camundongo. Com base 

nisso, é de se esperar que “o chimpanzé tenha quase o mesmo conjunto de genes que 

os humanos” (Venter). O estudo feito pelo PGH, diz a Folha, causou igual “dano à 

dignidade humana”, ao revelar que 113 genes foram recebidos diretamente de bactérias 

e incorporados ao genoma humano. 

                                                           
202 “Sequenciamento abala a noção de gene”. Autor: Marcelo Leite. Folha de São Paulo, sessão Folha 
Ciência, 12/02/2001. Ver também: “Número baixo de genes é surpresa”. Folha de São Paulo, sessão 
Folha Ciência, 12/02/2001.  
203 “Revistas anunciam hoje o código de DNA decifrado”. Folha de São Paulo, sessão Folha Ciência, 
12/02/2001. 
204 “Programa público ataca a empresa Celera”. Folha de São Paulo, sessão Folha Ciência, 13/02/2001.  



 261

 Já a Veja (21/02/2001), que traz a matéria As surpresas da genética205, enuncia  

que o “fim do Projeto Genoma traz mais perguntas do que respostas”. O fato de o 

código genético humano ter tantos genes quanto um pé de milho, a mosca drosófila 

apresentar 13 000 genes e um verme nematóide 19 000; “isso é uma facada no orgulho 

da nossa espécie. Como podemos continuar de cabeça erguida sabendo que temos uns 

poucos genes a mais do que um verme?”, indaga Francis Collins, coordenador do 

Projeto Genoma Humano. 

Ao fazer ecoar Darwin e a teoria da evolução que postula que todo vivente  

descende de um ancestral comum, a genômica demonstra que ao nível molecular há 

continuidades entre todos os seres vivos, seja ele um camundongo, uma mosca-das-

frutas, um verme ou bactéria. Não há, portanto, nenhuma variável biológica 

fundamental que conceda um status especial aos humanos que possa justificar 

separações e hierarquias. 

Assim, a desconstrução e descentramento do humano operadas pela genômica 

forçam a uma reelaboração da problemática antropológica. Da indagação ‘o que nos 

torna humanos?’, devemos passar a uma outra: ‘o que diferencia um organismo do 

outro?’  

Eis aí uma pergunta para uma resposta desde já conhecida. Para a biologia 

molecular (transformada agora em uma ciência e tecnologia da informação) que define 

a ‘vida’ como sistema de informação, “o que diferencia um organismo de outro” é a 

estratégia que o vivente encontra para um problema de codificação e recombinação de 

informação.  

 

                                                           
205 “As surpresas da genética”. Autora Bia Barbosa, revista Veja, 21/02/2001. 
 



 262

Conclusão 

O objetivo do capítulo foi analisar as formas de problematização da relação 

entre corpo e novas tecnologias efetivadas pela mídia ao nível da divulgação científica. 

Especificamente, buscamos saber em que medida essa produção discursiva: 1) 

promove rupturas na condição atual do corpo; e 2) acena para uma nova formação 

discursiva. Momento em que também procuramos levantar elementos que possam 

corroborar a hipótese geral da pesquisa: a passagem do corpo-máquina ao corpo-

informação. 

Como demonstra a análise, a passagem do paradigma tecnológico mecânico-

eletrônico, ao qual estão mais alinhados os discursos articulados à robótica, à 

inteligência artificial, à biônica, à bioengenharia, ao paradigma informacional, de 

matriz molecular-digital, ao qual, por sua vez, estão visivelmente mais articulados os 

discursos agenciados à nanotecnologia, biotecnologia, clonagem, genômica e 

tecnologias biomédicas digitais de diagnósticos por imagens, é um forte indicador que 

corrobora a nossa hipótese. 

Todavia, na análise foi possível identificar uma série de ambigüidades presente 

nos pares visibilidade/invisibilidade, controle/descontrole, utopia/distopia, antigo/novo 

que, se, por um lado, não nega que tal passagem esteja de fato ocorrendo (a mutação é 

evidente, esperamos ter demonstrado isso), por outro, esses pares ambivalentes 

também demonstram o quanto a passagem é problemática.  

Do mesmo modo, se se afigura inegável que os discursos agenciados ao 

dispositivo das novas tecnologias operam importantes desconstruções das oposições 

metafísicas homem/máquina, humanos/não-humanos, orgânico/inorgânico, 

natural/artificial, natureza/cultura que têm sustentado o pensamento ocidental, 

particularmente seu veio antropocêntrico-humanista, entretanto, foi possível apreender 



 263

no corpo dos discursos uma série de ambigüidades que revelam não apenas 

dificuldades na ultrapassagem dessas oposições, como também demonstram certas 

continuidades, repetições, permanências do “antigo” no “novo” que se apresenta, 

tornando assim as passagens mais difíceis de se ultrapassar.  

Com base na insistência e repetição com que a mídia faz circular certos 

enunciados, imagens e metáforas, o que caracteriza a regularidade que ela imprime aos 

discursos, podemos retomar alguns pontos da análise que consideramos importantes. 

Procederemos de modo que possamos, à luz das questões da pesquisa, estabelecer um 

cruzamento das séries discursivas (blocos de tecnologias) a partir da sua articulação 

com algumas temáticas recorrentes na análise. 

 Um primeiro ponto da análise que deve ser retomado é aquele que diz respeito 

às articulações do dispositivo das novas tecnologias com o discurso da mídia e a ficção 

científica. E essas articulações, como demonstra a análise, revelam uma das dimensões 

fundamentais do dispositivo: a produção de efeitos de novidade (quando, por exemplo, 

a nanotecnologia é anunciada como “a revolução invisível” e “a mais poderosa das 

transformações tecnológicas”; o anúncio da “Revolução Dolly”, no caso da clonagem; 

o anúncio do mapeamento do genoma humano comparado à “invenção da roda”, 

“conquista da lua”), espetacularização do evento científico-tecnológico (“mini-

helicóptero poderá invadir células”, “microssubmarino navegará dentro do corpo 

humano”, na nanomedicina; “robôs na sala de cirurgias... é realmente um show”, “o 

neuronavegador”, na neurocirurgia e na telemedicina). 

Assim, a mídia, quando agenciada ao dispositivo das novas tecnologias, tem 

uma participação ativa na produção do “acontecimento” científico-tecnológico que ela 

mesma narra. Daí também ela exercer um papel central no processo de configuração de 



 264

campos de saber, de legitimação de posições de poder e na instauração de regimes de 

verdade sobre o corpo, a doença, a vida e a morte.  

 Já a ficção científica, sempre requisita pela mídia, desempenha um importante 

papel na estruturação dos discursos quando é mobilizada como estratégia discursiva 

para se produzir efeitos de novidade ao sugerir uma diminuição das distâncias entre 

“ficção” e “realidade” (“como só acontecia nos filmes de ficção científica, a dona de 

casa Sônia Derigi convenceu seus médicos a escarafunchar o núcleo de suas 

células...”) senão mesmo um apagamento dessas fronteiras muitas vezes expressos em 

enunciados como “a ficção torna-se realidade”; “isso soa como ficção científica”. 

A ficção científica também é trabalhada através do jogo que se estabelece entre 

o antigo e novo, momento em que a novidade “Kevin Warwick: o primeiro ciborgue 

do mundo”, por exemplo, é apresentada a partir de uma referência à série de televisão 

dos anos de 1970 “Ciborgue: o homem de seis milhões de dólares”. Ou seja, o antigo, 

já consolidado em algum lugar no passado e amplamente aceito pela opinião pública 

no presente, é requisitado para legitimar o novo que se apresenta. Eis aí uma das 

ambigüidades do dispositivo. 

 

Da ontologia do humano: desconstruções 

Com efeito, os discursos agenciados ao dispositivo das novas tecnologias 

operam importantes desconstruções das oposições metafísicas homem/máquina, 

agência/instrumento, natural/artificial, orgânico/inorgânico, natureza/cultura ao revelar 

momentos de indecidibilidade, que particularmente incidem na ontologia do humano, 

não apenas no que diz respeito à matéria de que é feito, mas, fundamentalmente, no 

que concerne a sua autonomia, agência.  

 Mas detemo-nos, por um instante, no primeiro aspecto da desconstrução.  



 265

A crescente interação entre o humano e as máquinas, a intensa integração entre 

componentes biológicos, mecânicos, eletrônicos e digitais, a produção de novos 

materiais mostra que as fronteiras fixadas pelo humanismo, que até então demarcavam 

o dentro e o fora, o interior e o exterior, o natural e o artificial, estão se revelando 

porosas.  

 É assim que o desenvolvimento de dispositivos de informática que empregam 

materiais biológicos e de programas de software desenvolvidos sobre modelos 

biológicos sugere futuras convergências entre “computação orgânica, software de 

redes neurais e interfaces entre o sistema nervoso humano e o computador” (Cf. 

Hughes, 2001)206. Lembramos aqui os chamados biochips ou wetchips (chips úmidos): 

um “microprocessador” que ao unir silício e DNA humano é constituído a partir de 

circuitos eletrônicos e tecidos vivos. 

Experiências científicas desenvolvidas nos âmbitos da bioengenharia, das 

tecnologias da clonagem, do cultivo de células-tronco, do xenotransplante, da 

biotecnologia, trazem amplo espectro de exemplos que demonstram que estamos 

diante de situações em que o de dentro (o corpo, o orgânico, a natureza) é constituído 

pelo de fora (a tecnologia, o artificial, a cultura), por uma operação direta do de fora.  

Podemos recuperar alguns exemplos que demonstram a ocorrência de 

semelhante operação. Na bioengenharia são sugestivos os enunciados: “técnica 

desenvolve órgão dentro do corpo”, “implantes vivos vão fundir-se sem costura e sem 

cicatriz com o tecido ao redor”. Na biotecnologia são abundantes os exemplos dos 

transgênicos (os animais ‘fluorescentes’, o macaco Rhesus e a coelha ‘Alba’; a cabra-

aranha e o ‘aço biológico’, o supersalmão, etc.).  

                                                           
206 “A criônica e o destino do individualismo”. Autor: James J. Hughes. Folha de São Paulo, 
04/11/2001. Caderno Mais!, pp. 4-10. 



 266

 O fato é que na fabricação de órgãos, tecidos a partir de células-tronco, o 

exemplo do xenotransplante, na indiferenciação absoluta entre os limites biológicos 

das espécies que a biologia molecular instaura no mundo vivo, numa palavra, com a 

perspectiva da “produção de memória biotecnológica” (Cf. Ferreira, 2003) que o 

paradigma informacional, de matriz molecular-digital, possibilita, a natureza é 

destituída da sua suposta inteireza e originalidade metafísicas e já não pode ser 

pensada como o ‘outro’ da cultura.  

Não há duvidas de que estamos em face de situações que revelam momentos de 

indecidibilidade. Devido à ação da tecnologia (o de fora) na ‘materialidade’ da vida (o 

de dentro) que se apresenta agora como pura informação digital já não sabemos mais 

ao certo o que é o orgânico e o que é o inorgânico, o natural e o artificial.  

A análise nos permitiu apreender enunciados, imagens e metáforas que revelam 

momentos de indecidibilidade no que concerne à “agência humana”. Enunciados tais 

como “máquinas que fazem cirurgias”, “Robôs passam a dividir as salas de cirurgia 

com cirurgiões humanos”, “robôs cirurgiões”, “olhos e ouvidos artificiais e membros 

do corpo criados com estrutura de fibra de carbono são movimentados por meio de 

microchips”, são reveladores não apenas do borramento das fronteiras homem-

máquina, agência/instrumento, mas, fundamentalmente, são indicadores de que a 

agência humana está sendo relativizada, senão mesmo deslocada em favor da máquina. 

Ou seja, a ação, a capacidade de agir, de atuar, deixa de ser uma exclusividade do 

sujeito autônomo, livre e consciente (o sujeito do humanismo) e passa a ser uma 

qualidade, um atributo também da máquina. Daí ganhar consistência a noção de 

“agências maquínicas”. O momento de indecidibilidade aqui identificado pode ser 

melhor elucidado na questão: onde termina o humano e onde começa a máquina? Ou 



 267

dada a ubiqüidade das máquinas, a questão pode ser invertida: onde termina a máquina 

e onde começa o humano? 

A questão ontológica fundamental é que estamos diante de situações 

ambivalentes que revelam momentos de indecidibilidade ao mostrar que não estamos 

mais seguros do “sujeito da ação”; afinal, nas descrições que realizamos do caso 

“Warwick“, por exemplo, em que o chip implantado no braço do cientista além de 

“memorizar” uma série de informações vitais (médicas, de identificação, etc.), é capaz 

de “dialogar” com um conjunto de sistemas ambientes (caixas multibanco, edifícios 

inteligentes, etc.) sem que Warwick tenha de tomar qualquer iniciativa. Mais uma vez, 

perguntamos: nesse caso, quem atua, o humano ou os dispositivos eletrônicos? Essa é 

uma situação que parece acenar para um enfraquecimento da agência humana ao 

mesmo tempo em que ganha consistência a idéia de “agência maquínica”.  

Nesse ponto ainda lembramos que os discursos articulados à robótica e à 

inteligência artificial também incidem na ontologia do humano: indicam que há 

continuidade (e não separação) entre os humanos e as máquinas. Mais uma vez, foi 

possível apreender uma série de enunciados, imagens e metáforas, tais como “robô 

sapiens”, “robôs sentimentais”, “máquinas inteligentes”, máquinas que “pensam”, 

“aprendem”, “sentem” e mesmo que “se reproduzem” que complicam a agência 

humana ao destituir o humano de atributos que até então asseguravam a sua 

singularidade. Bastante ilustrativos são os casos descritos dos robôs “Ursula”, 

“Kismet”, “Pino” e ”Cog”.  

De fato, a repetição e multiplicação de enunciados, tais como “Homo 

cibernéticus”, “robô sapiens”, “ciborgue”, “pós-humano”, “fim da humanidade”, “pós-

biológico”, são também indicadores de que poderemos estar no limiar de uma nova 

formação discursiva. No entanto, os discursos pós-humanistas, pós-evolucionários de 



 268

Hans Moravec, Marvin Minsky, Ray Kurzweil, por exemplo, ao compartilharem 

determinadas “regras de formação dos discursos” (precisamente, o dispositivo da 

cibernética), demonstram que estão plenamente integrados a essa formação discursiva, 

o que torna possível a circulação daqueles enunciados. Quanto à nova formação 

discursiva, a análise mostra que o solo arqueológico das novas configurações é 

constituído pelo dispositivo da cibernética e o a priori histórico da informação.  

A análise demonstra também que articulado à nova formação discursiva está o 

tema recorrente da relação entre tecnologia e imortalidade. A morte, a finitude que até 

aqui tem sido vista como condição ontológica fundamental do humano (Dasein) está 

sendo problematizada e deslocada em favor da imortalidade. Cada vez mais a morte é 

vista como uma questão contingente e a sua superação se afigura como uma 

probabilidade objetiva. Desenvolvimentos recentes na robótica, inteligência artificial, 

ciências da informação, biologia molecular e nanotecnologia articuladas às ciências da 

vida parecem tornar plausível a hipótese da produção de uma espécie de “pós-humano 

imortal”. É importante perceber que a idéia da imortalidade ganha consistência não 

apenas pelo fato de ser visualizada como uma possibilidade tangível, mas, 

fundamentalmente, ao se impor como uma espécie de a priori histórico da nova 

formação discursiva.  

 

Nova formação discursiva: ultrapassagem da metafísica? 

Se, por um lado, as práticas discursivas agenciadas ao dispositivo da novas 

tecnologias operam importantes desconstruções do humano e acenam mesmo para uma 

nova formação discursiva, por outro, elas operam na base de certas oposições 

metafísicas (mente/corpo, sensível/inteligível, material/imaterial) que tornam 

problemáticas as ultrapassagens que postulam. 



 269

Cabe, desde já, assinalar um dos pressupostos fundamentais da arqueo-

genealogia, precisamente aquele que diz respeito ao tema da mudança (ruptura) na sua 

relação com o aparecimento de uma nova formação discursiva.  

Foucault (1999)207 argumenta que o aparecimento de uma formação discursiva 

se relaciona, muitas vezes, com uma vasta renovação de objetos, formas de 

enunciação, conceitos e estratégias. Contudo, dizer que uma formação discursiva 

substitui outra não é dizer que todo um mundo de objetos, enunciações, conceitos, 

escolhas teóricas absolutamente novas, surge já armado e organizado em um texto que 

o situaria de uma vez por todas; mas, sim, que aconteceu uma transformação geral de 

relações que, entretanto, não altera forçosamente todos os elementos; que os 

enunciados obedecem a novas regras de formação e não que todos os objetos ou 

conceitos, todas as enunciações ou todas as escolhas teóricas desapareceram. Ao 

contrário, a partir dessas novas regras, podem ser descritos e analisados fenômenos de 

continuidade, de retorno e de repetição208.  

Assim o problema para a arqueo-genealogia não é negar tais fenômenos, nem 

sequer diminuir sua importância; mas, ao contrário, medi-los e tentar explicá-los: como 

pode haver permanências ou repetições? Para ela, “o mesmo, o repetitivo constituem 

um problema tanto quanto as rupturas” (Foucault, 1995: 198). 

Ao trazer esse argumento de Foucault para nossa pesquisa, cabe-nos perguntar: 

na passagem do corpo-máquina ao corpo-informação, mais ainda, na substituição da 

formação discursiva “humanidade” (definida a partir da forma “homem”) pela nova 

formação discursiva “pós-humanidade” (delineada pela forma “pós-humano”, “pós-

                                                           
207 A Arqueologia do Saber. Ver o capítulo 5 “A Mudança e as Transformações”. 
208 Foucault (op. cit.) dirá que a idéia de um único e mesmo corte que divide de uma só vez, e em um 
momento dado, todas as formações discursivas não poderia ser mantida. 
 



 270

biológico”), quais são os ‘elementos’ que perduram? Quais permanências, repetições, 

continuidades podem ser identificadas? 

A análise nos permitiu apreender no corpo dos discursos uma série de 

ambigüidades expressa nos pares antigo/novo, biológico/pós-biológico que revelam 

não apenas dificuldades na ultrapassagem dessas oposições, como também 

demonstram certas continuidades, repetições da metafísica. 

Chamamos a atenção para o jogo que se estabelece a partir do par ambivalente 

antigo/novo como uma estratégia de legitimação do discurso. Ou seja, o velho, o 

arcaico, o obsoleto, ao mesmo tempo em que é descartado (“a obsolescência do 

corpo”; “a parte biológica não é necessária”) é também requisitado para legitimar o 

“novo” que se anuncia quando velhas metáforas biológicas, evolucionárias são 

mobilizadas para justificar a emergência do “pós-biológico”: “o Homo sapiens 

evoluirá para uma outra espécie”. Do mesmo modo que a ambigüidade manifesta no 

par biológico/pós-biológico expõe a plena vigência da idéia de evolução, do paradigma 

evolucionista, ela também revela que coabitam estranhamente no elemento do discurso 

um desejo de superação e uma insistência no ‘homem’. Embora o “Robô sapiens fará 

do homem biológico atual “uma criatura definitivamente obsoleta”, entretanto, chegará 

o dia em ele “não mais se distinguirá da humanidade atual”; “sem perder a sensação de 

ser humano”). De fato, essas e outras ambivalências são comuns aos discursos dos pós-

humanistas que, para advogarem o advento de um “mundo pós-biológico”, as utilizam 

como uma estratégia de legitimação discursiva. 

A análise nos permitiu identificar a plena vigência da metafísica nos discursos 

mais diretamente relacionados à inteligência artificial que se repete nas oposições 

mente/corpo, material/imaterial e se desdobra na, já bem conhecida por todos, 

desvalorização do corpo, do biológico, do sensível. A valorização da mente, da 



 271

inteligência como sendo o “próprio” do homem, essa metafísica, que remonta não 

apenas a Descartes, mas a Platão, ganha consistência hoje no desejo de imortalidade 

agenciado às propostas de se “escanear o cérebro humano” e fazer “download da 

mente” para um computador (“poderemos transmitir todo o nosso cérebro para as 

máquinas e nos tornar imortais”). Daí podermos agora retomar o nosso argumento 

quando afirmamos que cabe à arqueo-genealogia “multiplicar as diferenças, baralhar as 

linhas de comunicação e se esforçar para tornar as passagens mais difíceis (Foucault, 

1995: 194). Ora, a saída “para fora da metafísica” é muito mais difícil de ser realizada 

do que, em geral, imaginam aqueles que julgam tê-la realizado há muito tempo. Em 

geral, eles próprios estão “mergulhados na metafísica por todo o corpo do discurso que 

pretendem ter libertado dela” (Derrida, 1995: 237). Na verdade, o desejo de 

ultrapassagem da metafísica, acaba por realizar a própria metafísica ao repeti-la. “A 

metafísica”, dirá Heidegger (2002: 61), “não se desfaz como se desfaz uma opinião. 

Não se pode deixá-la para trás como se faz com uma doutrina em que não mais se 

acredita ou defende”. Sendo assim, não podemos imaginar que podemos ficar “fora da 

metafísica”. Isso porque, “depois da superação, a metafísica não desaparece. Retorna 

transformada e permanece no poder como a diferença ainda vigente entre ser e ente” 

(Idem: 62). 

 

A ambivalência do dispositivo: a tecnologia como um “suplemento perigoso” 

Como demonstramos na análise, os discursos agenciados ao dispositivo das 

novas tecnologias se estruturam na base de certos pares ambivalentes (antigo/novo, 

visibilidade/invisibilidade, controle/descontrole, utopia/distopia) que permite a 

apreensão da lógica da tecnologia como “suplemento perigoso”, momento em que a 



 272

ambivalência é mobilizada positivamente no processo de configuração de campos de 

saber, de legitimação de posições de poder e na instauração de regimes de verdade. 

Como um phármakon, as novas tecnologias biomédicas (a engenharia genética, 

a clonagem, o xenotransplante, o cultivo de células-tronco, a terapia genética, etc.) são 

encaradas, ao mesmo tempo, como “veneno”, o “mal”, o “fora”, que ameaça a 

integridade e interioridade do corpo e “remédio”, o “bem”, em todo caso, um remédio 

necessário, mas perigoso já que abriga dentro de si o mal. Se, por um lado, o 

phármakon enquanto remédio explicita a racionalidade transparente da ciência, da 

técnica e da causalidade terapêutica, por outro, a eficácia do phármakon pode inverter-

se: agravar o mal ao invés de remediá-lo. 

Lembremos os casos “Jesse”, na genoterapia, o jovem de 18 anos “vitimado 

pelos efeitos tóxicos da substância que deveria salvá-lo” e “Clark” no âmbito das 

pesquisas com o coração artificial: “apesar do fim trágico de Clark, ele pode ser 

considerado mártir da terapia genética”. É assim que a tecnologia biomédica atua: 

como um “suplemento perigoso”, por ameaçar-nos de morte, mas nela (eis a estranha 

economia do suplemento), curiosamente, depositamos também nossa esperança de 

vida, a cura da doença. Daí não causar surpresas que o AbioCor pode ser visto tanto 

como uma “máquina de salvar vidas” como “o drácula da tecnologia biomédica” e as 

células-tronco, ao mesmo tempo em que são anunciadas como “células salvadoras”, 

“células da esperança”, são tidas como suspeitas e podem mesmo vir a integrar a 

“cultura da morte” se forem incorporadas às técnicas de clonagem. Lembremos, o 

medo tão freqüentemente associado à biotecnologia, cujo bom exemplo é o peixe 

transgênico batizado de Frankenfish.  

E os exemplos não param por aí. Na lógica do suplemento, a técnica do 

xenotransplante se revela ambígua. Ao mesmo tempo em que é apresentada como 



 273

“uma solução para a fila dos transplantes” é também anunciada como uma técnica 

‘perigosa’, pois, através dela, podemos incorporar doenças de animais. Ambigüidade 

essa que também se faz presente nos discursos agenciados à nanotecnologia: “Será que 

a nanotecnologia poderá um dia se converter em um ‘inimigo invisível’, usado para 

danificar a vida, em vez de protegê-la?”. Maléfica e benéfica, veneno e remédio: essa 

ambigüidade do dispositivo das novas tecnologias atravessa todo o corpo dos discursos 

analisados209. 

Na análise, chamamos a atenção para a necessidade de se perceber que a 

ambivalência é trabalhada positivamente desde o interior do dispositivo, ao reforçá-lo, 

multiplicá-lo. Ora, dizer sim ou não, ser a favor ou contra a engenharia genética, a 

clonagem humana, etc: em todo caso, valorização do próprio dispositivo do DNA, tido 

como o que há de mais importante, já que é capaz não apenas de dar a conhecer a 

origem da doença e como de revelar a “essência” da natureza humana.  Somente para 

ficar com um exemplo, lembremos o anúncio da conclusão do PGH, cuja realização, 

segundo Walter Gilbert, Nobel de química, equivaleria “a conhecer o que é ser 

humano”210.  

Como pudemos verificar, a lógica da tecnologia como um “suplemento 

perigoso” nos permitiu apreender os pares ambivalentes controle/descontrole, 

utopia/distopia como elementos importantes na estruturação dos discursos. 

                                                           
209 A ambigüidade inerente ao dispositivo das novas tecnologias pode ser apreendida quando evocamos 
a técnica conhecida por “telomerase”. Doses maiores de telomerase, uma substância que restaura as 
pontas dos cromossomos, podem aumentar o tempo de vida das células em laboratórios, permitindo que 
elas sejam usadas para o xenotransplante. No entanto, a imortalidade dessas células pode ser perigosa, já 
que poderá desencadear um processo que leva ao câncer. “Nova técnica pode ajudar em transplantes, in 
Folha, 29/12/1999.  
210 Podemos citar um outro exemplo em que se dá a valorização do dispositivo do DNA valendo-se de 
um autor que tem uma posição crítica em relação à biologia molecular. Trata-se de Sfez (1996: 43). Diz 
ele: “Os progressos da biologia molecular e a decifração dos genes marcam uma nova etapa do 
conhecimento que não pára de perturbar. Quem somos nós, portanto? Pode-se obstar os determinismos 
naturais? Pode-se mudar o patrimônio genético da humanidade? Aonde se vai assim? A ciência estaria a 



 274

 A ambivalência como disjunção afirmativa é facilmente apreendida quando a 

tecnologia é vista, simultaneamente, como uma ‘oportunidade’ para a humanidade 

(possibilidade de salvação) e origem de sua ‘perversão’ (raiz de seus malefícios). No 

primeiro caso, a tecnologia é prisioneira de uma visão utópica e, por vezes, 

messiânica-redentora da humanidade (graças a ela podemos “alcançar a vida eterna”); 

no segundo, associada à catástrofe, ela é prisioneira de uma visão distópica e 

escatológica (“nanorrobôs autoreplicantes podem ser tão perigosos quanto um 

câncer”). De fato, é somente para uma tradição de pensamento antropocêntrico que as 

máquinas podem fugir ao controle e nos ameaçar de morte. Como nos ensina 

Heidegger (2002a), o fantasma da máquina, do seu descontrole é típico desse tipo de 

pensamento que se apóia numa visão antropológica e instrumental da técnica. Em 

relação à liberdade e autonomia do lógos, a técnica, a máquina são apenas meios, 

instrumentos. Em todo caso, a ambigüidade do dispositivo permite que o mesmo 

abrigue simultaneamente as “forças do bem e as do mal”.  

Do ponto de vista da ambivalência como dinâmica disjuntiva afirmativa, 

procuramos assinalar que tanto na utopia como na distopia, as práticas discursivas 

agenciadas ao dispositivo das novas tecnologias configuram e legitimam, em última 

instância, campos de saber, posições de poder e regimes de verdade. 

 

Das novas tecnologias políticas do corpo 

 A análise nos permitiu identificar uma série de novas modalidades de poder 

agenciadas ao dispositivo das novas tecnologias que investem o corpo hoje. No 

horizonte do dispositivo do DNA ao qual estão articulados os discursos centrados na 

                                                                                                                                                                        
um passo de ocupar o lugar do demiurgo? Tem ela o direito de pronunciar a sentença de vida e de 
Morte?”. 



 275

bioengenharia e produção de órgãos, na biotecnologia, na clonagem, no 

xenotransplante e o cultivo de células-tronco, o corpo humano já não é mais percebido 

em termos de inteireza e de totalidade orgânica. Desterritorializado, o corpo humano é 

transformado em um estoque – “fundo de reserva” - virtualmente ilimitado de células, 

tecidos e órgãos. E uma vez tornado disponível como matéria-prima ele é 

reterritorializado e axiomatizado pelo capital. Ao imprimir a lógica da produção da 

vida, o biopoder instaura a comodificação da vida ao transformá-la em um bem de 

consumo como outro qualquer. Daí que o corpo humano, uma vez sujeito a essa 

mesma lógica, não escapa à “disponibilidade tecnológica” que o “pensamento 

calculador” investe agora em nossa humanidade biológica.  

 Ancorado ao novo paradigma informacional, de matriz molecular-digital, o 

biopoder institui modalidades de poder que configuram novas práticas de normalização 

e individualização, como aquelas agenciadas à genômica, à medicina biomolecular, às 

práticas biomédicas relacionadas ao dispositivo do DNA: testes de DNA, terapia 

genética, aconselhamento genético, chips de DNA, biochips, etc. É fundamental 

perceber que, em semelhante operação, passa-se a fazer do dispositivo do DNA uma 

maquinaria de produção de verdade na medida em que os discursos adquirem estatuto 

de discursos verdadeiros. 

 Como procuramos assinalar na análise, a crescente incorporação das 

tecnologias digitais pela medicina, de que são exemplos as novas tecnologias de 

diagnóstico por imagens (a ressonância magnética funcional, o Sigma, o 

Neuronavegador, a telemedicina) e dispositivos como o prontuário eletrônico e o 

monitor virtual, não apenas imprime novas visibilidades ao corpo ao digitalizá-lo, mas 

também abre a perspectiva para que novas práticas de poder-saber sejam instauradas 

na medicina.  É assim que, por exemplo, o prontuário eletrônico e o monitor virtual, ao 



 276

se constituírem como técnicas de monitoramento e de controle dos corpos, implicam 

em práticas de normalização e individualização dos pacientes, já que as informações 

coletadas abrem um espaço para a instituição de um regime de verdade acerca da 

doença e da saúde, que se desdobra na prescrição de medicamentos, dietas e 

comportamentos.  

 



 277

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O PÓS-HUMANO COMO HORIZONTE BIOTECNOLÓGICO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 278

 
 
 
“Falta de sentido histórico é o defeito hereditário de todos os filósofos; 
inadvertidamente, muitos chegam a tomar a configuração mais recente do 
homem (...) como a forma fixa de que se deve partir” (Nietzsche, 2000: 16). 

 

“O homem não passa de uma invenção recente, uma figura que não tem dois 
séculos, uma simples dobra de nosso saber, e que desaparecerá desde que este 
houver encontrado uma forma nova” (Foucault, 1995b: 13). 

 
Em nossa pesquisa abordamos as relações entre corpo e novas tecnologias -, 

especificamente, buscamos saber em que medida as produções discursivas da mídia e 

do campo acadêmico, ao fazerem multiplicar e circular enunciados e imagens sobre as 

transformações tecnológicas do corpo, a) promovem rupturas na condição atual do 

corpo e b) acenam para uma nova formação discursiva.  

De fato, como podemos demonstrar, as produções discursivas analisadas 

promovem rupturas na condição do corpo, sendo elas marcadas por uma mutação 

arqueológica: a passagem do corpo-máquina ao corpo-informação. As análises também 

indicam a configuração de uma nova formação discursiva, que nomeamos de “pós-

humana”. 

A análise demonstra que, se, por um lado, se afigura inegável que os discursos 

agenciados ao dispositivo das novas tecnologias operam importantes desconstruções 

das oposições metafísicas homem/máquina, humanos/não-humanos, 

orgânico/inorgânico, natural/artificial, dentro/fora, natureza/cultura que têm sustentado 

o pensamento ocidental, particularmente seu veio antropocêntrico-humanista, ao 

revelar momentos de indecidibilidade quanto à agência humana, entretanto, foi 

possível apreender no corpo dos discursos uma série de ambigüidades que revelam 

dificuldades na ultrapassagem dessas oposições, momento em que identificamos 

elementos de permanência, de continuidade e de repetição da própria metafísica, como 



 279

a oposição mente/corpo, material/imaterial, etc. Daí que a configuração de nova 

formação discursiva não significar necessariamente uma “saída para fora” da 

metafísica, “superação da metafísica”.  

Em nossa pesquisa, identificamos que a multiplicidade de práticas imagético-

discursivas que investem o corpo hoje é delineada pelo a priori histórico da 

informação, definido pela junção da cibernética, tecnologias da informação e biologia 

molecular, que estão na base das práticas de digitalização e virtualização dos corpos. É 

nesse solo arqueológico que acreditamos encontrar a condição de possibilidade das 

novas configurações em que se inscrevem os discursos e imagens sobre corpo 

ciborgue, corpo informação, corpo pós-humano, que hoje vemos plasmar tanto a mídia 

como o campo acadêmico.  

Se se afigura inegável que as produções discursivas agenciadas ao dispositivo 

das novas tecnologias promovem rupturas na condição do corpo - para nós melhor 

representadas na passagem do corpo-máquina ao corpo-informação -, no entanto, foi 

possível identificar uma série de pares ambivalentes, como antigo/novo, 

visibilidade/invisibilidade, controle/descontrole, utopia/distopia, que revela o quanto a 

passagem é problemática. Momento em que podemos observar que a ambivalência é 

mobilizada positivamente como peça-chave no processo de configuração de campos de 

saber, de legitimação de posições de poder e de instauração de regimes de verdade.  

De uma perspectiva arqueo-genealogica, devemos assinalar que as práticas 

imagético-discursivas analisadas estão elas mesmas ancoradas em novas modalidades 

de poder-saber que acabam por dar ensejo a uma indefinida possibilidade plástica de 

operar com o corpo – devendo, por isso mesmo, ser tematizadas no âmbito do 

diagrama das forças que as cartografam.  



 280

Dito isto, podemos retomar algumas temáticas que se apresentaram recorrentes, 

assim como recuperar alguns pontos da análise que julgamos importantes.  

 

O Biopoder Hoje 

“Uma das características essenciais da biopolítica moderna (que chegará, no 
nosso século, a um grau de exasperação) é a sua necessidade de redefinir 
continuamente na vida o limiar que articula e separa o que está dentro e o que 
está fora” (Agamben, 1998: 126). 
 

Para que possamos fazer do conceito de biopoder uma ferramenta analítica 

capaz de apreender novas modalidades de poder-saber que investem o corpo hoje, é 

fundamental uma percepção dos deslocamentos do mesmo (modo de operação, pontos 

de aplicação), desde que Foucault cunhou e utilizou esse conceito relacionando-o a um 

contexto sócio-histórico bem preciso: as sociedades industriais dos séculos XVIII e 

XIX. 

Entendemos que as atuais mutações tecnológicas do corpo, vale dizer, a 

passagem do corpo-máquina ao corpo-informação, estão articuladas a duas grandes 

transformações. Uma primeira, que diz respeito à mudança das sociedades industriais 

para as sociedades pós-industriais ou sociedades informacionais. Uma segunda, que 

está na base material dessa mudança de modelo de sociedade: a mudança de paradigma 

tecnológico, a transição do paradigma mecânico ao informacional, ou paradigma 

molecular-digital, como preferimos designá-lo.  

As análises indicam as seguintes mudanças de foco do biopoder, podemos 

recapitular: nas sociedades pós-industriais ou informacionais, a biopolítica não é mais 

estruturada a partir da figura central do Estado, mas sim a partir do modelo onipresente 

da empresa; não mais o corpo-máquina, o homem-espécie, mas o corpo molecular-

digital, o homem-genoma, o corpo-programa, a vida-informação, a vida como recurso 



 281

genético virtual é alvo de investimento do novo biopoder. Assim, na perspectiva do 

Capitalismo pós-industrial, o objeto-alvo passa a ser ‘o capital informacional’ de que 

dispõe um ser vivo.  

Já nos anos cinquenta, antes da realidade da biologia molecular e da 

biotecnologia, Heidegger percebia que as ciências modernas (a física, principalmente)  

abordavam a natureza como um sistema de informações. O fundamental, dizia ele, é 

que elas expõem a natureza como um “sistema operativo e calculável de forças, que se 

pode operar previamente” (Heidegger, 2002a: 25).  Essa forma de se dis-por da 

natureza faz com que ela “forneça dados”, que se possa calcular, de modo a continuar 

sendo “um sistema dis-ponível de informações” (Idem: 26).  

É importante evocar Heidegger aqui, por ele ter antevisto em seu tempo que 

essa “disponibilidade” da natureza aplicar-se-ia ao humano, à sua realidade biológica. 

Diz Heiddegger (2002b: 82): “Como o homem é a matéria-prima mais importante, 

pode-se contar que, em virtude da pesquisa química contemporânea, algum dia fábricas 

haverão de ser construídas para a produção artificial de material humano”. Para 

Heidegger, a vida humana também seria tratada como um sistema disponível de 

informações, o que exatamente ocorre hoje com o genoma humano, a manipulação de 

embriões, o cultivo das células-tronco, a produção de órgãos, a genoterapia, etc. 

Desterritorializado, não mais percebido em sua inteireza e originalidade metafísicas, o 

corpo humano hoje é transformado em um estoque virtualmente ilimitado de células, 

tecidos e órgãos: em um “banco de dados” de informação molecular-digital, um “fundo 

de reserva”, nos termos de Heidegger.  

Ora, para nós, não seria exagero afirma que com a percepção da 

“disponibilidade tecnológica” a que estava sujeita a nossa humanidade biológica, 



 282

Heidegger estava antecipando os conceitos de “dispositivo”211 e de “biopoder”, mais 

tarde cunhados por Foucault.   

Outro deslocamento importante do biopoder: não mais o dispositivo da 

sexualidade, mas o “dispositivo do DNA” e um conjunto de novas práticas de 

normalização e individualização (testes de DNA, aconselhamento genético, 

genoterapia, etc.) passam a estruturar a biopolítica. Em suma, o biopoder hoje encontra 

seu modo fundamental de operação e seu ponto de aplicação não mais nas disciplinas 

do corpo e na regulamentação das populações como outrora, mas sim na digitalização 

e virtualização da vida e dos corpos, que tem como suportes o paradigma tecnológico 

molecular-digital e o modelo de ação morfogenética recombinatória. Neste nível de 

investimento, o biopoder prescinde dos limites da espécie e da própria inteireza do 

corpo (como totalidade orgânica) para se reproduzir e produzir a vida.  

Uma percepção desses deslocamentos é fundamental para que se possa 

identificar e problematizar as novas modalidades de poder-saber que passam a 

configurar as práticas biopolíticas nas sociedades contemporâneas. 

 

Da oposição metafísica natureza/cultura: as desconstruções do humano  

“Sabe-se quais têm sido, sempre, os efeitos práticos (em particular, políticos) 
de passagens que saltam imediatamente para além das oposições, bem como 
das contestações feitas sob a forma simples do ‘nem isto/nem aquilo’” (Derrida, 
2001b: 48). 

 
No tocante à problemática da tecnologia, o humanismo é marcado por uma 

“determinação instrumental e antropológica da técnica”, no dizer de Heidegger (2002a: 

12), que tem como desdobramento a idéia de que, em última instância, é possível 

                                                           
211 Stein (2000: 65) traduz a palavra alemã Gestell como “dispositivo”. Gestell, segundo Heidegger, é o 
que define a essência da tecnologia moderna. 



 283

separar o ser “humano” de seus artefatos técnicos212. O pensamento moderno e 

humanista pode ser designado como um “conjunto de práticas de purificação” que se 

esforça por assegurar “duas zonas ontológicas inteiramente distintas, a dos humanos de 

um lado, e a dos não-humanos, de outro” (Latour, 2000: 16).  

Em um sentido muito geral, podemos dizer, a partir de Heidegger (1973), que o 

humanismo é isto: “meditar e cuidar para que o homem seja humano e não des-

humano, inumano, isto é, situado fora de sua essência” (p. 350)213.  

Hoje se observa a emergência de uma espécie de “novo humanismo”, de que é 

exemplo o discurso da bioética214, marcado pela nostalgia da origem perdida e pela 

busca de uma “ética da presença” que anseia por um fundamento tranquilizador.  

Esse humanismo opera a partir da seguinte polarização: de um lado, concebe-se 

que a natureza, ainda não contaminanda na sua essência, é pura, inocente e boa; de 

outro, a técnica, o artifício, que é, por princípio, má, perversa, perigosa, destruidora. 

Essa é a face triste, negativa, nostálgica, culpada, rousseauísta, do discurso. Temos aí 

uma combinação de sentimentos de nostalgia e de remorso, típica do novo humanismo. 

 O discurso da bioética enquanto “pensamento do próprio” se elabora como uma 

luta para resguardar um próprio do homem, seja ele o corpo, a natureza, a vida, o 

pensamento, etc. E, para tal, vale-se de enunciados autoreferentes (isto é, imunes à 

crítica devido à atuação de “significados transcendentais” contra os quais ninguém 

pode se voltar) ao falar “em nome de”: “humanidade do homem”, sua “dignidade”, 

                                                           
212 Segundo Heidegger (2002a: 12), a determinação instrumental e antropológica da técnica está 
presente na concepção corrente que a toma como um meio e uma atividade. Nesta visão, tudo depende 
de se manipular a técnica. E este “querer dominar” a técnica torna-se mais urgente quanto mais ela 
ameaça escapar ao controle do homem. 
213 Se, porém, se entende por humanismo, de modo geral, o empenho para que o homem se torne livre 
para sua humanidade, para nela encontrar sua dignidade, então o humanismo se distingue, em cada caso, 
segundo a concepção da “liberdade” e da “natureza” do homem. Distinguem-se, do mesmo modo, as 
vias para sua realização. Assim, temos o humanismo de Marx e o de Sartre. Também o cristianismo é 
um humanismo (Cf. Heidegger, 1973). 



 284

“respeito incondicional pela vida humana”, em nome da “pessoa”, etc. Essa história é 

bem conhecida de todos: o homem é e deve permanecer o centro.  

São, também, exemplos desse novo humanismo os discursos, hoje amplamente 

difundidos, reunidos sob o nome de eco-ética, ou ética ambiental. O fundamental é que 

esses discursos mantêm um ponto de vista estritamente antropocêntrico, uma vez que a 

atenção pela natureza não tem sentido senão em função do homem: “conservar o 

planeta, preservar os recursos naturais para, em última instância, assegurar “o bem-

estar do homem”; ou ainda a idéia de que “somos gestores, mas não proprietários da 

nossa biosfera”215.  

Os discursos invariavelmente advogam uma relação de “harmonia” entre o 

homem e a terra, a noção de hostilidade é substituída pela da “aliança”. Entre o homem 

e os outros seres vivos, haveria uma solidariedade ontológica e axiológica (Cf. Hottois, 

1992). 

Esse novo humanismo se opõe à visão cartesiano-mecanicista do mundo, à 

imagem de uma humanidade dominadora, em eterno conflito com a natureza, ao 

mesmo tempo em que advoga uma visão “sistêmica”, “holística” e “ecológica” da 

vida, cujo eixo é, já não o homem, mas a biosfera ou a “Terra” (a hipótese “Gaia” de J. 

Lovelock, a Terra-Pátria e a “co-pilotagem natureza-homem” de E. Morin, a 

“autopoiese” de F. Varela e H. Maturana, a “ecologia profunda” de F. Capra).  

Embora esses discursos manifestem uma preocupação com a preservação dos 

equilíbrios e das diversidades biológicas, essa visão não constitui um abandono real do 

ponto de vista antropocêntrico. Em última instância, tal preocupação é ditada pela 

                                                                                                                                                                        
 
214 Ver, por exemplo, Screccia (1996). 
215 Essas práticas discursivas por vezes veiculam a idéia de que a tecnociência poderá ser posta 
diretamente ao serviço dessa preservação graças aos “bancos de conservação da matéria viva e uma 
gestão racional dos genomas dos seres vivos”.  



 285

experiência da sobrevivência da espécie humana (em função do homem e do seu 

futuro). Ou seja, deve-se proteger a natureza como quem protege o “patrimônio 

comum da humanidade”. Numa palavra: esta “preocupação” com a natureza tem o 

homem por centro. Eis o antropocentrismo.  

Em muitos aspectos, os movimentos ecológicos e ambientalistas 

contemporâneos derivam de um naturalismo anti-tecnologia e de uma nostalgia do 

passado, de um desejo de voltar a um determinado estágio de harmonia com a natureza 

- um lugar feliz e perdido. Todas as escatologias associadas ao tema da tecnologia (por 

exemplo, a hipótese do aniquilamento físico da humanidade) estão associadas às 

diversas imagens antropológicas. O fundamental é perceber que a avaliação humanista-

antropocêntrica da tecnociência, seja ela positiva ou negativa, opera como se 

dispuséssemos da resposta à pergunta “Que é o homem?”, e como se, na base dessa 

resposta, se pudesse concluir o que convém ou não fazer. Em todo caso, no quadro do 

pensamento antropocêntrico, mais uma vez a tecnociência encontra-se reduzida a um 

conjunto de meios e instrumentos subordinados à realização de objetivos, ou à 

satisfação de necessidades explicitadas por uma teoria do homem216. 

Com efeito, na esteira de Heidegger, Derrida (2000: 12) denuncia o fato de a 

‘história do conceito de homem’ nunca ter sido interrogada pelo humanismo e 

antropologismo. Diz ele,  

 

“Existe uma história do conceito de homem e é preciso se interrogar sobre essa 
história: de onde vem o conceito de homem, como o homem ele mesmo pensa 
o que é o próprio do homem? Por exemplo, quando tradicionalmente se opõe o 
homem ao animal, se afirma que o próprio do homem é a linguagem, a cultura, 

                                                                                                                                                                        
 
216 Certamente, é um preconceito metafísico supor que a realidade humana seja algo de fixo e 
eternamente idêntico a si mesmo. Contudo, devemos problematizar a pergunta recorrentemente 
formulada “o que será do homem?”, pois ela nasce do desejo de predeterminar pelo pensamento  o ser 
do homem, o que caracteriza o modo de operar própria da Metafísica. 



 286

a história, a sociedade, a liberdade etc. (...) Colocar questões sobre esse 
conceito de homem é nada ter de seguro a esse respeito. Mas isso não quer 
dizer ser contra o homem. Freqüentemente se acusa a desconstrução de, ao 
colocar questões sobre a história do conceito de homem, ser inumana, 
desumana, contra o humanismo. Nada tenho contra o humanismo, mas me 
reservo o direito de interrogar quanto à história, à genealogia e à figura do 
homem, quanto ao conceito do próprio do homem”. 217  
 

Pratica-se pouco a história dos conceitos; e, em particular, a história do 

Conceito de homem nunca mesma é levada a cabo. Tudo se passa como se o signo 

“homem” não tivessem qualquer origem, qualquer limite histórico, cultural, lingüistico 

- nem mesmo qualquer limite metafísico (Cf. Derrida, 1991).  

Tirando proveito dessa leitura derridiana, o importante aqui é assinalar que o 

humanismo, na sua relação de cumplicidade com o pensamento metafísico do 

ocidente218, fundamenta-se a partir de uma operação comum: a rígida demarcação de 

fronteiras e fixação de alteridades, como natural/artificial, humano/inumano, 

interior/exterior, dentro/fora, natureza/cultura, etc. O fundamental é que essas 

oposições binárias implicam “uma hierarquia violenta” ao fazer com que um dos pólos 

comande lógica e axiológicamente o outro – enquanto um dos termos por “ocupar o 

lugar mais alto” é valorizado e tido como positivo, o outro é desqualificado como 

negativo (Derrida, 2001b).  

Derrida (1995) lembra que, apesar de todos os seus “rejuvenescimentos e 

maquilagens”, a oposição natureza/cultura é congênita à filosofia. Diz ele: 

  

“É mesmo mais velha do que Platão. Tem pelo menos a idade da Sofística. 
Desde a oposição physis/nomos, physis/techné, chega até nós graças a toda uma 
cadeia histórica que opõe a ‘natureza’ à lei, à instituição, à arte, à técnica, mas 

                                                           
217 Derrida concebe o humanismo como um ‘pensamento do próprio’. O ‘próprio’ do homem - sua 
essência – também pode ser, conforme as determinações metafísicas, a razão, a consciência, o ego, o 
pensamento, a inteligência, a alma, o corpo, a vida. 
218 Para Heidegger (1973), todo humanismo funda-se ou numa Metafísica ou ele mesmo se postula como 
fundamento de uma tal. 



 287

também à liberdade, ao arbitrário, à história, à sociedade, ao espírito, etc.” (p. 
236).  
 

Com efeito, a oposição metafísica Natureza/Cultura da qual derivam a série de 

outras oposições natureza/tecnologia, homem/máquina, homem/animal é abalada 

quando mobilizamos a noção derridiana de “jogo” da presença e da ausência. 

A suposta originalidade de um sentido entre a si mesmo (a natureza, o corpo 

natural) dá lugar à percepção de que tal origem é o correlato inseparável do sistema de 

referência em um determinado discurso. Este sistema de referência, por sua vez, se 

constitui num sistema de diferenças em que cada grafema ou fonema carrega o rastro 

de todos os outros.  

O signo “cultura”, presente na ocorrência de um dado discurso, só exerce a sua 

função particular de significação, ou seja, só cumpre a função de dizer respeito a um 

determinado campo ou domínio que está sendo referido, com base na sua 

contraposição ao signo “natureza” e vice-versa.  O que nos impede de pensar o termo 

“natureza” como uma estrutura de significação já existindo e funcionando enquanto tal 

em algum outro lugar. 

Assim, o que a noção de jogo aqui nos permite pensar é que “natureza” e 

“cultura” só se manifestam enquanto estruturas de significação por comportarem, 

reciprocamente, uma o rastro da outra. O termo “natureza” só é possível pelo recalque 

do termo “cultura”: “cada ‘termo’ pretendidamente ‘simples’ é marcado pelo rastro de 

um outro, a interioridade presumida do sentido é, já, trabalhada por seu próprio 

exterior. Ela se dirige, já e sempre, para fora de si (...) É apenas sob essa condição que 

ela pode ‘significar’” (Derrida, 2001b: 39-40). 

 Se toda e qualquer oposição binária, natureza/cultura, corpo/tecnologia, 

homem/máquina, etc. só se manifesta enquanto tal num conflito ou jogo de rastros, não 



 288

há como eleger ou consagrar a presença de um pólo como centro, princípio 

organizador, fundamento, questão mais original, etc. Em outros termos, a própria 

lógica do rastro nos leva a realizar que o que quer que funcione como significado, num 

determinado discurso falado ou escrito, só o faz enquanto desempenha 

concomitantemente a função de uma estrutura significante, ou seja, na medida em que 

já remete a uma outra “coisa’, um outro ‘signo’, diferente dele. É somente por 

comportar uma estrutura de remetimento – e, portanto, funcionar como um significante 

– em relação ao termo “cultura” ou “história”, etc., que o termo “natureza” pode 

funcionar como um significado.  

Ora, se outrora a desconstrução do humanismo já fora empreendida pela 

filosofia, pela teoria social e pela crítica literária, o fato é que a ‘desconstrução’ do 

humanismo atualmente em curso vem, fundamentalmente, de discursos agenciados às 

práticas científicas e tecnológicas dos laboratórios high-tech. 

Uma temática recorrente às produções discursivas analisadas é a 

problematização das fronteiras que asseguravam as diferenças ontológicas 

homem/máquina, biológico/tecnológico, humanos/não-humanos, natureza/cultura e 

que têm sustentado o pensamento ocidental.  A idéia da dissolução ou apagamento 

dessas fronteiras que inevitavelmente incide sobre a ontologia do humano (“quem 

somos nós?”) ganha consistência quando articulada às novas tecnologias desenvolvidas 

nos âmbitos da robótica, inteligência artificial, biônica, biologia molecular.  

Como podemos verificar nas análises, no discurso da mídia, em particular, uma 

série de figuras e imagens antropomórficas, “robo sapiens”, “robôs sentimentais”, 

“máquinas inteligentes”, máquinas que “pensam”, “aprendem”, “sentem” e mesmo “se 

reproduzem”, articuladas aos campos discursivos da robótica e inteligência artificial, 

complicam a agência humana ao destituir o humano dos atributos que asseguravam a 



 289

sua singularidade. A questão ontológica fundamental é que os discursos indicam que 

há continuidade (e não separação) entre os humanos e as máquinas.  

 Como também demostram as análises, essas fronteiras são ainda mais 

fortemente abaladas quando associadas às possibilidades técnicas abertas pela biologia 

molecular e biotecnologia. 

A exemplo da robótica e da inteligência artificial, pesquisas recentes no âmbito 

das ciências da vida promovem ‘novas’ feridas narcísicas219 ao humano. É o caso do 

xenotransplante e a produção de órgãos “humanos” em porcos.  

O Projeto Genoma Humano causou “dano à dignidade humana” ao revelar que 

o código genético humano tem o mesmo número de genes que um pé de milho e pouco 

mais que o verme nematóide e que cerca de 8% de todas as seqüências de DNA 

humano derivam de vírus e 113 genes foram recebidos diretamente de bactérias. Como 

diriam Deleuze & Guattari (2000), descobrimos que “nós fazemos rizoma com nossos 

vírus, ou antes, nossos vírus nos fazem fazer rizoma com outros animais” (p. 20); 

enfim, descobrimos que “há Devires não humanos do homem que extravasam por 

todos os lados os estratos antropomórficos” (Deleuze & Guattari, 1997: 217). Em 

suma, a genômica demonstra que, ao nível molecular, há continuidade entre todos os 

seres vivos não havendo nenhuma variável biológica fundamental que conceda um 

status especial aos humanos.  

A biologia molecular e as tecnologias a ela associadas, particularmente a 

biotecnologia, pela radicalidade dos processos que conformam, ao operar, no dizer de 

                                                           
219 Para Freud, segundo Foucault (2000), há três grandes ‘feridas narcísicas’ na cultura ocidental: a 
ferida imposta por Copérnico ao descobrir que a terra não estava no centro do universo deslocou a 
soberania primitiva do homem; aquela feita por Darwin, quando descobriu que o Homem descendia do 
macaco, rebaixando o homem ao estágio de episódio num tempo biológico que o ultrapassa; e a ferida 
feita por Freud, já que ele próprio, por sua vez, descobriu que a consciência repousava na inconsciência, 
revelando que o homem não é plenamente consciente e que se comporta sob a determinação de um 
inconsciente que não domina.  



 290

Stiegler (1996), “a explosão da ontologia do vivo” acabam por dissolver a própria idéia 

de “espécie” ao transformar todos os seres vivos (já não mais protegidos pelos 

contornos biológico-evolutivos que asseguravam os contornos das espécies) em feixes 

de informação. 

Do ponto de vista da biologia molecular, os seres vivos não são mais 

percebidos como pássaros, peixes, bactérias, plantas, primatas, humanos, mas como 

feixes de informação molecular-digital - já que não há mais como identificar uma 

região químico-biológica que os separe e os singularize. Todos os seres vivos são 

drenados de suas substâncias, descolados de suas materialidades e transformados em 

mensagens abstratas e a vida mesma passa a ser concebida como expressão de um 

programa de computador escrito na linguagem bioquímica do DNA.  

Assim, no horizonte das desconstruções operadas pelos discursos agenciados ao 

dispositivo das novas tecnologias, observa-se momentos de grande indecidibilidade 

quanto à ontologia do humano; afinal, não sabemos mais “quem somos nós” sem as 

nosssas máquinas, os nossos instrumentos, as nossas bactérias. São tantas as passagens 

que nos lançam do humano ao não-humano, que não sabemos hoje onde começa um e 

onde termina o outro, vale dizer, o quanto de não-humanos encontramos no humano e 

vice-versa.  

Todavia, se, por um lado, a cultura high-tech tem o mérito de possibilitar a 

desconstrução das fronteiras metafísicas que têm estruturado o pensamento ocidental 

ao demonstrar que não existe nenhuma separação ontológica fundamental entre os 

seres humanos, as máquinas e os animais, abrindo assim novas possibilidades para o 

pensamento, por outro, as novas tecnologias devem ser consideradas como dispositivos 

                                                                                                                                                                        
 



 291

de poder – devendo ser tematizadas no âmbito do jogo das forças – das relações de 

poder-saber que as conformam.  

 

O pós-humano e a imortalidade: rumo a uma nova formação discursiva? 

“Cada um quer ser o primeiro nesse futuro - mas a morte e seu silencio são a 
única coisa certa e comum a todos nesse futuro” (Nietzsche, 2001: 189). 

 
A repetição e multiplicação de enunciados tais como “Homo cibernéticus”, 

“Robô sapiens”, “ciborgue”, “cibionte”, “homem biônico”, “pós-humano”, “fim da 

humanidade”, “mundo pós-biológico”, são fortes indicadores de que poderemos estar 

no limiar de uma nova formação discursiva.  

Para nós, a nova formação discursiva apresenta duas características essenciais, 

o que estamos designando de mudança de “centro” e a imortlidade do pós-humano. 

Na passagem do humano ao pós-humano, o conceito de “homem” é deslocado 

em favor da idéia de “programa”, de “código”. Não mais o “homem”, mas uma matriz 

chamada “código genético” ocupa o centro da nova formação discursiva. Esse 

descentramento220 constitui um dos principais desdobramentos das desconstruções 

realizadas pelos discursos agenciados ao dispositivo das novas tecnologias. 

 No horizonte do paradigma cibernético-informacional, de matriz molecular-

digital, a morte não se afigura mais um acontecimento fatal, como nos termos postos 

por Nietzsche (2001: 189) quando afirma que “a morte e seu silêncio são a única coisa 

certa e comum a todos nesse futuro”. Ao sobrepujar a morte, a imortalidade passa para 

                                                           
220 Aqui, mais uma vez estamos buscando inspiração em Derrida e sua estratégia geral de desconstrução 
da metafísica. O “descentramento” no âmbito da desconstrução é o abandono declarado de toda 
referência a um centro, a um sujeito, a uma referência privilegiada, a uma origem ou a uma arquia 
absoluta. É preciso, portanto, renunciar “ao discurso científico ou filosófico, à episteme que tem como 
exigência absoluta (...) procurar a origem, o centro, o fundamento, o princípio, etc.” (Derrida, 1995: 
241). Com a descontrução, Derrida busca “destruir” a herança ontoteológica e logocêntrica da metafísica 
ocidental, negando radicalmente a presença de um significado transcendental (Logos, Deus, Natureza, 
Vida, Psique, Consciência, Razão, Sujeito) como origem absoluta do sentido.  



 292

o lado do código genético, único índice imortal que permanece, único traço que se 

imortaliza na matéria viva pelo movimento perpétuo do código. 

 Neste ponto, acreditamos também poder encontrar em Foucault um insight que 

nos auxilie na compreensão dessa passagem do humano para o pós-humano. 

 Em As Palavras e as Coisas, Foucault (1995b) alude à forma homem ou à 

emergência do homem na modernidade como figura histórica ligada à idéia da 

finitude221.  

 Para Foucault, a modernidade inicia quando o ser humano começa a existir “no 

interior de seu organismo, na concha de sua cabeça, na armadura de seus membros e 

meio a toda a nervura de sua fisiologia” (p. 333). Os saberes sobre o homem têm aí 

como condição de possibilidade o reconhecimento da sua finitude radical, que se 

manifesta na forma de três empiricidades: no trabalho, na linguagem e na sua 

existência biológica. No fundamento de todas essas positividades empíricas descobre-

se uma finitude: “sabe-se que o homem é finito, como se conhecem a anatomia do 

cérebro” (p. 229). Por todo lado, impõe-se “a morte que corrói anonimamente a 

existência do ser vivo” (p. 331).  

 Ora, no espaço da nova formação discursiva – “o pós-humano” – é justamente 

o inverso que ocorre: a imortalidade, a infinitude mesma é que agora se apresentam 

                                                                                                                                                                        
 
221 Como se sabe, para Foucault (1995b), o homem, e com ele, o humanismo, é uma invenção recente, é 
um acontecimento típico do pensamento moderno, entendendo-se, por modernidade, o período que se 
inicia na virada do século XVIII para o XIX e vigora até os nossos dias. 



 293

como condição de possibilidade da nova configuração222. Na lógica que rege as 

práticas discursivas parecem estar inscritas a obsolescência e a superação da espécie 

humana, pelo menos no que se refere ao corpo. Afinal, o corpo em sua forma biológica 

atual, como a figura que melhor corporifica a doença, o envelhecimento, a morte deve 

ser superado:  descobrimos que “o corpo não é tão importante”, que “a parte biológica 

não é necessária” e que devemos mesmo “superar as limitações impostas ao corpo”; o 

que será plenamente possível quando pudermos “conectar nosso cérebro às maquinas” 

e “nos tornar imortais”.  

 É somente, já plenamente integrado a uma tal formação discursiva, que Stelarc 

(1997) poderá dizer:   

 

“A morte não autentica a existência. É uma estratégia evolutiva superada. O 
corpo não precisa mais ser conservado; suas peças serão simplesmente 
repostas. A vida estendida não significa mais ‘existir’, mas muito mais ser 
‘operacional’. Os corpos não precisam mais envelhecer ou se deteriorar; eles 
não ficariam nem exaustos nem com fadiga” (p.58).  
 

Para Stelarc, a possibilidade de a fertilização ocorrer fora do útero, bem como 

da alimentação do feto em um sistema artificial, entre outros desenvolvimentos, são 

indicadores de que, num futuro próximo, “tecnicamente não haverá nascimento” 

(Idem: 57). Ou seja, as próximas gerações poderão viver num mundo em que a morte 

                                                           
222 Nesse ponto, não podemos de deixar de evocar Heidegger, que em Ser e Tempo define o ser humano 
- o Dasein - enquanto “ser-para-a-morte”. Esta interpretação da morte é ontológica e não ôntica, uma 
vez que ela faz parte do ser do Dasein de uma forma essencial e não acidental. No sentido mais amplo, 
“a morte é um fenômeno da vida” (Heidegger, 2000, p.28). Para Heidegger, a morte é a possibilidade 
mais peculiar, insubstituível e insuperável do ser humano e a sua aceitação é própria de uma existência 
autêntica. A existência inautêntica, ao contrário, tem uma postura de não aceitação e de fuga diante da 
morte. Hoje em dia torna-se cada vez aceita a idéia de que “a vida deve ser corrigida” (Nietzsche, 1999) 
e que a morte e seu corolário natural, a velhice, devem ser expulsas do campo da vida.   
 



 294

mesma já terá sido superada, uma vez que, também, “tecnicamente, não haveria mais 

razão para a morte”223.  

É interessante aludir, mais uma vez, a Foucault (1995b) que, como se sabe, 

evocou o tema do “desaparecimento do homem” no universo da linguagem. Diz ele: 

 “Se essa mesma linguagem surge agora com insistência cada vez maior numa 
unidade que devemos mas não podemos ainda pensar, não será isto o sinal de 
que toda esta configuração vai agora deslocar-se, e que o homem está em via de 
perecer, na medida em que brilha mais forte em nosso horizonte o ser da 
linguagem?” (p. 403).  
 
 Evidentemente, Foucault visualizava o desaparecimento do homem no âmbito 

do discurso e da linguagem literária, das filosofias da linguagem, da lingüística. Hoje, 

esse desaparecimento é colocado no horizonte do paradigma informacional, de matriz 

molecular-digital; da “linguagem cibernética”, da lógica de programação informática, 

das tecnologias digitais, que imprimem uma dinâmica de desmaterialização numérica 

do mundo. O tema recorrente do “desaparecimento do corpo” apresenta-se como uma 

possibilidade tangível, que já se desenha no espaço do saber contemporâneo. Nesta 

ótica, o homem poderá desaparecer a partir do momento em que aquele houver 

encontrado uma forma nova. 

As análises têm remetido a um princípio geral da genealogia de matriz 

nietzscheano-foucaultiana, segundo a leitura de Deleuze (1995)224, de que  “toda forma 

é um composto de relações de forças” (p. 132), que nós potencializamos no sentido de 

que este é um olhar que queremos imprimir. A persistente discussão de que estaríamos 

                                                           
223 Quanto à tese de que a morte pode ser suplantada pela ciência e pela tecnologia, certamente Stelarc 
não está sozinho. Por exemplo, a matéria da IstoÉ (27 julho 1999) intitulada O livro da vida veicula a 
idéia de que o PGH representa “o início do fim do envelhecimento”. Andrew Simpson, geneticista e 
coordenador-geral do Projeto Genoma do Câncer da FAPESP, chega a afirmar que “a vida e a morte não 
são mais mistérios, são apenas processos químicos. Portanto, não se pode mais descartar totalmente a 
possibilidade de que um dia começaremos a superar até mesmo a mortalidade”.  
 
224 GILLES DELEUZE. Sobre a Morte do Homem e o Super-Homem. In: Foucault. São Paulo: 
Brasiliense, pp. 132-142, 1995. 



 295

transitando para uma forma Pós-Humana de existência, a insistência na idéia de uma 

simbiose homem-máquina, orgânico-inorgânico que atravessam os discursos 

analisados, têm nos levado exatamente a buscar tirar proveito dessa leitura da 

genealogia. 

Trata-se de saber com quais outras forças as forças no homem (força de 

imaginar, de recordar, de conceber, de querer) entram em relação, numa ou noutra 

formação histórica, e que forma resulta desse composto de forças. Objetar-se-á que tais 

forças supõem já o ‘homem’, o que não é verdade, segundo Deleuze. As forças, no 

homem, supõem apenas lugares, pontos de aplicação, uma região do existente. O 

mesmo vale para as forças no animal que não pressupõem ainda nenhuma forma 

determinada. 

Pode-se já ver que as forças, no homem, não entram necessariamente na 

composição de uma “forma-Homem”, mas podem investir-se de outra maneira, num 

outro composto, numa outra forma. Na esteira de Nietzsche e Foucault, Deleuze diz 

que, mesmo se considerarmos um curto período, o “Homem não existiu sempre, e não 

existirá para sempre” (p. 132). Para que a forma-Homem aparecesse ou se 

desenvolvesse foi preciso que as forças no homem entrassem em relação com forças de 

fora muito especiais: as forças empíricas e finitas da vida, do trabalho e da linguagem.  

Ora, se fica evidente que toda forma é precária, pois depende das relações de 

forças e de suas mutações, perguntamos: 

Quais seriam, hoje, as forças em jogo, com as quais as forças do homem 

entrariam em relação? Não seriam mais as forças de elevação ao infinito, nem as da 

finitude, mas um finito-ilimitado, se com isso quisermos entender toda situação de 

força em que um número finito de componentes via dispositivos tecnológicos, como a 

engenharia genética, a clonagem, células-tronco, abrem horizontes para a produção de 



 296

uma diversidade praticamente ilimitada de combinações. A molécula de DNA, por 

exemplo, é finita, mas as possibilidades de combinações são ilimitadas. 

Não seria nem a dobra (a forma Deus)225 nem o desdobramento (a forma 

Homem) que constituiriam o mecanismo operatório na atualidade, mas algo como uma 

superdobra, uma forma “pós-orgânica”, “pós-humana” de existência, se assim 

quisermos, que vemos surgir nas dobras características das cadeias do código genético, 

nas potencialidades do silício nas máquinas de terceira geração, nas máquinas 

eletrônicas, cibernéticas e na junção de componentes biológicos com componentes 

mecânicos, eletrônicos e digitais (Cf. Deleuze, 1995), na passagem dos átomos para 

bits no mundo digital (Cf. Negroponte, 2000). 

Nesse ponto, Deleuze levanta uma questão que parece captar os anseios de 

muitos entusiastas das novas tecnologias: “se o homem foi uma maneira de aprisionar 

a vida, não será necessário que, sob uma outra forma, a vida se libere do próprio 

homem?” (Deleuze, 1998: 114).  

As forças no homem parecem mesmo entrar em relação com forças de fora, 

como dirá Deleuze (op. cit.), “as do silício, que se vinga do carbono, as dos 

componentes genéticos, que se vingam do organismo” (p. 141)226. E tal jogo de forças 

abre a perspectiva de uma transformação radical da matéria mesma de que somos 

feitos, bem como para a composição do “Pós-Humano” como forma.  

Nietzsche dizia que o homem era responsável por aprisionar a vida, o ‘super-

homem’ seria aquele que viria para libertar a vida “dentro do próprio homem”, em 

proveito de uma outra forma. Ora, “o pós-humano cibernético” talvez seja aquele que 

virá para liberar a “vida-informação” aprisionada na forma-Homem.   

                                                           
225 Na Idade clássica as forças do homem entram em relação com as forças de infinito, das “ordens de 
infinito”, de tal modo que o homem é formado à imagem de Deus. 



 297

Para Foucault, recorda Deleuze, o ‘super-homem’ é muito menos que o 

desaparecimento dos homens existentes e muito mais que a mudança de um conceito: é 

o surgimento de uma nova forma, nem Deus, nem o homem, a qual esperamos, não 

será pior que as duas precedentes.  

 

A Arqueo-genealogia como ontologia do presente  

“O que mais cabe pensar cuidadosamente em nosso tempo, que tanto nos dá a 
pensar, revela-se no fato de ainda não pensarmos” (Heidegger, 2002c: 115). 
 
Que significa pensar? O que é um acontecimento?  

Para nós, o acontecimento hoje é a presença das novas tecnologias que, pelas 

mudanças vertiginosas que imprimem ao mundo, desafiam o pensamento. 

Acontecimento esse que nos distancia de nós e nos ultrapassa; pois o futuro é 

simultaneamente promissor e perigoso para nós, que deixaremos de ser os homens que 

somos.  

Se partirmos da compreensão de que o pensamento não é algo natural, como 

diz Deleuze (1996), já que ele precisa de um encontro, de uma violência, de algo que o 

force, podemos dizer o que desde o início nos impulsionou nesse trabalho: tivemos o 

nosso pensamento provocado pelas novas tecnologias.  

Ao problematizar os discursos agenciados ao dispositivo das novas tecnologias, 

ao longo da nossa pesquisa, buscamos trabalhar com Foucault, tornando operacionais 

alguns conceitos seus, tais como enunciado, prática discursiva, formação discursiva, 

biopoder, dispositivo, a priori histórico.  Os conceitos foram tomados como “caixas de 

ferramentas” e usadas para a problematização da relação entre corpo e novas 

tecnologias.  

                                                                                                                                                                        
 



 298

Nesse ponto, cabe registrar (e senão mesmo justificar) que foi na perspectiva da 

noção da “teoria como caixa de ferramentas”, que igualmente fizemos usos pontuais de 

outros autores, especialmente, de Heidegger e sua crítica à concepção antropológica e 

instrumental da tecnologia moderna nas suas relações com a metafísica e o 

humanismo; a compreensão da técnica moderna, no seu sentido essencial de 

disponibilização planejadora e calculadora, que expõe a natureza como um sistema 

operativo e calculável de forças; de Derrida, de quem fizemos usos de noções como os 

“indecidíveis” (phármakon e suplemento), da lógica da tecnologia como “suplemento 

perigoso” e de sua estratégia geral de desconstrução das oposições metafísicas 

articuladas ao binarismo natureza/cultura; de Deleuze e suas produtivas interpretações 

de Foucault. Em que pesem as diferenças existentes entre as filosofias desses autores, 

mesmo assim, acreditamos que é possível fazer aproximações e usos entre os mesmos 

com base em um gesto que prime por um desejo de coerência teórica. Lembramos que 

Nietzsche, Heidegger, Foucault, Derrida e Deleuze, vale dizer, suas filosofias, 

acabaram por delinear o que se convencionou nomear de filosofias da diferença, 

alinhadas, em última instância, à figura de Nietzsche227. Como exemplo de 

entrosamento dessas filosofias, é interessante evocar Foucault (2004) quando assim se 

expressa: “Todo o meu devir filosófico foi determinado por minha leitura de 

Heidegger. Entretanto, reconheço que Nietzsche predominou (...) mas não resta dúvida 

de que estas são as duas experiências fundamentais que fiz” (p. 259). 

  Por isso, não nos interessa se fizemos ou não “a leitura mais fiel” desses 

autores, particularmente de Foucault. A coerência que queremos manter é inscrever um 

certo modo de perguntar (de problematizar) no contexto mais geral de um diagnóstico 

                                                                                                                                                                        
226 Ora, “por que a forma composta seria ainda o Homem?”, indaga Deleuze. 
227 A respeito, ver Vattimo (s/d) e Peters (2000). 



 299

do presente a partir da pergunta por uma ontologia do presente: qual a nossa 

atualidade? Como chegamos a ser o que somos – por meio de quais dispositivos? 

Como se estabeleceram certos contornos que nos definem e limitam? Em que estamos 

nos tornando ou estamos em via de nos tornar? Afinal, o que nos acontece hoje? O que 

em nosso tempo que dá a pensar e que ainda não pensamos? 

Se em toda e qualquer formação sócio-histórica, o corpo é sempre investido por 

práticas de saber e de poder que o objetivam e o produzem – no âmbito da arqueo-

genealogia como uma ‘filosofia do diagnóstico’ - há de se perguntar: que dispositivos 

tecnológicos investem no corpo hoje? Que novas configurações corporais já podem ser 

observadas (ou esperadas)? Quais as dimensões do dispositivo? Mas, também, que 

poderes é preciso enfrentar e quais as nossas possibilidades de resistência hoje?  

Formular questões assim, dirá Deleuze (1996: 94), “não é predizer, mas estar 

atento ao desconhecido que bate à porta” (p. 94). Afinal, “pertencemos a dispositivos e 

neles agimos” (Idem: 92). 

Em relação às nossas possibilidades de resistência hoje, é interessante aludir à 

posição teórico-política de Donna Haraway no âmbito da antropologia do ciborgue. “A 

escrita-ciborgue”, diz ela, “é a luta pela linguagem, é a luta contra a comunicação 

perfeita, contra o código único” (Haraway, 2000: 97).  

Por fim, quanto à forma que teremos no futuro - se será ela um “pós-humano 

cibernético”? –, por ora, simplesmente não podemos predizer. Apenas foi nosso intuito 

descrever discursos que acabam de deixar de ser os nossos. “Contenhamos, pois, as 

lágrimas”. 

 



 300

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ALBUQUERQUE, Jr., Durval M. (1999), A Invenção do Nordeste e outras Artes. São 

Paulo, Cortez. 

AGAMBEN, Giorgio. (1998), O Poder Soberano e a Vida Nua: Homo Sacer. 

Tradução de António Guerreiro. Lisboa, Presença 

 ASCOTT, Roy. (1997), “Cultivando o Hipercórtex”, in DOMINGUES, Diana (Org.) 

A Arte no século XXI – A humanização das tecnologias.Tradução de Flávia Saretta. 

São Paulo, Editora Unesp, pp. 336-344. 

 ________. (2003), “Quando a onça se deita com a ovelha: a arte com mídias úmidas e 

a cultura pós-biológica”, in DOMINGUES, Diana (Org.). Arte e Vida no Século XXI: 

tecnologia, ciência e criatividade. Tradução de Flávia Gisele Saretta. São Paulo: 

Editora Unesp, pp. 273-283 

BALSAMO, Anne. (1995), “Forms of Tecnological Embodiment: Reading the Body 

in Contemporary Culture”, in M. Featherstone e R. Burrows (eds.), 

Cyberspace/Cyberbodies/Cyberpunk: cultures of technological embodiment. Londres, 

SAGE publications, pp. 215-237. 

BAUDRILLARD, Jean. (1993), “Vida Eterna e Imortalidade”, in A decadência do 

futuro e a construção do presente. Tradução de Lea Freitas. Florianópolis, Editora da 

UFSC. 

 _________. (1996a), A Transparência do Mal: ensaio sobre os fenômenos extremos. 

Tradução de Estela dos Santos Abreu. 3a edição, Campinas, Papirus. 

_________. (1996b), A Troca Simbólica e a Morte. Tradução de Maria Stela 

Gonçalves e Adail U. Sobral.São Paulo, Loyola. 

_________. (1996c), O Crime Perfeito. Tradução de Silvina Rodrigues Lopes. Lisboa, 

Relógio D’Água. 



 301

_________. (2001), A Ilusão Vital. Tradução de Luciano Trigo. Rio de Janeiro, 

Civilização Brasileira. 

BAUMAN, Zygmunt. (1997), Ética Pós-Moderna. Tradução de João Resende Costa. 

São Paulo, Paulus. 

_________. (1999), Modernidade e Ambivalência. Tradução de Marcus Penchel. Rio 

de Janeiro, Jorge Zahar Editor. 

BECK, Ulrich. (1992), Risk Society: towards a new modernity. Londres, Sage. 

CANGUILHEM, Georges. (2002), O Normal e o Patológico. Tradução de Maria 

Thereza R. de Carvalho Barrocas. Rio de Janeiro, Forense Universitária. 

CAMARGO, Anamaria A. (2003), “A Genômica no Brasil”. Revista Ciência & 

Tecnologia, especial “DNA: 50 anos”, 26: 33-39. 

CASPER, Mônica J. (1995), “Fetal Cyborgs and Technomoms on the Reprodutive 

Frontier: Which Way to the Carnival?”, in GRAY, Chris H. et. al. (orgs.), The Cyborg 

Handbook. Nova York, Routledge, pp. 183-202. 

CASTELLS, Manuel. (2000), A Sociedade em Rede - a era da informação: economia, 

sociedade e cultura. Tradução de Roneide Venancio Majer. 3ª edição, vol.1 São Paulo, 

Paz e Terra. 

CLAYNES, Manfred E. & KLINE, Nathan S. (1995), “Cyborgs and Space”, in 

GRAY, Chris H. et. al. (orgs.), The Cyborg Handbook. Nova York, Routledge, pp. 29-

33. 

COELHO DOS SANTOS, Francisco. (2003), “Revelações da Carne: corpo e 

sexualidade nas redes sociotécnicas”, in LEMOS, A. & CUNHA, P. (orgs.) Olhares 

sobre a cibercultura. Porto Alegre, Sulina, pp. 113-138. 



 302

COSTA, Rogério. (1999), “Do Tecnocosmos à Tecno-arte”, in in DOMINGUES, 

Diana (Org.) A Arte no século XXI – A humanização das tecnologias.Tradução de 

Flávia Saretta. São Paulo, Editora Unesp, pp.63-69. 

COUCHOT, Edmond. (1996), “Da Representação à Simulação”, In Parente, André 

(Org.) Imagem-Máquina – A era das tecnologias do virtual. Tradução de Rogério Luz. 

Rio de Janeiro, Editora 34.   

DAVIES, Kevin. Decifrando o Genoma: a corrida para desvendar o DNA humano. 

São Paulo, Companhia das Letras, 2001. 

DAVIS-FLOYD, Robbie & Joseph Dumit (orgs.). (1998), Cyborgs Babies. From 

Techno-Sex to Tecno-Tots. Nova York e Londres, Routledge. 

DELEUZE, Gilles. (1995), Foucault. Tradução de Claudis Sant’Anna Martins. São 

Paulo, Brasiliense. 

________. (1996), “O que é um Dispositivo?”, in O Mistério de Ariana. Tradução de 

Edmundo Cordeiro. Lisboa, Passagens. 

________. (1998), Conversações. Tradução de Peter Pál Pelbart. Rio de Janeiro, 

Editora 34. 

DELEUZE, Gilles. & GUATTARI, Felix. (1997), Mil Platôs – capitalismo e 

esquizofrenia. Vol. 5. Tradução de Peter Pál Peabarb e Janice Caiafa. Rio de Janeiro, 

Editora 34.  

__________. (1999), Mil Platôs – capitalismo e esquizofrenia. Vol. 3. Tradução de 

Aurélio Guerra Neto e Suely Ronik. Rio de Janeiro, Editora 34.  

__________. (2000), Mil Platôs – capitalismo e esquizofrenia. Vol. 1. Tradução de 

Aurélio Guerra Neto e Célia Pinto Costa. Rio de Janeiro, Editora 34. 

DERRIDA, Jacques. (1991), Margens da Filosofia. Tradução de Joaquim Torres Costa 

e Antônio M. Magalhães. São Paulo, Papirus. 



 303

_________. (1995), A Escritura e a Diferença. Tradução de Maria Beatriz Marques 

Nizza da Silva. São Paulo, Perspectiva. 

_________. (1997), A Farmácia de Platão. Tradução de Rogério Costa. São Paulo, 

Iluminuras. 

_________. (1998), “Descomposturas Intelectuais”. In Folha de S. Paulo, 19/04/1998. 

_________. (1999), Gramatologia. Tradução de Miriam Chnaiderman e Renato Janine 

Ribeiro. São Paulo, Perspectiva. 

_________. (2001), Posições. Tradução de Tomaz Tadeu da Silva. Belo Horizonte, 

Autêntica. 

DESCARTES, René. (1989), Discurso do Método. Tradução de Elza Moreira R. 

Martins. São Paulo, Editora da UnB. 

__________. (1996), “Meditações”, in Os Pensadores. Tradução de Guinsburg e 

Bento Prado Júnior. São Paulo, Nova Cultural. 

DOMINGUES, Diana (Org.). (2003), “A Vida com as Era Pós-Biológica: o animal e o 

humano”, in DOMINGUES, Diana (Org.) Arte e Vida no Século XXI: tecnologia, 

ciência e criatividade. São Paulo: Editora Unesp. Pp.95-114. 

DOWNEY, Gary L. (et. al.). (1995), “Cyborg Antropology”, in GRAY, Chris H. et. al. 

(orgs.), The Cyborg Handbook. Nova York, Routledge, pp. 341-346. 

EIGEN, Manfred. (1997), “O que restará da Biologia no Século XX?”, in M. P. 

Murphy e L. A. J. O’neill (orgs.), “O que é Vida?”- 50 anos depois: especulações 

sobre o futuro da biologia, São Paulo, Editora Unesp. 

FARNELL, Ross. (2000), “In Dialogue with ‘Posthuman’ Bodies: Interview with 

Stelarc”, in FEATHERSTONE, Mike (org.), Body Modification. Londres, Sage 

Publications, pp. 129-147. 



 304

FEATHERSTONE, Mike; BURROWS, Roger (orgs.). (1995), “Cultures of 

Technological: Embodiment: An introduction”, In M. Featherstone e R. Burrows 

(orgs.), Cyberspace/Cyberbodies/Cyberpunk: cultures of technological embodiment. 

Londres, SAGE Publications. 

FEATHERSTONE, Mike (org.). (2000), Body Modification. Londres, Sage 

Publications. 

FERRAZ, Maria C. F. (2002), Nove Variações Sobre temas Nietzschianos. Rio de 

Janeiro, Relume Dumará. 

FERREIRA, Jonatas. (2000), “Técnica e Liberdade”. Lua Nova – Revista de cultura e 

política, 51: 119-143. 

 ________. (2002), “O Alfabeto da Vida: da reprodução à produção”. Lua Nova – 

Revista de cultura e política, 55-56: 219-240. 

_________. (2003), “A Produção de memória Biotecnológica e suas consequências 

Culturais”. Revista Brasileira de Ciências Sociais,.53: 97-109. 

FERREIRA, Jonatas & VENTURA, Jorge. (2000), “O Monstruoso Tecnológico”. 

Perspectivas, Revista de Ciências Sociais, 23: 25-50, Unesp. 

FOUCAULT, Michel. (1992), O que é um autor? Tradução de José A. B. de Miranda e 

António Fernando Cascais. Lisboa, Passagens. 

_______. (1993), História da Sexualidade – a vontade de saber. Tradução de Maria 

Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. 11ª edição, Rio de 

Janeiro, Graal. 

_______. (1995a), A Arqueologia do Saber. Tradução de Luiz Felipe Baeta Neves. 4a 

edição, Rio de Janeiro, Forense Editora. 

_______. (1995b), As Palavras e as Coisas. Tradução de Salma Tannus Muchail. 7ª 

edição, São Paulo, Martins Fontes. 



 305

________. (1996), A Ordem do Discurso. Tradução de Laura Fraga de Almeida 

Sampaio. São Paulo, Loyola. 

________. (1997), Vigiar e Punir – Nascimento da prisão. Tradução de Raquel 

Ramalhete. Petrópolis, Vozes.  

________. (1998a), Microfísica do Poder. Tradução de Roberto Machado. Rio de 

Janeiro, Graal. 

________. (1998b), O Nascimento da Clínica. Tradução de Roberto machado. Rio de 

Janeiro, Forense Universitária. 

________. (1999), Ditos & Escritos I – Problematização do Sujeito: psicologia, 

psiquiatria e psicanálise. Tradução de Vera Lucia A. Ribeiro. Rio de Janeiro, Forense 

Universitária. 

________. (2000), Ditos & Escritos II – Arqueologia das ciências e história dos 

sistemas de pensamento. Tradução de Elisa Monteiro. Rio de Janeiro, Forense 

Universitária. 

________. (2004), Ditos & Escritos V – Ética, sexualidade, política. Tradução de Elisa 

Monteiro e Inês A. Barbosa. Rio de Janeiro, Forense Universitária. 

FUKUYAMA, Francis. (2003), Nosso Futuro Pós-Humano: conseqüências da 

revolução da biotecnologia. Tradução de Maria Luiza X. de AA. Borges. Rio de 

Janeiro, Rocco. 

GARCIA DOS SANTOS, Laymert. (2000), Código Primitivo – “Código Genético: a 

consistência de uma vizinhança”, in E. Alliez (org.) Gilles Deleuze: uma vida 

filosófica. São Paulo, Editora 34. 

__________. (2003), Politizar as Novas tecnologias – O impacto sócio-técnico da 

informação digital e genética. Rio de Janeiro, Editora 34. 



 306

GARRAFA, Volnei. (2003), “A ciência e a ética da responsabilidade”, in NOVAES, 

Adalto (Org.) O Homem-Máquina: a ciência manipula o corpo. São Paulo, Companhia 

das Letras, pp. 191-211. 

GRAU, Oliver. (2003), “Novas Imagens da Vida: realidade virtual e arte genética”, in 

DOMINGUES, Diana (org.). Arte e Vida no Século XXI: tecnologia, ciência e 

criatividade. Tradução de Flávia Gisele Saretta. São Paulo, Editora Unesp, pp. 285-

303 

GRAY, Chris H. et al. (eds.) (1995), The Cyborg Handbook. Nova York, Routledge. 

__________. (1995), “Cyborgology: Constructing the Knowledge of Cybernetic 

Organisms”, in GRAY, Chris H. et al. (orgs.), The Cyborg Handbook. Nova York, 

Routledge, pp. 1-14. 

HARAWAY, Donna. (1991), Simians, cyborgs and Women: the Reinvention de 

Nature. Nova York, Routledge. 

_________. (1995), “Cyborgs and Symbionts: Living Together in the New World 

Order”, in GRAY, Chris H. et al. (orgs.), The Cyborg Handbook. Nova York, 

Routledge, pp. xi-xx. 

_________. (2000), “Manifesto Cyborg”. Tradução de Tomaz Tadeu da Silva, in.  T. 

T. da Silva (org.), Antropologia do Ciborgue: as vertigens do pós-humano, Belo 

Horizonte, Autêntica. 

HAYLES, Katherine. (1995), “The Life Cycle of Cyborgs: Writing the Posthuman”, in 

GRAY, Chris H. et al. (orgs.), The Cyborg Handbook. Nova York, Routledge, pp. 321-

335. 

_________. (1999), How We Became Postuhaman: Virtual Bodies in Cybernetics, 

Literature, and Informatics. Chicago, The Universiry of Chicago Press. 



 307

HEIDEGGER, Martin. (1973), “O fim da filosofia e a tarefa do pensamento”, in Os 

Pensadores. Tradução de Ernildo Stein. São Paulo, Abril Cultural. 

_________. (2000), Ser e Tempo. Parte II. Tradução de Márcia de Sá Cavalcante. 

Petrópolis, Vozes. 

_________. (2002a), “A Questão da Técnica”, in Ensaios e Conferências. Tradução de 

Emmanuel Carneiro Leão. Petrópolis, Vozes. 

_________. (2002b), “A Superação da Metafísica”, in Ensaios e Conferências. 

Tradução de Marcia Sá Cavalcante Schuback. Petrópolis, Vozes. 

_________. (2002c), “O que quer dizer pensar?”, in Ensaios e Conferências. Tradução 

de Gilvan Fogel. Petrópolis, Vozes. 

HOTTOIS, Gilbert. (1992), O Paradigma Bioético: uma ética para a 

tecnociência.Tradução de Paula Reis. Lisboa, Edições Salamandra. 

JACOB, Francois. (1983), A Lógica da Vida: uma história da hereditariedade. 

Tradução de Ângela Loureiro de Souza. Rio de Janeiro, Graal. 

JOHNSON, Christopher. (2001), Derrida – a cena da escritura. Tradução de Raul 

Fiker. São Paulo, UNESP. 

JRAMOI, A.V. (S/D), Introdução e história da cibernética. Tradução de Serafim 

Ferreira. Lisboa: M. Rodrigues Xavier. 

KROKER, Arthur & Marilouise Kroker. (1987), Body Invaders: panic Sex in America. 

New York, ST. Martin’s Press. 

_________. (1996), Hacking The Future: stories for the flesh-esting 90s. New York, 

ST. Martin’s Press. 

KUNZRU, Hari. (2000), “Genealogia do Ciborgue”, in Silva, T.T (Org.) in.  

Antropologia do Ciborgue: as vertigens do pós-humano. Tradução de Tomaz Tadeu da 

Silva, Belo Horizonte, Autêntica. 



 308

LATOUR, Bruno. (2000), Jamais Fomos Modernos: ensaio de antropologia simétrica. 

Tradução de Carlos Irineu da Costa. Rio de Janeiro, Editora 34. 

LE BRETON, David. (2003), “Adeus ao Corpo”, in NOVAES, Adalto (Org.) O 

Homem-Máquina: a ciência manipula o corpo. Tradução de Paulo Neves. São Paulo, 

Companhia das Letras, pp. 123-137. 

LEITE, Marcelo. (2000), Os Alimentos transgênicos. São Paulo, Publifolha. 

LEMOS, André. (2002), Cibercultura, Tecnologia e Vida Social na Cutura 

contemporânea. Porto Alegre, Sulina. 

LÉVY, Pierre. (1999), Cibercultura. Tradução de Carlos Irineu da Costa. São Paulo, 

Editora 34. 

________. (2001), O que é o Virtual? Tradução de Paulo Neves. São Paulo, Editora 

34. 

MACHADO, Roberto. (1981), Ciência e Saber – A Trajetória Arquelógica de Michel 

Foucault. Rio de Janeiro, Graal. 

MCLUHAN, Marshall. (2002), Os Meios de Comunicação como Extensões do 

Homem. Tradução de Décio Pignatari. São Paulo, Cultrix. 

NEGROPONTE, Nicolas. (2000), A Vida Digital. Tradução de Sérgio Tellaroli. São 

Paulo, Companhia das Letras. 

NIETZSCHE, Friedrich. (2000), Humano, Demasiado Humano – um livro para 

espíritos livres. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo, Companhia das Letras. 

__________. (2001a), Genealogia da Moral – uma polêmica. Tradução de Paulo César 

de Souza. São Paulo, Companhia das Letras. 

__________. (2001b), A Gaia Ciência. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo, 

Companhia das Letras. 



 309

NOVAES, Adalto (Org.). (2003), O Homem-Máquina: a ciência manipula o corpo. 

São Paulo, Companhia das Letras. 

OLIVEIRA, Luiz A. “Biontes, Bióides e Borgues”, in NOVAES, Adalto (Org.) O 

Homem-Máquina: a ciência manipula o corpo. São Paulo, Companhia das Letras, pp. 

139-173. 

PARENTE, André. (1996), Imagem-Máquina – A era das tecnologias do virtual. Rio 

de Janeiro, Editora 34. 

PETERS, Michael. (2000), Pós-Estruturalismo e Filosofia da Diferença: uma 

introdução. Tradução de Tomaz Tadeu da Silva. Belo Horizonte, Autêntica. 

PLANT, Sadie. (1995), “The Future Looms: Weaving Women and Cybernetics”, in M. 

Featherstone e R. Burrows (orgs.), Cyberspace/Cyberbodies/Cyberpunk: cultures of 

technological embodiment. Londres, SAGE publications, pp. 45-64. 

________. (1999), Mulher Digital: o feminismo e as novas tecnologias Tradução de 

Ruy Jungmann. Rio de Janeiro, Rosa dos Tempos. 

RABINOW, Paul. (1999), Antropologia da Razão. Tradução de João Guilherme Biehl. 

Rio de Janeiro, Relume Dumará. 

RAJCHMAN, John. (1987), Foucault: a liberdade da filosofia. Tradução de Álvaro 

Cabral. Rio de Janeiro, Jorge Zahar Editor. 

RIFKIN, Jeremy. (1999), O Século da Biotecnologia: a valorização dos genes e a 

reconstrução do mundo. Tradução de Arão Sapiro. São Paulo, Makron Books. 

ROSNAY, Joël. (1997), O Homem Simbiótico: perspecitivas para o terceiro milênio. 

Tradução de Guilherme João de Freitas. Metrópolis, Vozes. 

ROUANET, Sergio P. (1996), O Homem e o Discurso – A arqueologia de Michel 

Foucault. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro. 



 310

_________. (2003), “O Homem-Máquina Hoje”, in NOVAES, Adalto (Org.) O 

Homem-Máquina: a ciência manipula o corpo. São Paulo, Companhia das Letras, pp. 

37-64. 

SANDOVAL, Chela. (1995), “New Sciences: Cyborg Feminism and the Methodology 

of the Oppressed”, in GRAY, Chris H. et. al. (orgs.), The Cyborg Handbook. Nova 

York, Routledge, pp. 407-421. 

SANTAELLA, Lucia. (2003). “As Artes do Corpo Biocibernético”, in DOMINGUES, 

Diana (Org.) Arte e Vida no Século XXI: tecnologia, ciência e criatividade. São Paulo, 

Editora Unesp, pp. 65-94. 

SEILER, Achim. (1998), “Biotecnologia e Terceiro Mundo: interesses econômicos, 

opções técnicas e impacto socioeconômico”, in H. R. Araújo (org.), Tecnociência e 

Cultura: ensaios sobre o tempo presente. São Paulo, Estação Liberdade.  

SFEZ, Lucien. (1996), A Saúde Perfeita: crítica de uma nova utopia. Tradução de 

Marcos Bagno. São Paulo, Edições Loyola. 

_________. (1994), Crítica da Comunicação. São Paulo, Loyola. 

SGRECCIA, Elio. (1996), Manual de Bioética: fundamentos e ética 

biomédica.Tradução de Orlando Soares Moreira. São Paulo, Editora Loyola.  

SIBILIA, Paula. (2002), O Homem Pós-Orgânico: corpo, subjetividade e tecnologias 

digitais. Rio de Janeiro, Relume Dumará. 

SLOTERDIJK, Peter. (2000), Regras para o Parque Humano: uma resposta à carta 

de Heidegger sobre o humanismo. São Paulo, Estação Liberdade. 

STEIN, Ernildo (2002). Diferença e Metafísica. Porto Alegre, Edipucrs. 

STELARC. (1997), “Das Estratégias Psicológicas às Ciberestratégias: a protética, a 

robótica e a existência remota”, in D. Domingues (org.), A Arte no século XXI: a 

humanização das novas tecnologias. São Paulo, Unesp Editora. 



 311

STIEGLER, Bernard. (1996), “A tecnologia Contemporânea: rupturas e 

continuidades”, in R. Scheps (org.), O Império das Técnicas. Campinas, Papirus. 

TAVARES D’AMARAL, Márcio. (2003), “Sobre Tempo: considerações 

intempestivas”. pp.15-32. In Tempo dos Tempos, Marcio Doctor (org.). Rio de Janeiro, 

Jorge Zahar Editor. 

TOMAS, David.  (1995), “Feedback and Cybernetics: reimainging the body in the age 

of cybernetics”, in M. Featherstone e R. Burrows (orgs.), 

Cyberspace/Cyberbodies/Cyberpunk: cultures of technological embodiment. Londres, 

Sage Publications, pp. 21-43. 

VATTIMO, Gianni. (s/d), As Aventuras da Diferença. Lisboa, Edições 70. 

VAZ, Paulo. (1996), “A História: da experiência de determinação à abertura 

tecnológica, in Marcio Tavares D’Amaral (Org.) Contemporaneidade e Novas 

tecnologias. Rio de Janeiro, Sete Letras. 

________. (2003), “Tempo e Tecnologia”, in Marcio Doctor (org.) Tempo do Tempos, 

Rio de Janeiro, Jorge Zaha Editorr, pp. 69-92. 

VIEIRA, João Luíz Vieira. “Anatomias do visível: cinema, corpo e a máquina da 

ficção científica”.  In: Adauto Novaes (Org.), O Homem-Máquina: a ciência manipula 

o corpo.São Paulo, Companhia das Letras, 2003, pp. 347-360.  

VIRILIO, Paul.  (1996), A Arte do Motor. Tradução de Paulo Roberto Pires. São 

Paulo, Estação Liberdade. 

________. (1998), “Os Motores da História” in H. R. Araújo (org.), Tecnociência e 

Cultura: ensaios sobre o tempo presente, São Paulo, Estação Liberdade.  

 WIENER, Norbert. (1970), Cibernética – ou controle e comunicação no animal e na 

máquina. Tradução de Gita K. Ghinzberg. São Paulo, Polígeno. 



 312

 _________. (2000), Cibernética e Sociedade: o uso humano de seres humanos. 

Tradução de José Paulo Pães. São Paulo, Cultrix.  

WILMUT, Ian e CAMPBELL, Keith. (2000), Dolly: A Segunda Criação. Tradução de 

Ana Deiró. Rio de Janeiro, Objetiva. 

WILKIE, Tom. (1994), Projeto Genoma Humano: um conhecimento perigoso. 

Tradução de Maria Luiza X. de A. Borges. Rio de Janeiro, Jorge Zahar Editor.  

 

JORNAL E REVISTAS 

AITH, Marcio. “Empresa já depositou pedido de patente para genes humanos”. 

Caderno especial “Genoma”, in Folha de São Paulo, 27/06/2000. 

ALMEIDA, Alexandra. “Celera denuncia exageros sobre o genoma”, in Folha de São 

Paulo, sessão Folha Ciência, 20/02/2001. 

ANTENORE, Armando. “Religiosos elogiam, mas temem que o homem brinque de 

Deus”, in Folha de São Paulo, sessão Folha Ciência, 27/06/2000. 

ASSIS, Jesus P. “Ficção explora o lado negativo”. Caderno especial “Genoma”, in 

Folha de São Paulo, 27/06/2000. 

AZEVEDO, Eduardo. “A Era do Robo Sapiens”, in Superinteressante, Especial: Vida 

High-Tech, novembro de 2000.  

_________. “Nanotecnologia: a revolução invisível”, in Superinteressante – especial, 

Vida High – Tech, novembro de 2000, pp. 14-17. 

BARBOSA, Bia. “As surpresas da genética”, in Veja, 21/02/2001. 

BURGIERMAN, Denis R. “Inteligência Artificial”, in Superinteressante, Julho de 

2001, pp. 48-54.  



 313

CAPOZZOLI, Ulisses. “A Ciência do Pequeno em Busca da Maioridade”, in Scientific 

American, matéria de capa A nanotecnologia - “o admirável mundo novo”,  ano 1, n.1, 

junho de 2002, pp. 34-37.  

CRUZ, Ana S. e Barbosa, Bia. “Futuro”, in Veja, 05/07/2000. 

DÁVILA, Sérgio. “Anunciada decifração do código genético da espécie”, in Folha de 

São Paulo, sessão Folha Ciência, 27/06/2000. 

DITLEA, Steve. “Experiências com o Coração Artificial”. Scientific American Brasil,  

ano 1, n º3, agosto de 2002,  pp. 35-43 

FERRONI, Marcelo. “Cibernética – Estudo do cérebro traz cyborgs à realidade”, in 

Folha de São Paulo, 14/03/1999, Sessão Especial Corpo. 

_________. “Saída biológica: o maior desafio é desenvolver novas células”, in Folha 

de São Paulo, 14/03/1999, Sessão Especial Corpo. 

GARCIA DOS SANTOS, Laymert. “O Ser Digital e a Virada da Cibernética”, in 

Folha de São Paulo, 25/03/2001, caderno Mais!, pp. 9-10. 

__________. “Biotecnologia e virtualização de recursos”, in Folha de São Paulo, 

01/02/2002, sessão tendências/debates. 

__________. “Outro homem, outro mundo”, in Folha de São Paulo, 07/03/2003, 

Especial DNA: 1953-2003.  

GERHARDT, Isabel. “Com quantos genes se faz um ser vivo”, in Folha de São Paulo, 

sessão Folha Ciência, 27/06/2000. 

___________. “Espécie tem poucos genes, revela cientistas”, in Folha de São Paulo, 

sessão Folha Ciência, 09/02/2001. 

GRINBAUM, Ricardo. “Para ingleses, conquista ultrapassa a da Lua”, in Folha de São 

Paulo, Folha Ciência, 27/06/2000. 



 314

HARMON, Amy. “A era da Bioinformação”, in Folha de São Paulo, 06/07/2003, 

caderno Mais!, pp. 16-7. 

HESSEL, Daniel e Nogueira, Pablo. “Mal Cortado pela Raiz”, in Veja, 08/12/1999. 

HUGHES, James. “A criônica e o destino do individualismo”, in Folha de São Paulo, 

04/11/2001, caderno Mais!, pp. 4-10. 

JUNQUEIRA, Eduardo. “Lição de Anatomia”, in Veja, 07/04/1999. 

KENSKI, Rafael. “A vez do Homo Cibernéticus”, in Superinteressante, Especial: Vida 

High-Tech, novembro de 2000.  

KURZWEIL, Ray. “Ser Humano Versão 2.0”, in Folha de São Paulo, 23/03/2003, 

Caderno Mais!, pp. 4-9. 

LEITE, Marcelo. “Biólogos ainda debatem quais as relações entre genes e ambiente”.. 

Caderno especial “Genoma”, in Folha de São Paulo, 27/06/2000. 

__________. “Sequenciamento abala a noção de gene”, in Folha de São Paulo, sessão 

Folha Ciência, 12/02/2001. 

LEMONICK, Michael. “Bate outra vez”, in Folha de São Paulo, caderno especial, 

04/05/2000.  

LEPIANI, Giancarlo. “Digital Angel: estão de olho em você”, in Revista Veja, 

30/05/2001.  

LOPES, Reinaldo J. “A Revolução Invisível”, in Superinteressante, matéria de capa 

Medicina do Futuro, edição 191-B, setembro de 2003, pp. 18-23.  

LOTUFO, Thiago “Batidas Eletrônicas”, in Superinteressante, edição especial 

Medicina do Futuro, setembro de 2003, pp.35-39 

MAcCARTHY, John. “Questionário inteligência artificial”, in Folha de São Paulo, 

02/09/2001, caderno Mais!, pp. 12-13. 



 315

MEGALE, Luiz G. “De Volta à Vida”, in Veja, edição especial Ecologia, dezembro de 

2002. 

MONACHESI, Juliana. “Ciborgues da resistência”, entrevista com Laymert Garcia 

dos Santos, in Folha de São Paulo, 05/11/2003, Caderno Mais!, pp. 8-9. 

NOGUEIRA, Salvador. “‘Macaco-cyborg’ move membro artificial”, in Folha de São 

Paulo, 16/11/2000, Sessão Ciência. 

__________. “Mini-helicóptero poderá ‘invadir’ células”, Folha de São Paulo, sessão 

Ciência. 27/11/2000.  

__________. “Fapesp quer dez genomas em 2001”, in Folha de São Paulo, sessão 

Folha Ciência, 12/02/2001. 

__________. “A Explosão do Humano”, entrevista com Martin Ress, in Folha de São 

Paulo, 25/05/2003, caderno Mais!, pp. 5-8. 

NOGUEIRA, Tânia. “Fábrica de Órgãos”, in Superinteressante, edição especial e 

matéria de capa A Medicina do Futuro, setembro de 2003, pp. 25-29 

PADUAN, Roberta. “A Medicina dos Chips e Robôs”, in Veja, edição especial Vida 

Digital 4. Dezembro de 2000. 

PENA, Sérgio D. “Por que proibir clonagem humana?”. Revista Ciência Hoje, 

Entrevista, n. 127, vol. 22 março/abril de 1997. pp.27-33. 

PEREIRA, Gonçalo. “As Células do Bem e do Mal”, in Veja, 10/06/1998. 

RIDLEY, Matt. “O Corpo Molecular”, in Folha de São Paulo, 25/03/2001, caderno 

Mais!, pp. 14-5. 

SALGADO, Eduardo. “Os limites de uma Revolução”, in Revista Veja, 29/03/2000. 

SCHIVARTCHE, Fábio. “O Ciborgue Número 1”, in Superinteressante, matéria de 

capa: “A Medicina do Futuro”, ed. 191-B, setembro de 2003, pp. 52-53. 



 316

SCHRAMM, Fermin R. “O fantasma da clonagem humana – reflexões científicas e 

morais sobre o ‘caso Dolly’”. Revista Ciência Hoje,n. 127, vol. 22 março/abril de 

1997, pp.36-42.  

SCHWARTZ, Adriano. “Mentes que Brilham”, in Folha de São Paulo, 02/09/2001, 

caderno Mais!, pp. 5-10. 

SHIMIZU, Heitor. “A Esperança Biônica”, in Superinteressante, matéria de capa: “A 

Medicina do Futuro”, ed. 191-B, 2003, pp. 30-33. 

SIMPSON, Andrew. “Biologia agora passa a ser ciência exata”, in Folha de São 

Paulo, sessão Folha Ciência, 27/06/2000. 

SENRA, Stella.“Tela/Pele”, in Folha de São Paulo, 30/04/2000, caderno Mais!, pp. 5-

9. 

SULSTON, John. “A seqüência de DNA deve ser pública”, in Folha de São Paulo, 

27/06/2000. 

TASSINARI, Alberto. “Natureza x cultura, a oposição inútil”, in Folha de São Paulo, 

07/03/2003, Especial DNA: 1953-2003.  

TEICH, Daniel H. “Viveremos Séculos”, in Veja, 22/09/1999. 

VARELLA, Drauzio. “O genoma do futuro”, in Folha de São Paulo, sessão Folha 

Ciência, 13/02/2001. 

VILLELA, Ricardo “Briga de Gênios, in Veja”, 20/10/1999. 

WILSON, David. “Andróides imitam gente, mas ainda são burros”, in Folha de São 

Paulo, 20/12/2000. Seção Informática, p. F6.  

ZORNETO, Ricardo “Esculpindo moléculas”, in Folha de São Paulo, sessão Ciência, 

19/10/1999. 

ZIZEK, Slavoj. “A Falha da Bio-Ética”, in Folha de São Paulo, 22/06/2002, caderno 

Mais!, pp. 5-8.  



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

ANEXOS 






























